



# مونت ارتضارت

افعی این از در اد جای ورمهاند براد

( گزارش لطنت کا اِیا

ترجمر به محداصف فکرت محداصف

الفنستون. مونت استوارت، ۱۸۵۹-۱۷۷۹. Elphinston, Mount stuart.

افغانان؛ جای، فرهنگ، نژاد (گزارش سلطنت کابل) / مونت استوارت الفنستون؛ ترجمهٔ محمّد آصف فکرت. مشهد: آستان قدس رضوی، بنیاد پژوهشهای اسلامی، ۱۶۷۶.

۶۶۴ ص.

عنوان اصلى:

An account of the Kingdom of Caubul & its dependencies in persia

١. افغانستان. ٢. پشتونها. الف. فكرت، محمّد أصف،

مترجم. ب. عنوان .

90A/1.T DS T0Y/0

فهرستنویسی پیش از انتشار: کتابخانهٔ بنیاد پژوهشهای اسلامی

# فهرست عناوين

# درآمد : سفرنامهٔ الفنستون صفحات ۲۵ تا ۹۶

گزارش مقدّمات کانونده سینگانا و دیدار با راجاه جونجوناه چوروه سرزمین راجای بیکانیره بیابان و روستاهای بیابانی هندوانده جنهاه جانوران سفر در بیابان شهر بیکانیره راجا و قصر اوه سراب موجگره سرابی دیگره به سوی بهاولپوره بهاول خان و مهمان نوازیهایش نخستین رعیت خراسانی دیدنیهای بهاولپوره شهر مولتان دیدار حاکم کوههای افغانستان دهکدهٔ لیاه سواران دُرانی مردم و عقیدهٔ شاه در بارهٔ ماه از سندگذشتیم دیرهٔ اسماعیل خان دیره بند و تخت سلیمان ملاجعفر سیستانی و خلعت شاه پونیاله موسی خان دُرانی و جادهٔ نمکین و کان نمک و باغ کوهات کُتل مخوف و نهار خانان خیبریان مسلح شاه کابل منشأ همهٔ مشکلات دو گروه رقیب درباری استقبال پشاوریان از هیأت خانهٔ ما در پشاوره از مراباغ معروف پشاوره درباریان آگاه دیدار محرمانه صفت قلیان اعلی حضرت جلگهٔ پشاوره شهر پشاوره باغ معروف پشاوره درباریان آگاه دیدار شیخ عوض احوال شاه و لشکرکشی به کشمیره اکرم خان شایعات نابسامانی اوضاع حرکت شاه به سوی کابل بازگشت اتک حسن ابدال شکست شاه و راولپندی شاه زمان یک بنای باستانی پنجاب و

# کتاب اول گزارش جغرافیایی صفحات ۹۵ تا ۱۵۲

فصل اول .موقعیت و مرزها حدود اربعه رود سند کوههای سلیمان حدود نام افصل دوم .کوههای سلیمان حدود نام افصل دوم .کوههای افغانستان درمها سفیدکوه دیگر شاخههای سلیمان فصل موم .رودخانه های سند هلمند فراه رود هریرود فصل جهارم . تقسیمات طبیعی و سیاسی فصل چهارم . آب و هوا و بارندگی مونسونها بارانهای زمستانی فصل پنجم . آب و هوا و بارندگی مونسونها و بارانهای زمستانی

# کتاب دوم گزارش کُلّی از مردمان افغانستان صفحات ۱۵۳ تا ۲۰۰

فصل اول ـ تاریخ و پیشینهٔ افغانان نام افغان نام کشور تاریخ اصل بنی اسرائیلی قیس یا عبدالرشید فصل دوم ـ شاخه های ملّت افغان و حکومت آنها تقسیمات و انشعاب خان جرگه و روابط جرگه و خان اتحاد اقوام قانون پشتونولی انتقام یا بدل و ظایف جرگه پناهندگی شفاعت گسستن و پیوستن از اولسها همسایه شاه حکومت

فصل موم ـ ازدواج٥ وضعزنان٥ رسم ورواج٥ سن ازدواج٥ انتخاب همسروخواستگاري٥ نكاح وحنابندان٥

\_\_\_\_\_

ازدواجهای دیگر تدارنامزدان تمددزوجات احوال زنان عشق داستان آدمخان ودُرخانی کفن و دفن تن فصل چهارم . آموزش زبان و ادبیات افغانی رحمان خوشحال ختک ت

فصل پنجم ـ دین فرق و باورها رفتار با مسیحیان شیمیان تعزیهٔ نظامیان صوفیان کابل درویش افغان در فراماسونری فرقهٔ مُلاَذکی روشانیان آخوند درویزه باورهای عمومی پایبندی به عبادات بنیادهای خیریه در مکّه خیرات محتسب مُلاّیان دیگر روحانیان خرافات غار عجیب غیول بیابانی شهر خاموشان ارواح تعبیر رؤیا پیشگریی و فال بینی استخاره و فال حافظ

فصل ششم ـمهماننوازی و تاراجگری تنواتی تاراجگری

فصل هفتم . آداب و رسوم و خصایل ویژه عانه هاه قلیان نصواره احوالپرسی ضیافته هشکاره مسابقه ه آتن بازیهاه پوشاک زیور زنان حمل ونقل یراق اسب سفرهاه نمامه رسانی برده داری صورت و سیرت سادگی و زرنگسی خاطراتی از کلکته فعالیت و رنجبری سودجویی عشق به آزادی و خویشاوندی میهن دوستی فخر به نسب رابطه با دیگران

فصل هشتم - شهرنشینان صرافان بازرگانان پیشه وران اردوبازار بلیس و شهرنشینان تقسیم اوقات ا احوال شهرنشینان خوراکیها تفریح و سرگرمی زندگی سالمندان ورزشها سینه کشی (شنا) ضرب میل تکمانکشی (کباده) شب جگونه میگذشت پوشاک سازگاری ت

فصل نهم - اشراف خانه های اشراف جامهٔ اشراف جامه و سلاح درباریان پذیرایی افسران و دیگران و فای نوکران خصوصیتهای زندگی اشراف ضیافت میرابوالحسن خان ضیافت در باغ تیمورشاه اخلاق اشراف درباریان شاه شجاع گلستان خان غفورخان اعظم خان میرهو تک خان احمدخان نورزی بخشی از مذاکرات

فصل دهم ـ بازرگانی تجارت خارجی تجارت داخلی تجارت اسب

فصل یازدهم .کشاورزی کابل فصلها حبوبات محصولات باغی آبیاری جویها کاریزها چاه واستخره سیستمکشاورزی آسیا کاشت و برداشت

فصل دوازدهم . تاجیکان هندیان و دیگراهالی تاجیکان کوهستان تاجیکان برکی تاجیکان فُرُملی مسردهیان و میستانان مندکیان فراهالی تاجیکان فراس مددهیان و میستانیان هندکیان خت پراچی هندوان دهگان شلمانیان سواتیان تیراییان قزلباش عرب ا

# کتاب سوم گزارش ویژهٔ قبایل افغان صفحات ۲۰۱تا ٤١٢

فصل اوّل - قبایل شرقی تردُرانی پیوستن به انجمنها سرزمین بردرانیان آب و هوا پیوسفزی درهٔ سوات پیشینه منطقه یوسفزی و تاریخ قبیله مسکن اصلی گاراونوشکی در قلمرو دلازاک آدابورسوم ماجرای آشتی با قبیلهٔ دلازاک تقسیم سرزمینها مثال نیک پی خیل خودسری یوسفزیان نمونه ی انتقام جنگ اولسها استبداد قاسم خاندیر فقیران و رعایا حقوق گمرکی خانه و پوشاک آداب و اطوار باجور ترکلانی آداب و اطوار اتمانخیل مهمند بالا طرز حکومت خیبریان دیدار و رفتار خیبریان قبیل پشاور آداب و اطوار ختک بنگش توری و جاجی شیمیان افغان عیسی خیل خوست درگی و

فصل دوّم .قبیله های شرقی ۵ دیرهٔ اسماعیل خان۵ مروّت خاص دامان۵ میاخیل ۱ بابُر۵ استوریانی۵ آ داب و اطوار۵ ادارهٔ دامان۵ دولت خیل۵ حکومت غاصبانهٔ کتال خان۵ حکومت غاصبانهٔ سرورخان۵ گنداپوریان۵ \_\_\_\_\_

میاخیل و بختیاری□ احوال رغیت□ آزادی قبایل دامان□ قبایل سوری و لودی□ دیگر قبایل□ فصل سوّم ـقبایل کوهنشین□ شیرانی□ رسم و رواج□ حکومت ویژهٔ شیرانی□ سلیمان□ قبیلهٔ وزیری□ پوشاک□ سلاح□ خوراک و رسم رواج وزیریان□ زنان وزیری□ جدران□ غرب تخت سلیمان□

فصل چهارم .گزارش عمومی افغانانفریی درانیان شهر قندهار ترین وبریچ قبایل دامدارکوچی درانیان هلمند - گرمسیر اناحیهٔ حاصلخیز کوهستانی حومهٔ قندهار منطقهٔ درانی ارفستان پیشینهٔ درانیان سدوزیان پوپلزی بارکزی اچکزی نورزی علیزی الیکوزی اسحاقزی ماکو و خوگیانی شاه مهتر مدوزیان پوپلزی بارکزی اچکزی نورزی علیزی الیکوزی اسحاقزی ماکو و خوگیانی شاه مهتر نوین به جای خدمت حکومت داخلی آداب و رسوم خانه و اثاث خانه پیشینهٔ روستاییان قلمه های خانان خُرد تاجیکان و همسایگان کژدی یا غزدی اخیمه گاه دلیدیری زندگی شبانی شبانان توبه کارها و سرگرمیها پوشاک درانیان خوراک سیمای درانیان اسلحه شجاعت مذهب روابط همسری سرگرمیها طبیعت درانیان مهمان نوازی خصوصیتهای درانیان اچکزیان قندهار بریچ پشین شمل بنجم .غلزیان شهرهای کابل و غزنی اقوام وردک و کاکر منطقهٔ غلزی دریاچهٔ آب ایستاده شهر غلزیان شمیمات غلزیان خوراک حکومت قبیلهٔ غلزی مثالی از قلندر خیل خروتی وردک کاکر شال زواره تل و چوتیالی ژوب و دوب حکومت قبیلهٔ غلزی مثالی از قلندر خیل خروتی وردک کاکر شال و زواره تل و چوتیالی ژوب دوب

فصل ششم ـ ناصر ت جنگ با وزیری تشوهٔ زیست حکومت ت

كتاب چهارم ولايتها صفحات 18 تا 208

فصل اوّل - بلخ یا باکتریا و ازبکان افصل دوم ـ ایماق و هزاره - بتهای بامیان افضل دوم ـ هرات افضل سوم ـ هرات افضل سوم ـ هرات افضل جهارم ـ سیستان افضل جهارم ـ سیستان و سند پایان افضل پنجم ـ بلوچستان و سند پایان افضل ششم ـ سند بالا املتان الیا و ... - بهاولپور املتان الیا افضل هفتم ـ کشمیر ا

کتاب پنجم حکومت پادشاهی کابل صفحات 800 تا 84

فصل اوّل . شاه رسیدن به سلطنت سیاست داخلی و خارجی وضع کنونی افصل دوم . ادارهٔ حکومت افضی کنونی فصل دوم . ادارهٔ حکومت فصل سوم . تقسیمات ولایتی افضل سوم . تقسیمات ولایتی فصل جهارم . در آمدها ا

فصل پنجم .قضا و پليس□

فصل ششم ـ تشکیلات علامان شاهی قزلباشان شاهین چیان کرانوکر ایله جاری داوطلبان سرداران و افسران و افسران و تجهیزات

فصل هفتم .سازمانهای دینی

# پیوست اول تاریخ سلطنت کابل از آغاز پادشاهی دُرانیان صفحات ٤٨١ تا ٥٣٨

سیاست احمدشاه و نخستین لشکرکشی بر هنده لشکرکشی بر خراسان و فتح دهلی و جنگ مرهته و شورش نصیرخان و جنگ پانی پت مرگ احمد شاه و شخصیت او و تیمورشاه و شیوهٔ حکومت تیمورشاه و شورش عبدالخالق خان و شورش فیض الله و شورش در سنده جنگ با شاه بخاراه پادشاهی زمان شاه و جنگ در بلخ و شورش محموده اوضاع بلوچستان شکست و گرفتاری همایون و شخصیت شاه زمان و حمله بر پنجاب لشکرکشی بر هنده دسیسهٔ شش تن از بزرگان و پیوستن فتح خان به محموده سیاست نادرست شاه زمان و فرار شاه زمان و نظمیهای حکومت شاه محموده شورش غلزی و دومین شورش غلزی و نظمیهای حکومت شاه محموده شورش غلزی و دومین شورش غلزی و ناتوانی حکومت اله در ناتوانی حکومت احوال شجاع الملک ناخشنودی مردم و شخصیت مختار الدوله و میرواعظ پیروزی شجاع الملک اعزام لشکر به قندهار و شورش شهزاده قیصر و دستگیری فتح خان و حمله بر کشمیر و در گذشت عبدالله خان حمله بر هرات و اختلافات شاه و وزیره

#### پیوست دوم گزارش آقای دوری صفحات ۵۲۹ تا ۵۵۹

کاخ و بالاحصار و بازاره در تکیه فقیره در غزنی دوری در قندهاره چراغان در قندهاره در غزنی آرامگاه سلطان محموده در راه کابل در کابل برگی از گزارش آقای دوری ه

### پیوست سوم گزارش برخی از سرزمینهای دور صفحات ۵۵۷ تا ۵۷۲

کافرستان قربانی کافران ازدواج مرده داری و دیگر رسوم حکومت پوشاک و زیورآلات خانه وخوراک و سرگرمی نبرد با مسلمانان حماسه ها و جنگهای شان متارکه و معاهده بدخشان کاشفره

### پیوست چهارم گزیدهٔ یادداشتهای مکارتنی صفحات ۵۷۳ تا ۹۰۳

سیمای کشور اسلسلهٔ بزرگ و پر برف هندوکش اسلسلهٔ پامیر اسلسلهٔ کوه بدخشان اسلسلهٔ کوه تیرایا خیبر اسلسلهٔ کوه سلیمان از سلسلهٔ سلیمان شرقاً به سوی رود سند امتداد می بابند اکوههایی که از سلسلهٔ سلیمان غرباً امتداد یافته اند کوههای که از سلسلهٔ سلیمان غرباً امتداد یافته اند کوههای شرق رود سند اصطح مرتفع خُرد تبت و کوههای شمال غرب تایارکند از رودخانه ها آمو شیر اسرخاب کوکچه یا رود یدخشان آقسرای رودحهار یاکافرنهان رود زرافشان رود مرغاب سردریا رود سند اباسین شیشه رودکامه پنجشیر و غوربند کابل سوات و پنجکوار غرشین سوان کُرم جیلم = بهوت = ویدسته = هایدمپس = جهلم چناب راوی یاه یا بیاس رودهای خراسان هیرمند یا هلمند رود ارغنداب خاشرود ترنگ فراه رود و دارد هرات یا پُل مالان (هریرود)

مونت استوارت الفنستون

# افغانان جای، فرهنگ، نژاد

(گزارش سلطنت کابل)

#### يادداشت مترجم

با آنکه از اوایل سدهٔ نوزدهم میلادی که این کتاب تألیف و منتشر شده ـ تا کنون آثار متعدّدی در زمینهٔ افغان شناسی انتشار یافته است، کتابِالفنستون همچنان در صدر مآخذ و مراجع پژوهشهای دائرةالمعارفی و مردم شناسی قرار دارد. شاید این به دلیل احساس مسؤولیت مؤلف در برابر وظیفهٔ خطیری بوده است که از طرف حکومتِ هندانگلیسی به او سپرده شده است.

تألیف کتاب در زمانی صورت گرفته است که امپراتوری استعماری بریتانیا از نفوذ فسرانسه در منطقه و روابط دوستانهٔ آن با ایران سخت در هراس بوده و از احتمال پیشرویهای امپراتوری روس احساس خطر می کرده است. از سویی هنوز خاطر حملات مکرر احمدشاه دُرانی بر هند و یاد جنگ پانی پت و فتح دهلی به دست او و لشکرکشیهای شاه زمان هنوز در یادها باقی بوده و امپراتوری بریتانیا از تصور کابوس احتمال نیرو گرفتن مجدد درانسیان یا ائتلاف آنان با دشمنان آن امپراتوری نگران بوده است. این است که امپراتوری بریتانیا در مرحلهٔ اوّل و به ظاهر ـ چنانکه در مقدمهٔ مؤلف خواهیم دید ـ در جست وجوی تأمین روابط دوستانه واتحاد با «امپراتوری» درانی و پادشاه کابل بوده است.

الفنستون خود در مقدمه مینویسد که شاه کابل را خودبزرگبین و جاه طلب می پنداشتیم و به همین دلیل سعی کردیم هیأتی را که به سفارت دربار پادشاه کابل می فرستیم از شکوه و جلال خاصی برخوردار باشد (تفصیل این موضوع در مقدمهٔ متن آمده است).

هیأت سفارت بریتانیا به ریاست مولفِ این کتاب، به سال ۱۸۰۸ مأموریت خویش را انجام داد. الفنستون شکوه و دبدبهٔ دربار شاه شجاع را دیده، پی به تزلزل و آسیب پذیری آن سلطنت نیز برده بود و چون بازگشت، حرم و خاندانِ شاه شکست خورده نیز به دنبالِ او روان بودند.

در کنار مأموریت گذرای سفارت و عقد قرارداد با دربار کابل، الفنستون دست به یک سلسله مطالعات و تحقیقات زد که مجموعهٔ آنها را در کتاب حاضر ملاحظه می فرمایید.

هدفِ از این مطالعات، فراهم آوردن شناسنامه ای از همهٔ قبایل افسسخان با بیان خصوصیتهای فیزیکی و اخلاقی آنان بوده است و این دیپلمات ژرفنگر و محقق انگلیسی، با حوصله و بردباری و با استفاده از امکانات فراوانی که دولت بریتانیا در اختیار اوگذاشته بود، این وظیفه را به نحو احسن ـ البته با استثناآتی که در پایانِ این مقال به آن اشاره خواهیم کرد ـ به انجام رسانید. به همین، دلیل، با وجودگذشت تفریباً دو قرن، هنوز این کتاب یکی از مآخذِ مهم افغان شناسی است.

البته خوانندهٔ گرامی هنگام قراءت این کتاب و استفادهٔ تحقیقی از آن حتماً چند نکته را در نظر خواهد داشت:

ـ پس از تألیف این کتاب دگرگونیهای مهم و مکرّر در جغرافیای سیاسی و مرزهای افغانستان و منطقه پدید آمده و حتی کشورهایی که در روزگار الفنستون نامی از آنها نبوده است، ظهور کردهاند.

پس باید به این نکته توجه داشت که در شرح حدود و ثغور، ولایات و تقسیمات سیاسی، مؤلّف مناطق افغاننشین را مدّ نظر دارد و گزارش او براساس گستردگی قلمرو دُرانی است.

در قلمرو درانی هم وی به مناطق شمال و غرب افغانستان امروز کم پرداخته است و چنانکه خود در تحقیقاتش روشن ساخته، سعی داشته است به گزارش تفصیلی احوال و اوضاع مردمان ساکن در محدودهٔ سلسله کوههای هندوکش و و و د سند بپردازد، البته گزارشی هم از افغانان هند دارد.

ـ چون هدفِ مؤلف پرداختن بیشتر به خصوصیتهای قبایل پشتون بوده است که خود با نام Afghans از آنان یاد میکند، به دیگر اقوام و قبایل توجهی اندک داشته است؛ مثلاً در حالی که او تألیفش را در پنج کتاب ـ هر کتاب در چند فصل (گاهی ۱۲ فصل) ـ تقسیم بندی کرده، در مورد احوال و سرزمین قبایل اُزبک، ایماق، هزاره و تاجیک به یکی دو فصل اکتفا نموده است، که این تقریباً پنج درصد کُل کتاب را تشکیل می دهد.

برخی در برابر نام افسفان Afghan که در متون انگلیسی می آید نام «پشستون» را می آورند؛ امّا چون در این کتاب هم پشتون Pushtoon و هم افغان ذکر شده و پتان را نیز ـ در مورد افغانانِ هند ـ آررده است، ما نامها را براساس متنِ انگلیسی ذکر کردیم؛ یعنی هرجا

یادداشت مترجم

که پشتون بوده در ترجمه هم پشتون و هرجاکه افغان Afghan بوده، افغان نوشتیم.

مؤلف برای نامهای فارسی، ایرانی و پارسیوان از یک کلمهٔ Persian (پرشیان) استفاده کرده است ولی ما در ترجمه هر یک را به اقتضای محل و منطق به جای خویش به کار برده ایم؛ یعنی چون سخن از زبان است، فارسی و چون بحث از ایران است، ایرانی و چون موضوع فارسی زبانان غیر پشتون افغانستان است، فارسیوان (یا پارسیوان) آورده ایم که این نام را مؤلف نیز بارها به کار برده است.

- نیز در کاربرد نامها باید توجه داشت که مقصود نویسنده از کابل، قلمرو پادشاه کابل است. و خود تصریح میکند که افسفانان کشور خویش را خیراسان و خود را خراسانی میخوانند و مینویسد که خان بهاولپور (که اکنون در پاکستان واقع است) خود را نخستین رعیت خراسانی می داند که الفنستون دیده است.

الفنستون كاربرد نام خراسان را براى افغانستان مناسب نمى داند (!) و معتقد است كه نام «افغانستان» را ايرانيان براين سرزمين نهاده اند و او هم طرفدار تعميم و كاربُرد همين نام است (تفصيل را در متن ملاحظه خواهِنيه فرمود).

امّا در مورد کاربرد نام کابل مقصودش کشور و قلمرو است نه شهر و ولایت؛ چنانکه نام کتابش هم، در اصل، گزارش سلطنت کابل است؛ در حالی که خود به کابل نرفته و آن شهر را ندیده و شاه را در پایتخت زمستانی اش \_ پشاور \_ ملاقات کرده است.

ـ کلمه های مُلا، امام، قاضی و محتسب ترجمه نشده، بلکه در متن انگلیسی هم با همین تلفظ آمده اند؛ نیز کلمات و عباراتی که بین گیومه «» آمده اند در انگلیسی هم با همان تلفظ ـ با حروف انگلیسی ـ به کار برده شده اند.

دهنگام داوری در مورد پارهای از مطالب معدود و قلیل، خوانندهٔ محترم این واقعیت را در نظر خواهد داشت که کتاب توسط چه شخصیتی و برای چه مقاصدی و در چه زمانی نوشته شده است، همین گونه در مورد داوری نویسنده در بد و خوب گفتن شخصیتها و صفات آن، که مذموم و موصوف بودن آنان برحسب منافع نویسنده و یاران اوست.

از جملهٔ این مطالب پیچیدن بسیار موذیانهٔ نویسنده به مسائل و تفاوتهای مذهبی است؛ به گونهٔ مثال هنگام یادکردِ مذاهب مردم کابل، اعتراف میکند که این مردم باهم دوستانه و برادرانه زندگی میکنند واختلافی ندارند؛ در عین حال میگوید: نکته هایی وجود دارد که می توان با استفاده از آنها آتشی بس دیرپا برافروخت. همین است که می بینیم شش سال بعد از مأموریت سفارت الفنستون، جنگ خانمان برانداز مذهبی، کابل و مردمان آن را به

تباهی و ویرانی و سلطنت شاه معمود را به نابودی میکشاند. شرح این ماجرا در پیوستِ نخست آمده است. همینگونه مطالب مربوط به ایرانیان؛ الفنستون سخت ایرانی ستیز است و آگاهانه میخواهد بذر ایرانستیزی را در میان مردمان مناطق همجوار بیفشاند و آبیاری و تقویت کند. علّت این نکته هم معلوم است، هنگام تألیف کتاب، ایران با فرانسه در قیب و دشمن بریتانیا دوست است و هنوز فتحعلی شاه قاجار فریفتهٔ انگلیسها نشده و هنوز مأموریتهای سرجان مالکم و مهدیعلی خان آن اعلیحضرت را مفتون زر و زیور خویش نساخته اند. این است که گاهی در مقام مقایسه، هندیان را خوار می شمارد و با ایرانیان می ستیزد. چون به این موارد در هر موضع در هامش صفحات اشاره شده است، در اینجا بیشتر متعرض نمی شویم.

مؤلف را در این تحقیق با زبان فارسی کاری نیست. گرچه خود با مردمان منطقه به فارسی سخن میگوید و چون مخاطب او فارسی نداند، از مترجم استفاده میکند و این مطلب را بارها یادآور میشود؛ بازهم چون قصدی دارد، به آنچه نیازی نمی بیند، نمی پردازد. حتی گاهی پارهای از اشعار حافظ را پایین و درجهٔ دوم می داند.

ـ برخی از مطالب کتاب نیاز به توضیح و حاشیه نویسی داشته است. پارهای از این حواشی را مؤلف نگاشته که بدون قلاب []است؛ امّا آن حواشی که داخل قلاب نگاشته شده، نوضیحات و تنبیهاتِ ناشر یا مترجم است.

ـ بر صحت نگارش نامهای قبایل، اشخاص و اماکن تا حدود بسیار زیادی می توان باور داشت؛ زیرا مترجم بسیاری از جاهای یادشده در این کتاب را دیده است و تقریباً با همهٔ قبایل آشنا است. البته استثناآتی هم وجود دارد؛ از آن جمله است تلفظ قبیلهٔ «گوگیانی»که ما بیشتر با صورت خوگیانی آشنا هستیم یا جایی به نام «سیرافزا» در قندهارکه مترجم نتوانست صورت صحیح و یقینی آن را دریابد.

صورت انگلیسی موجود در متنِ مؤلّف را در برابر نامها محضِ رعایت امانت و برای آن آورد،ایم تا خوانند، و پژوهشگر گرامی بر چگونگی صورت موجود در متن واقف باشند، وگرنه چنانکه ملاحظه خواهید فرمود کتابت بسیاری از این نامها از صورت صحیح آوانگاری خیلی دور است.

برخی از نامها به دو یا چند صورت تلفظ میشوند که همه صحیحاند! مثلاً غلزی، غلزایی، غلجی و غلجایی که همه نام یک قبیله است! همانگونه الکوزی و الیکوزی و الیکوزایی؛ یا فارسیوان و پارسیوان! ایماق و اویماق؛ تایمنی و تیمنی.

در مورد قبایل افغان هرگاه اصطلاح غربی و شرقی به کار رفته، مقصود مؤلّف، قبایل ساکن در شرق و یا غرب منطقه بوده است.

ـ قصد مؤلف از تاتارستان، ماوراءالنهر و شمال رود آمو است.

در مورد زندگی الفنستون و کتاب حاضر پس از این، یادداشتهای آقای آلفرد جاناتا را میخوانید که در مقدمهٔ چاپ اتریش آمده است و برای آگاهی از محتویات متن، فهرست مفصل مطالب، تهیه شده و فهرست راهنما هم برای استفادهٔ پژوهشگران گرامی در پایان کتاب می آید.

در مورد ترجمهٔ کتاب. هنگامی که مترجم در مرکز آکادمی علوم افغانستان خدمت می کرد، دریافت که کارِ ترجمهٔ این کتاب به زبان پشتو در آن آکادمی در دست گرفته شده است و این توقع می رفت که شخصی یا گروهی به ترجمهٔ فارسی آن نیز همت گمارد، اما دشواری کار و دگرگونی اوضاع مانع از این کار شد. در تهران نیز مترجم دریافت که این کتاب سخت مورد نیاز و مراجعهٔ دائرة المعارف نویسان و پژوهشگران افغان شناسی است، این بود که نسخه ای از آن را به بهای گزاف به دست آورد و مدت سه سال روزی یکی دو ساعت صرف ترجمه، بازنگری و تحقیق در این کار نمود.

مدیریت محترم بنیاد پژوهشهای اسلامی که ارجی خاص به آثار علمی و تحقیقی مینهند با علاقه مندی همتت به نشر این کتاب نمودند و نامگذاری کتاب نیز با مشورت ناشر محترم صورت گرفته است.

در پایان لازم است از یارانی که هریک به نوعی در کار نشرِ این کتاب سهمی گرفته اند سپاسگزاری و یادآوری شود:

از جناب آقای محمدرضا مروارید مقاونت دانشمند بنیاد در امور علمی و پژوهشی که با بردباری و علاقه مندی، زحمت مطالعه و ویرایش ترجمه را به عهده گرفتند. از همکاران عزیز واحد نشر بنیاد به خصوص جناب آقای حسن عطایی که در مراحل مختلف طبع و نشر صرف مساعی نموده اند. از جناب آقای احمد پهلوان زاده که زحمت حروفچینی کامپیوتری ترجمه را به دوش گرفتند، و از همهٔ عزیزانی که با ترغیب مترجم و بیان ضرورت انجام این طرح، زمینه پدید آمدن این اثر را به وجود آوردند.

مشهد مقدس ـ بنیاد پژوهشهای اسلامی بهمن ماه ۱۳۷۵

# الفنستون وكتابش

آلفرد جاناتا Alfred Janata

# 1. مونت استوارت الفنستون Mountstuart Elphinstone

مونت استوارت الفنستون در ششم اکتوبر ۱۷۷۹ در دامبرتن شایر Dumbertonshire اسکاتلند زاده شد. او چهارمین پسر بارونِ یازدهم الفنستون بود. در ۱۷۹۶ به خدمت شرکت بریتانیایی هند شرقی در آمد و در ۱۸۰۱ به معاونت نمایندگی سیاسی بریتانیا در پونه منصوب گردید. در هیأت دیلماتیک سرآرتور ولسلی Arthur Wellsley اعزامی به إناحیهٔ امرهته شرکت جست و همین رخداد تعیینکنندهٔ مراحل مهمتر خدمت او در شرکت هند شرقی بود. در ۱۸۰۸/۱ که به سمت نمایندگی سیاسی در ناگپور Nagpur اقامت داشت، مأمور سفارت به دربار امیر افغانستان شد و پس از بازگشت به هند و تقدیم گزارش، به نمایندگی سیاسی پونه منصوب گردید. با مقهور شدن مرهته در پی جنگ ۱۸۱۷ نمایندهٔ مقیم نواحی مرهته گردید، که اینک از توابع بریتانیا شمرده می شد. از ۱۸۱۹ تا ۱۸۲۷ فرمانداری بمبئی را به عهده داشت. سنگ نبشته مرمرین «دانشسرای می شد. از ۱۸۱۹ تا ۱۸۲۷ فرمانداری بمبئی را به عهده داشت. سنگ نبشته مرمرین «دانشسرای الفنستون پس از بازگشت به انگلستان، دوبار از پذیرفتن مقام فرمانداری کُل هند سر باز زد. او در ۲۰ نوامبر ۱۸۵۹ در ساری Surrey درگذشت. افزون بر این اثر، آثار منتشر شدهٔ او عبار تند از ارمناد اور هندو و مسلمان Surrey درگذشت. افزون بر این اثر، آثار منتشر شدهٔ او عبار تند از تاریخ ادوار هندو و مسلمان Surrey درگذشت. افزون بر این اثر، آثار منتشر شدهٔ او عبار تند از ارمناد او مندو و مسلمان History of the Hindu and Muhammadan periods تاریخ ادوار هندو و مسلمان که اینده این اثر، آثار منتشر شدهٔ این اثر، آثار منتشر شدهٔ او عبار تند از داره دو و مسلمان History of the Hindu

و طلوع قدرت بریتانیا در شرق • The Rise of British Power in the East.

# 2. سفارت الفنستون به دربار امير

هیأت در ۱۲ اکتوبر ۱۸۰۸ دهلی را ترک گفت. فهرست نام همراهان با سمت آنان در مقدمهٔ کتاب آمده است. هیأت دو ماه در قلمرو افغانستان به سوی پشاور ـ محل دیدار امیر شاه شجاع (شجاع الملک) با الفنستون ـ راه پیمود. در بازگشت تنها در دو هفته آنان توابع قلمرو امیر را پُشتِ سر نهادند. اقامت هیأت در قلمرو افغان، با مدت توقّف در پشاور (۲۵ فوریه ـ ۱۴ ژوئن ۱۸۰۹) از یک دورهٔ نُه ماهه تجاوز نکرد.

هدف ديپلماتيک هيأت ـ اتحاد ميان حكومت بريتانيا و امير افغانستان ـ به دست آمد.

بی شمر ماندن پیمان تقصیر الفنستون نبود. امضاکنندهٔ افغان پیش از تصویب پیمان، تبوسط برادرش محمود، از تخت به زیر آورده شد. روابط دوستانه با شجاعالملک می توانست در آینده برای بریتانیا سودمند ثابت شود. این فرمانروای نگونبخت در ۱۸۳۸ توسط بریتانیا به حکومت رسید. شجاعالملک با حمایت بریتانیا، در دورهٔ جنگ اوّل افغان، وارد کابل شد و برادرش فرار کرد. قیام مهارنشدنی مردم کابل، مرگ نمایندگان سیاسی بریتانیا: برنس Burnes مکناتن Macnaghten و در حدود ۱۶۰۰۰ بریتانیایی دیگر را در پی داشت، که در بازگشت از کابل در راه جلال آباد کشته شد.

از مقدمهٔ مؤلف بر می آید که تنها بخشی از مطالب کتاب (مانند حکومت و آداب و رسوم) را الفنستون خود فراهم آورده است. همچنان او دقیقاً می گوید که «تنها بخشی از سرزمینهایی را که می خواهم شرح دهم دیده ام». او در کنار تجارب دست اوّل خود از سرزمین افغان ناب (پشتون)، مطالبی را که از آگاهانِ پشاور گرد آورده شده به کار گرفته است. او در این شهر، که در آن روزگاری اقامتگاه تابستانی امیر بود، مقامات حکومتی را، که سفرهای مفصلی در بخشهای مختلف کشور

<sup>•</sup> Encyclopaedia Britannica, 1964, Bol, 8, p302-303, J.S. Cotton-Mounstuart Elphinstone sir T.E. Colebrooke - Life of the Hon. Mounstuart Elphinstone 2 Vol. London, 1884; M.Edwardes - Glorious Sohibs, the Romantic as Empire - Builder, 1799 - 1838, 1968 with chapter on M. Elphinstone; G.W. Forrest - Selections from the rinutes and other official writings of hroustuart Elphinstone, London, 1884.

الفنستون وكتابش . الفنستون وكتابش

داشته اند، دریافت. همچنان با افسران محلّی و آگاهان که از مردمان و قبایل مختلف قلمرو امیر بودند، دیدار کرد. الفنستون همچنان می گوید که کارش را با مسافران افغان که او را در بازگشت به هند همراهی کردند، پیش برده است. او در دهلی و اطراف آن نیز مطلعین افغان را دریافت و به دیدار جایگاه افغانان هند روهیل کند Rohilkund شتافت. او حتی پس از تقدیم گزارش در ۱۸۱۰ دیدار جایگاه افغانان هند روهیل کند به کار خویش ادامه داد. چاپ جدید و بازنگری شدهٔ کتاب او در ۱۸۳۸ به پایان رسید و سال بعد چاپ شد. این چاپ افزون بر تصحیح اغلاط چاپی دربردارندهٔ پاتویسهایی ناظر بر کارهای اخیر کنلی Conelly و برنس و به پیمانهٔ کمتری بر کارهای دیگران بود، که در آن روزگار سفرهایی به افغانستان داشته اند.

هنگام مطالعهٔ کتاب الفنستون و استفادهٔ از آن، پیوسته به خاطر باید داشت که او تنها بخشی از افنانستان را به چشم خود دیده و در واقع هیچ جای افغانستان ـ در داخل مرزهای کنونی ـ را ندیده است. اهمیت شایان این کتاب در مردم شناسی، پس از این خواهد آمد. دانشمندان معاصر که تحت تأثیر شهرت ـ بجای ـ این کتاب قرار گرفته اند، آن را لغزش ناپذیر می شمارند. آنان باید کلمات شخص نگارنده را به خاطر داشته باشند «طبیعت و شیوهٔ کار من بی گمان عامل چندین اشتباه خواهد بود». در واقع اشتباهات بسیاری نیست؛ اما باید مانند دیگر اسناد تاریخی با بینش انتقادی به آن نگریست.

# ۲. گزارش سلطنت کابل

گزارش، بجز فصول نخستین که بیشتر در جغرافیاست، غالباً با پستانها Pathans یا «افغانانراستین» True Afghans سروکار دارد. الفنستون، بسیاری از رسم و رواجها و عادات این مردمان را، که اکنون متروک یا دگرگون شده، برای نخستین بار به شیوهٔ درست شرح داده است، که می تواند مورد استفادهٔ دانش مردم شناسی، در بررسی تاریخی و مقایسی قرار گیرد.

در مورد جوانب مختلف فرهنگ پتان، منابع متأخر گزارشهای مفصلتری دارند (مثلاً پیرامون قوانین در قبایل: قانون مرسوم در قبایل عمدهٔ پشاور، از لوریمر؛ بنو یا مرز افغانی ما، از توربرن؛ جامعهٔ روستایی هند، از بان پاول) اما نظر فراگیر الفنستون و دریافت و بینش روانشناسانهٔ او برتری

<sup>1-</sup> Lorimer - Customary law of the Main Tribes of the Peshawar District, Peshawar 1934;

خویش را حفظ کرده است. دستاورد کاوشگرانهٔ او در هر فقرهٔ اثرش نمایان است. در این اثر نه تنها نتیجهٔ ترکیب معیارهای والای علمی، بلکه اندیشهٔ دقیق تحلیلی او را نیز مکّرر می توان دید: بگذارید، به گونهٔ مثال، روایت یهودیالاصل بودن پتانها را بررسی کنیم.

بسیاری از مورخان و نژادشناسان سدهٔ ۱۹ و حتی سدهٔ ۲۰ این اظهارات او را که روایت، ابسیاری برساختهٔ شهرت طلبانهٔ تاریخ نگاران دربارِ افغانان هند است، پذیرفته اند: این روایت، افغانان را با تاریخ سامی پیوند داده و جایگاهی شایسته برایشان در «پیش از تاریخ» و دورهٔ درخشان صدر اسلام می دهد. الفنستون نخستین اروپایی است که پس از یک بحث ملایم و منطقی و با مراجعه به منابع تاریخی قدیم، بر افسانه ای بودن روایت تأکید دارد. اطلاعات پیرامون مردمان و قبایل دیگر کافی نیست و دلیل آن، با توجه به مأموریت نگارنده، معلوم است.

مردم شناسی Anthropology امروز می تواند کاملاً بر مطالب پیرامون پتانها که در این کتاب آمده است، اعتماد کند. الفنستون فرصت کافی داشته است تا اظهارات و مشاهداتش را با بسیاری از آگاهان بررسی و تحقیق کند.

منابع مربوط به دیگرگروهها و جوامع باید بدقت ملاحظه گردد، مثلاً امروز می دانیم که مطالب پیرامون هزاره و چهارایماق که دو گروه از یک مردم و هر دو صغول باشند، نادرست است و پیداست که الفنستون از طریق اقلیت مغول که هنوز در افغانستاناند (شورمان مغولان افغانستان) ابه بیراهه رفته است. این گروه در آن روزگار در منطقهٔ چارایماق می زیسته اند.

چنین اشتباهات جزئی از اهمیتت والای کتاب الفنستون در زمینهٔ مردمشناسی تـاریخی نمیکاهد.

Thorburn - Bannu; or our Afhan Frontier, London 1876 and Baden - Powell - the Indian Village Community, London 1896.

<sup>1 -</sup> Schurman - the . Mongols of Afghanistan, Grayenhage 1962.

# ديباچه

از آنجاکه من تنها بخشی از سرزمینی راکه به گزارش آن می پردازم، دیدهام، لازم است تا منابع اطلاعات خویش را بیانکنم، و با استفاده از فرصت، از آقایانی که مرا یاری کردهاند سپاسگزاری نمایم.

یک سال در کار سفر به دربار شاه کابل سپری شد. یک سال هم تا انحلال هیأت گذشت. در تمام این مذّت، به گردآوری اطلاعاتی پرداختیم که برای حکومت بریتانیا سودمند مینمود.

نخستین دورهٔ این مدّت، در کار گردآوری اطلاعات عمومی به وسیلهٔ همهٔ اعضای هیأت ـ گذشت؛ امّا در زمان باقیمانده، هر یک از آقایان، بر پایهٔ برنامهٔ دقیقی که تنظیم گردید، بخش معیّنی از بررسیها را به دوش گرفتند. بخش جغرافیا به ستوان مکارتنی Macartney اختصاص یافت رمهندس دیگر ـ آقای تیکل Tickell برای انجام مأموریّت به هند اعزام گردید). کاپیتان راپر Raper ـ که قبلاً از طریق گزارش «سفر به سرچشمههای گنگا» در مطبوعات شهرت یافته بود ـ او را در این کار یاری می کرد.

آب و هوا، خاک و فرآورده های کشاورزی بر عهدهٔ ستوان ارویسن Irvine قـرارگـرفت و بازرگانی و دارایی به آقای ریچارد استراچی Richard strachey سپرده شد. تاریخ به آقای رابرت الکساندر Robert Alexander و حکومت و آداب و رسوم مردم به نام من افتاد.

تا در مناطق قلمرو افغان بودیم، فرصت فراوان برای تحقیق داشتیم. پس از بازگشت، بررسیهای خود را با بومیانی که با ما به هند آمدند، یا باکسانی که می توانستیم در دهلی و اطراف آن بیابیم، پی گرفتیم. همنچنان به بازار هاردوار Hurdwar رفتیم، تا گزارشمان را به پایان برده، در پایان سال ۱۸۱۰ آن را به حکومت تقدیم کردیم. من در آن وقت به دکنن رفتم و کارم را در

گردآوری فشردهٔ گفت وگوهای هیأت کابل پایان یافته انگاشتم.

آقای اروین آن روزها در اندیشهٔ نوشتن گزارشی در مورد افغانان بود و با توجه به پشتکار و گستردگی دامنهٔ مطالعاتش بخوبی آمادگی این کار را داشت. اما او از آغاز کار، کمتر علاقه به تشریح مردمان معینی داشت و بیشتر می خواست آشنایی خویش را با تاریخ جامعهٔ انسانی گسترش دهد. این بود که تحقیقاتش به پارهای نظرات کُلّی انجامید و بر آن شد تاکار خویش را دنبال کند. با این هدف، در سه سال گذشته او سرگرم کاوش ژرف پیرامون ملل مختلف خاور بوده، و در نتیجه، گزارش «کابل» را به کناری نهاده است.

من نخست به پیشنهاد سرجیمز مکینتاش Sir James Mackintosh که اشتیاق دانشگستریش حتی در این دیار دور افتاده محسوس است ـ در پی این کار شدم. او تأکید داشت که اطلاعات جغرافیایی که آقایان (اعضای) هیأت گرد آوردهاند، باید به گونهای انتشار یابد. مهربانی او در پذیرش نظارت بر چاپ مطالب، مانع بزرگی را از سر راه من در آغاز این طرح برداشت. اتفاقاً همان روزها شماری از افغانان از مناطقی که من کمتر با آنها آشنایی یافته بودم، به بمبئی و پونه آمدند.

من در بازنگری تحقیقاتم از آنان یاری جستم و اکنون نتیجهٔ کارم را در معرض انتشار میگذارم. در آنچه گفته ام، تا حدّی ابراز امتنان شده است. با محبّت دیگر آقایان (اعضای) هیأت، اجازه یافتم برای تنظیم تحقیقات و تکمیل اطلاعاتم از گزارشهای آنان استفاده کنم.

سپاس از آفای استراچی به دلیل مطالب مربوط به مالیات شاهی، اجارهٔ زمین، نرخ کالا و بازرگانی مملکت. افزون بر این آقای استراچی با مهربانی اجازه داده است تا از گزارش او برای تصحیح گزارش خویش و ترسیم خطالسیر استفاده ببرم.

تاریخ سه پادشاهی اخیر از آقای الکساندرگرفته شده، امّا هرگز خواننده را از مطالعهٔ مطالب دلنشین و مشروح اصل اثر مؤلّف بی نیاز نمیسازد.

شرح مراتب امتنان از آقای اِزوین چندان آسان نیست؛ بیشتر مطالب مربوط به فصول بارانی افغانستان، بخش مهمی از گزارش کوتاه جانبوران، معادن و گیاهان؛ بخش مهمی در موضوع کشاورزی و مخصولات و حقایقی در جغرافیا و آمار را از او گرفته ام؛ امّا بخش اعظم گزارش باارزش او را دست نبردم؛ و هرچند با توجه به دقّت و صحّتِ تحقیقاتش، رأی او را محترم می شمارم، این فرصت را داشته ام تا در چندین مورد، مطالب ثبت شده را خود بررسی نمایم. از

سوی دیگر، چون تا انحلال هیأت، پیوسته با آقای اِزوین در تماس بودهام، توانستهام اطلاعات فراوانی را در موضوعات خارج از زمینهٔ بررسیهای خودش از اوکسبکنمکه تفکیک و تعیین هر یک از آنها برای من دشوار است.

از ستوان مکارتنی فقید در موضوعات کوهها، سرچشمهٔ رودها، موقعیّت نسبی شهرها و خلاصه همهٔ مطالب مربوط به نقشه استفاده بردهام. همچنان از یادداشتهای این افسر در موارد خاص گزارش خویش و محاسبات آماری کشور، سود نجستهام. حمیّت و لیاقت شادروان آقای مکارتنی برحکومت متبوعه آشکار است. جدیّت و اراثهٔ آزادانه و بیغرضانهٔ اطلاعاتش، روزگاری دراز به یادکسانی خواهد ماند که با جغرافیای کشورهایی سروکار دارند که او در اوقات مختلف به آنها توجه داشته است. از ستایش شایستگیهای این افسر، که فقدانش مایهٔ بسیار تأسف است ـ هرچند که با فروتنی و پرهیز از خودنمایی که خصیصهٔ ممتاز او بود، ناهماهنگ باشد ـ نمی توانم خودداری کنم ۱۰.

از آفای و. ارسکین W. Erskine (در بمبئی) به دلیل آمادگی او در پاسخگویی مراجعات مکرر من در موضوعات جغرافیا و تاریخ سپاسگزارم. جامعه بزودی ارزش وقتی راکه او وقف چنین کاری کرده است، در خواهد یافت.

به پیمانهٔ کافی معلوم خواهد شد که من کمک مستقیمی برای ویرایش کتابم دریافت نکرده، امّا از مشورت با دوستان در رفع بسیاری از کاستیها غافل نبوده ام. اگرگزارش من خالی از خطا می بود، اشتباهات در شیوهٔ نگارش آنقدر اهمیّت نمی داشت؛ اما طبیعت کار من چنان است که با افزایش اطلاعات در مورد سرزمینهایی که مورد بررسی من قرار گرفته اند، بی گمان اشتباهات بسیاری در آن کشف خواهد شد؛ امّا با وضع موجود اطلاعات ما هیچ کوششی در توضیح آنها جسارت نیست و هر اشتباهی را که مرتکب شده باشم، نمی توان نتیجهٔ کمکاری یا بی تفاوتی در مورد حقایق دانست.

در میان کسانی که مدیون آنان هستم، میخواهم اجازه داشته باشم از آقای جنکینز Jenkins نمایندهٔ سیاسی مقیم دربار ناگپور و کاپیتان کلوز Close معاونت نمایندگی سیاسی مقیم پونه نام

۱- بخش غربی نقشهٔ ماکارتنی تا حدی قبلاً انتشار یافته و نخستین تسرسیم آن در آغاز «یادداشتهای جغرافیایی ایران» از مکدونالدکینیرM.Kinnier-Memoir or the persian Empire آمده است؛ بخش شرقی هم محتملاً پیشتر منتشر شده، زیرا آخرین بار در انگلستان شنیدم که قرار بود با یک نقشه هندکه آقای ارواسمیت Arrousmith برای نشر آماده می ساخت چاپ شود.

ببرم. آقای کلوز در گردآوری و تنظیم بخشی از مطالب مرا یاری کرده، از داوری او در طرز کار خویش سود بردهام.

اکنون براین باورم که همهٔ التفاتهایی راکه در حق من شده ـ و در محل خویش به آن اشاره نشده است ـ یاد کرده ام؛ و می ترسم در این مورد بیش از چگونگی تألیف اثر سخن گفته باشم.

تصویرها همه پرتره نگاری شده بجز تصاویر شمارهٔ ۳ و ۱۳ که با وجود صحّتِ تمثیلِ پوشاک و اسلحه، چهره ها شباهتی به افراد ندارند. نصویرها بیشتر توسط هنرمندان هندی کشیده شده، مگر شماره های ۵، ۶، ۷، و ۸ که برجستگی ویژهٔ خود را دارند و رسم آنها را مدیون آقای ستوان ر.م. گریندلی R.M. Grindlay ـ از تأسیسات بمبئی هستم، که از افغانانی که تازه از کشورشان آمده بودند، ترسیم کرده است.

پونه ۴ ژوئن ۱۸۱۴

درآمد

سفرنامهٔ الفنستون به دربار شاه شجاع

# گزارش مقدّمات مأموریت هیأت

در سال ۱۸۰۸م چون از سفارتگاردان Gardanne و دیگر رخدادها پدید آمدکه فرانسه برای نبرد در آسیا آمادگی میگیرد، حکومت بریتانیا در هند برآن شد تا هیأتی نزد شاه کابل فرستد و مرا به این کار گماشتند. چون دربار کابل را خودخواه پنداشته و میخواستند آن را به مىلل اروپایی خوشبین سازند، قرار شد هیأت را عظمت و جلال خاصی باشد، و آمادگی لازم برای سامان دادن آن در دهلی گرفته شد. افسران والامقام به عضویت هیأت برگزیده شدند و عبارت بودند از:

دبیر، آفای ریچارد استراچی Strachey

معاونان، آقای فریزر Fraser و آقای ر.ب. الکساندر Alexander (از کارمندان کشوری شرکت هند شرقی).

جرّاح، آقای ماک ویرتر Macwhirter ، از مؤسسهٔ بنگال.

فرمانده گارد نگهبان، کاپیتان پیتماین Pitmain از گُردان دوم، یگان ششم پیاده نظام بومی بنگال.

مهندسان، ستوان مکارتنی Macartney از یکان پنجم شرکت بومی بنگال (فرمانده سواران اسکورت) و ستوان تیکل Tickell، مهندسان بنگال.

افسران همراه گارد نگهبان، کاپیتان راپر Raper از گردان یکم، هنگ دهم.

ستوان هاریس Harris توپچی.

ستوان کنینگهام Cunninghahm، گردان دوم، هنگ بیست و هفتم.

ستوان راس Ross، از گردان دوم، هنگ ششم.

ستوان ازوین Irvine، از گردان یکم، هنگ یازدهم.

ستوان فیتزجرالد Fitsgerald، از هنگ ششم، سواره نظام بومی.

ستوان جاکوب Jacob، ازگردان دوم، هنگ بیست و سوم.

گارد نگهبان متشکّل بود از یک گروهِ هنگِ پنجم سواره نظام، با افـرادی از هـنگ شــُــم (صدنفر)، دویست پیاده نظام و یکصد سواره نظام نامنظّم.

با فراهم شدن مقدمات، هیأت سفارت در ۱۱۳کتوبر ۱۸۰۸ دهلی را ترک گفت. از دهلی تا کانوند Canound ـفاصلهای در حدود صد میل ـکه داخل در قلمرو بریتانیا است، نیازی به تفصیل ندارد.

### كانوند

با رسیدن به کانوند، نخستین نشانه های بیابان را می دیدیم که ما را به جست وجو وا می داشت. سه میل به آنجا مانده بودکه به تپه های شنی رسیدیم. نخستین تپه ها با بو ته ها پوشیده شده بودند؛ امّا پس از آن تپه های شنی برهنه، مانند امواج دریا، یکی پس از دیگری نمایان می شدند. وزش باد شنها را چون برف به پیش روفته بود. جاده های دلِ شنزار بر اثر رفت و آمد پیوستهٔ چارپایان، مقاوم و سخت شده بود، امّا بیرون از خطّ این راهها، اسبها تا زانو در شن فرو می رفتند.

۱۲۱کتوبر ازکانوند به راه افتادیم و بتدریج از توابع حکومت خویش جدا و به ناحیهٔ شیخاووتی Shekhawutte وارد شدیم (شیخاووت نام قبیلهای از راهزنان راجپوت است). هرچه پیشتر میرفتیم، بیشتر بیابان بود.

# سینگانا و دیدار با راجا

۲۲ اکتوبر به سینگانا Singauna رسیدیم، شهرکی زیبا، برساخته از سنگ، بر تپهای از صخرههای ارغوان رنگ، با بلندای ششصد پا. راجا اوبی سنگ Ubhee رئیس قبیلهٔ شیخاووت به دیدنم آمد. مردی کوچک اندام با چشمانی درشت و قرمز از اثر تریاک؛ ریشش را از دوسو به گوشها فرا پیچیده واین کار قیافهاش را وحشی و هراسانگیز ساخته بود. جامهای ساده داشت و گفتار وکردارش ماننددیگر هموطنانش گستاخانه وناپیراسته. بازهم بسیار مؤذب بود، وبریتانیاییان را احترام می نمود. بارها او را دیدم؛ همیشه خراب بود، یا از باده یا از تریاک. همهٔ سرداران شیخاووت چنین بودند. خمار پیشین را نشئهٔ شگرد بعدی از میان می برد و همین فاصلهٔ بین نشئهٔ و خمار بهترین فرصت انجام معامله با آنان است.

# جونجونا

باطی دو منزل از سینگانا به جونجونا Jhoonjoona رسیدیم، شهرکی زیبا با شماری درختان و باغها که در چنان بیابانی خوش می نمود. هریک از پنج سردار قبیله در این ناحیه قلعهای دارند و چون نیاز افتد در اینجا برای مشورت گردهم می آیند. چهار سردار دیگر شیخاووت را در اینجا دیدم. یکی از آنان به نام شام سنگ مشربی خوش و حالتی ملایم داشت، ولی در چشمان برخی دیگر نشانهٔ تریاک آشکار بود. این سرداران عموزاده بودند و با هم صمیمی می نمودند؛ امّا هنوز کاملاً از آن منطقه بیرون نرفته بودیم که شنیدیم، سه سردار دیگر به دستور شام سنگ یکی به ضرب کارد و او کشته شده اند.

#### چورو

یک و نیم منزل دیگر از جونجونا به سوی چورو Chooroo تاختیم تا از شیخاووتی بیرون شدیم. وسعت این قلمرو در حدود هشتاد میل از شمال به جنوب و کمتر از آن از شرق به غرب است. در جنوب این منطقه توابع راجانشین جیپور ، در شرق متصرفات بریتانیا، در غرب قلمرو یکانیر و در شمال فرب منطقهٔ راهزنان چالاک و معروف باتی Batee که با پای پیاده به راهزنی می پردازند و اقع شده است. در شمال این منطقه هربانه هربانه میرود است. چراگاههایش در تامس George Thomas و سرزمینش به دلیل مردمان شاد و آزادهاش معروف است. هربانه اکنون متعلق به بریتانیا است.

شیخاووتی خود بیابانی شنزار است با تپههای پراکندهٔ صخرهای، آب نـاگـوار و کشـاورزی تاخوش؛ با این همه شهرهای بزرگی دارد؛ مانند سِیکُور، فتحپور، خِتْرِی و گُودْهَه.

در این شنزار گیاهان بلند بابول ۱، کوریل ۲ و فوک <sup>۳</sup> را می توان دید. فوک بـویژه در بـیابان و حواشی آن بسیار است.

۱- Baubool : گل ابریشم

۲- Kureel : گیاهی از کبریها

۳- Phoke :گیاه فوک ۱-۵ پا بلندی دارد،گیاهی است که سبز برگ ندارد و شاخهها منتهی به خوشههایی میگردد که دارای ماده ای شیری است.گل هم میکند که بومیان میخورند. تخم آن د رغلافی تشکیل میشود. گیاه خوراک شتر است و در برابر کم آبی مقاومت دارد.

مردم شیخاووتی به راجای جیپور مالیه و سرباز میدهند و به یاری همین حکومت بـودکه چندی پیش سرزمین کنونیشان را از کیانخانیان ـ یک قبیلهٔ هندوی برآمده از دین ـگرفتند.

# سرزمین راجای بیکانیر

چند میل دورتر از مرز شیخاووتی وارد سرزمین راجای بیکانیر شدیم. این راجا شاید دونیایه ترین شاهزادگان پنجگانهٔ راجپوتانه باشد. راجایان جیپور و جودپور سران ایالتهای مهمی اند. کاهش نیروی راجای اندیپور، با توجه به شخصیت محترم ومقام شامخ او، جدّی گرفته نمی شود. امّا قلمروهای رایان جسیلمیر و بیکانیر در واقع بخشهای قابل زیست بیابانند، و به همین دلیل، جمعیت و درآمدی اندک دارند. درآمد راجای بیکانیر فقط پنجاه هزار پوند است. امّا چون به جای پول، زمین به سپاهیان می دهد، توانسته است دو هزار سوار، هشت هزار پیاده و سیو پنج توپ فراهم آورد. هرچند پیش از رسیدن من به پایتخت او، در جنگ شکست خورده بود، امّا وضع دربارش از فقر حکایت نمی کرد. در ناحیهٔ مرزی میان قلمرو او و شیخاووتی، چورو واقع است و آن نخسین ناحیهٔ قلمرو او بود که وارد شدیم و می توان آن را دومین شهر از توابع او شمرد. پیرامون شهر در حدود یک و نیم میل است. با آنکه شهری بزرگ نیست و در میان تپههای برهنهٔ شنی قرار گرفته، بازهم زیباست. خانه هایش همه بهارخواب دارد. دیوار شهر و دیوار خانه ها با گونه ای گل شفید رنگ آمیزی شده که فضا را جلوهٔ خاصی بخشیده است. این گل، هرچند از خاکی بسیار نرم ساخته شده است؛ اما درشتیهایی نیز دارد و در بیابان توده هایی بزرگ از آن یافت می شود. سردار ساخته شده است؛ اما درشتیهایی نیز دارد و در بیابان توده هایی بزرگ از آن یافت می شود. سردار چورو بیشتر باجگزار راجای بیکانیر است تا رعیت او.

بخش اعظم قلمرو شیخاووتی بیابان است. مرز باختری آن دویست و هشتاد میل با بهاؤلپور فاصله دارد،که یکصد میل آن بی آب و علف و خالی از سکنه است.

# بیابان و روستاهای بیابانی

سفر ما از مرز شبخاووت به پوگول با مسافت یکصدوهشتاد میل بر درهها و تپههای شنزار گذشت. تپهها به منظرهای شباهت داشتند که گاهی باد در ساحل دریا به وجود می آورد؛ اما ارتفاع تپهها خیلی بیشتر از آن بود؛ از بیست پا تا صد پا. می گویند وزش باد این تپهها را جابه جا می کند. تابستان ابری از شنهای روان چندین گذرگاه بیابان را برخطر می سازد. اما من که در زمستان این تپهها را دیدم تا حدی بسیار ثابت می نمودند؛ زیرا بر آنها گیاهان فوک و بابول رویده و برخی از تپهها را سبز ساخته بودند.

در میان تپههای هراسانگیزش،گاه به روستایی ـ اگر بتوان روستا نامید ـ برمیخوردیم. چند کلبهٔ گرد، با دیوارهای کوتاه و بامهای مخروطی، مانند انبارهای کوچک غلّه، با پرچینی از شاخهای خشکیده و خاردار فرو رفته بر شن. این پرچینها و خانه ها چنان خشکاند که اگر یک نقطه آتش بگیرد تمام دهکده در پنج دقیقه خاکستر خواهد شد.

پیرامون این روستاهای محقّر، مزارع معدودی بودند که جز باران و شینم آبی نداشتند. محصول زمینها باقلی، گاورس و جودر بود؛ گیاهانی که در بیشتر زمینهای شنی رشد خوبی داشتند؛ اتا در اینجا کمترین فاصلهٔ یک نهال از دیگری به چند پا میرسید.

چاههای منطقه معمولاً سیصد پا ژرفا دارند. عمق یکی از آنها به سیصد و چهل و پنج پا می رسید. با وجود ژرفای بسیار، بیش از سه پا قطر ندارند. آب چاهها اندک، شور و ناخوش است. دو گاو می توانستند آب چاه را در یک شب خالی کنند. آب در آب انبارهای گلی ذخیره می شد. با رسیدن هیأتِ ما یکی از این آب انبارها تهی شد. دیوارهٔ چاهها سنگ کاری شده، برخی پوششی چوبین بر سر چاه نهاده، رویش را با شن می پوشند تا از نظر دشمن پنهان بماند.

#### هندوانه

هندوانهٔ این نواحی بسیار آبدار است. براستی عجیب است که از نهالهای نازک و عادی، هندوانه هایی با محیط سه یا چهار پا به عمل می آید. هندوانه به کاشت و مراقبت نیاز دارد، ولی در اینجا مانندگیاهان خودرو به هر سویی پراکنده بود.

# جَتها

مردم ناحیه بیشتر جَتْ Jaut (یا جات) و طبقات برترشان راجپوتان راتهور Rathore مردم ناحیه بیشتر جَتْ کوچک اندام، نحیف، سیاه و مظهر بینواییاند. راجپوتان اندامی ورزیده و بینی خمیده و سیمایی خوش دارند و به بهودیان شبیهاند. بزرگمنش، تن پرور و پیوسته غرق در نشئهٔ افیوناند.

#### جانوران

دامهای ناحیه عبارت است از گاو و شتر. شتر را در رمه نگه میدارند و از آن در سوارکاری، باربری وحتی شخمزنی کار میگیرند.

از جانوران وحشی باید موش بیابانی را یادکنیم که از نظر تعداد ـ نه از نگاه جثه ـ بسیار قابل

توجه است و سوراخهایی در زیر زمین میسازد که برای اسبسواران از شنزارها نیز پرخطرتر است. این جانور بیشتر شبیه موشخرما است و دُمَش به منگولهای منتهی میشود. راست بر چهار پا - بیشتر مانند کانگورو - می نشیند و بی شباهت به موش دوپا (یربوع) نیست؛ امّا جثهای کوچک دارد و روی چهار پا راه می رود و نه تنها در بیابانها، بلکه در شنزارهای غرب رود جمننا نیز دیده می شود.

گوزن و گورخر نیز در بخشهایی از بیابان هست. گورخر در کتاب ایوب Job خوب بیان شده است اگهی تنها و بیشتر در رمه دیده می شود. و بیشتر به استر می ماند تا به خر؛ امّا همرنگ خر است. بسیار ترسو و تیزرفتار است و تیزتک ترین اسبها نیز نمی توانند بر او پیشی گیرند. از روباه نیز یاد باید کرد، که از روباههای ما کوچکتر واز روباههای معمولی هند دراز تر است. رنگ پشت آن قهوهای و شکم و پاها سیاه و گاهی سفید است. خط فاصل این رنگها با قهوهای آشکاراست. گویی برخی در گل سفید فرو رفته اند.

بخش دیگر بیابان زمینی سخت داشت، چنانکه گفتی اسبها بـر روی تـختههای چـوبی راه میسپرند. روی زمین بسیار سخت تر از بخشهای زیرین بود.

#### سفر در بیابان

حرکت شنها جابه جا تپه هایی را به جود آورده بود که بر روی برخی از آنها بوته هایی دیده می شدند از گیاهان فوک و سداب وحشی و گیاهی که لارا Laura می نامیدند و می گفتند که از سوختن آن ماده ای قلیایی به دست می آید. دیگر سبزه ای نبود. و جز قیلمه واصطخر موجگور Moujgur و دو حلقه چاه در شانزده میلی بهاولپور دیگر نه آب بود، نه آبادانی. تازه این راه کاروان رو و آسانترین راهی بود که ما می گذشتیم؛ تا چه رسد به راههای دیگر.

پیداست که از چنین بیابانی بدون آمادگی نمی توان گذشت. از کانوند برای بارکشی و حمل آب، شتر کرایه کرده بودیم و شمارِ شترهایمان به یکصد رسیده بود. افزون بر اینها، سیزده یا دوازده فیل نیز داشتیم. آب در مشکهای گوسفندی حمل می شد. مشکهای بزرگتر نیز از پوست گاو ساخته شده بود. همچنان بیست و چهار ظرف میسی داشتیم که هر دو تای آنها بار یک شتر بود. این ظرفها برای

۱-گورخر را کی آزادگذاشت،کی بندهای او را سست کرده و گلههای گور را سر داده است؟،که خانهٔ او را وحشتکدهٔ من و زمین بیحاصل را مأمن او ساخته است. از ازدحام شهر بیزار است و به فریاد ستوربان بیاعتنا است جایش دامن کوه است و سبزه میجوید (ایوب، ۳۹/ ۵-۸).

سپاهیان هندو ساخته شده بود و آب را بهتر از مشکها نگه میداشت؛ و طعم آن نیز ناخوش نمی شد. به هنگام تدارک آب برای دامها، شتران را به حساب نمی آوردیم؛ زیرا این حیوان مدتی دراز در برابر تشنگی شکیباست.

خانمهایی را که همراه ما بودند؛ از چورو بازگردانیدیم. همچنان برای چندین تن از خدمه فرصت بازگشت دادیم. آنان که ماندند نیز به در دما نخوردند؛ و بیست تن و سی تن فرار را بر قرار ترجیح میدادند؛ آن هم در فاصلهای که بازگشتشان ممکن نبود، چون در بیکانیر نبرد جریان داشت و در راه با خطر راهزنان بهوتی Bhuttee و جز آنان روبهرو بودیم، در شیخاووتی یکصد سوار و پنجاه پیاده را به کار بدرقه و نگهبانی نبه و تدارکات گماشتیم.

با این تدارکات در سیام اکتوبر از چورو حرکت کردیم. از هنگام ورود به شیخاووتی شبانه راه می سپردیم. عموماً ساعت دو یا سه بعدازظهر بار می کردیم؛ امّا بسیار وقت را در بر می گرفت تاحرکت کنیم؛ و انتهای کاروان ساعت دوازده یا یک بعد از نیمه شب به منزل می رسید. گاهی بسیار دیر تر از موعد مقرر، و یکی دوبار کاملاً روز شده بود، که به منزل بعدی می رسیدیم.

راه منزلهاگاهی بس دراز بود. درازترین راهها بیست و شش میل و کوتاهترین آنها پانزده میل؛ اما همراهان ما سختیها را تحمل می کردند واز درازی راه خسته نمی شدند. درازای خط کاروان، هنگامی که خیلی به هم نزدیک بودیم به دو میل می رسید. وجود تپهها راه را کج و پر پیچ ساخته و جاده تنگ تر از آن بود که دو شتر بتوانند کنار هم راه بروند؛ و هرگاه مرکبی گام به کناری می نهاد تا کمر در شن فرو می رفت؛ چنانکه در برف فرو رود؛ و هرگاه یکی توقف می کرد؛ کاروان تا آخر متوقف بود؛ همچنان مرکب جلو نمی توانست بدون حرکت آنها که به دنبال او بودند، حرکت کند؛ زیرا مهار شتران به هم بسته بود واین کار برای جلوگیری از پراکندگی و گمراهی کاروان لازم بود. برای پیشگیری از تفرقه و گم کردن راه، از علامت طبل و شرنا استفاده می شد؛ و کاروان با شنیدن آن مسیر و هنگام حرکت و توقف را در می یافت.

شنها عمله و همراهان پیاده را مانده میساخت. ناگزیر بهنوبت سوار شتران میشدند. هر شتر برای دو تن کافی بود. برای بیماران هم کجاوه داشتیم. گیاهان خارداری که در راه بودند به تن دامها و مسافران میخلیدند و سفر را دشوارتر میساختند؛ هرچند که آن گیاهان نیز خوراک خوبی برای دامها بود. تخم آنها را آدمها نیز میخوردند.

کمبود آب مسألهای دشوار در برابر ما قرار میداد. وجود هندوانه نعمتی بود که در آن بیابان

تشنگی را فرو می نشانید؛ ولی برای تندرستی مفید نبود. تأثیر مشترک خستگی، آب ناخوش و زیاده روی در خوردن همندوانه، افراد را گرفتار تبِ پایین Low Fever و اسهال خونی Dysentertery می ساخت؛ چنانکه در ناتویر Nuttoossir سی تن بیمار را به جا گذاشتیم. در بیکانیر شمار تلفات در یک هفته به چهل تن رسید. اختلاف بسیار زیاد دمای شب و روز یکی از عوامل مهم تلفات بود. حتی آقایان انگلیسی از سرمای شبانه در رنج بودند و چون کاروان توقف می کرد، با اشتیاق آتش می افروختند تا خود را گرم کنند. روزانه گرمای آفتاب به حدّی بود که از تابش نخستین اشعهٔ سوزان خورشید بیدار می شدیم و تا غروب همچنان از گرما در رنج بودیم.

اروپاییان گرفتار جیماری جدیی نشدند. سوزش پلک چشمها تنها رنجی بودکه از آن شکوه داشتیم.

در راه بیکانیر به رخدادهای اندکی برخوردیم. دوبار دسته های راهزنان را دیدیم؛ ولی به اموال ما دستبرد نزدند. برخی افراد ما هم راهشان راگم کرده، یکی دو روز غایب بودند و چون بیمناک، به امید کمک رو به روستاییان آورده بودند، روستاییان به جای کمک و راهنمایی به سوی آنان تیراندازی کرده بودند.

# شهر بيكانير

سرانجام در پنجم نوامبر، از یک جادهٔ ملال آور دیوارها و برجهای شهر بیکانیر را دیدیم. شهری بزرگ و مهم در میان آن وحشتکده. چون به منزل معیّن فرود آمدیم برسر این مسأله بحث در گرفت که : دهلی بزرگتر است یا بیکانیر؟ امّا پس از اندک آشنایی با محیط این مسأله حل شد.

شهر را دیواری زیبا، با برجهای مستحکم و کنگرههای هندی در برگرفته بود. چند ساختمان بلند و چند هعبد ـ یکی با منارههای بلند ـ داشت. در یک گوشهٔ شهر هم دژی بسیار بلند و خوش منظر بنا شده بود. ویژگی شهر ساختمانهای سفید آن بود، و آنها را از مصالحی برآورده بودند که در گزارش شهر چورو یاد کردیم؛ نیز نبودن درختان که معمولاً شهرهای هند را بیشتر به جنگل همانند دارد تا به مناطق مسکونی. زیبایی شهر تنها نماد بیرونی داشت. اندرون بیشتر متشکل از کلبههای گلی بود با دیوارهای قرمز. جمعیت شهر ـ شاید به دلیل وضعیت خاص منطقه ـ بیش از اندازه بود.

بیکانیر در آن هنگام میدان تاختوتاز پنج سپاه مختلف بود. یکی سپاه راجای جودپور، بـا پانزده هزار سرباز نیرومند که تنها چند میل از شهر فاصله داشت. سـپاه دیگـری نـیز در چـنین فاصلهای موضع گرفته بود و دیگران میکوشیدند از راههای مختلف خود را به شهر برسانند ۱.

شماری از اسبان مست را سر داده بودند تا کشتزارهای اطراف را ـکه شهری چون بسیکانیر سخت به آنها وابسته بود ـ پایمال سازند. از سوی دیگر راجا، چاهها را تا ده میلی پایتخت خویش پر کرده بود تا مهاجمان را به مخمصه اندازد. جریان امور شرایط نامساعدی را در فراهم آوری تدارکات به وجود آورد، بود. خوشبخت بودیم اگر می توانستیم تا یازده روز دیگر به سفر خویش ادامه دهیم. در این مذت سپاههای متخاصم درگیر نبرد شدند.

راجای بیکانیر یک سپاه کوچک مهاجم را در نزدیک آن شهر شکست داد. سپاهی هم که از جانب شرق پیش میآمد و میخواست باگروهی دیگر همدست شود از سپاه راجا شکست خورد. در این نبردها بسیاری کشته و گروهی اسیر شدند. یکی از اعضای هیأت صحنهای از این رخدادها را بخوبی ترسیم کرده است:

گروهی گاوی را پیش انداخته، می تاختند و دسته ای گاریی را که بار کرده بودند، می راندند. اینجا اسب سواری، شتری را که گرفته بود به پیش می راند و آنجا پانزده ـ بیست گاو، توپی را به آهستگی بر شنها می کشانیدند. دسته های نامنظم سپاه با غنایمی که به دست آورده بودند با شادمانی روان بودند.

در همین احوال، طرفهای درگیر هر یک از من تقاضای حمایت میکردند. ژنرال جودپور می خواست به خیمهاش بروم و راجا مایل بود او را همراهی کنم. ژنرال تنها تبدید میکرد که اگر به تقاضای او پاسخ مثبت ندهم به زیان من خواهد بود؛ امّا راجا می توانست در راه تهیهٔ تدارکات و مواشی ما ایجاد تسهیلات یا اشکالاتی کند؛ و روزی باگماشتن نگهبانی بر سر چاهی که از آن آب می گرفتیم نشان داد که چگونه می تواند برای ما دردسر آفریند. هرچند موانع، پس از یک بار اعتراض، بر طرف شد و هر وقت که آب می خواستیم تهیه می شد، امّا برای ذخیرهٔ آبِ سفر ناگزیر نگهبانی برسر چاه می گماشتیم، و دو سه روز آخر اقامت، شتران را آب نمی دادیم.

# سرگرمیها و دیدنیهای پیکانیر

در مدّت اقامت در بیکانیر سرگرمیهای گونا گونی داشتیم. روزهای نخست دیدن بومیان که به اردویمان می آمدند اندکی جالب بود. گفتی به نمایشگاه می آمدند. ما را باکنجکاوی می نگریستند

۱- این تهاجمات در نتیجهٔ مداخلهٔ راجای بیکانیر در جنگ راجهای جودپور Joudpoor و راجهای جمیپور Jypoor بر سر تصاحب شاهزاده خانم اودیپور Oudipoor آغاز شده بود.

و چون یکی از ما بیرون می رفت، مانند اعجوبه ای به او خیره می شدند. آنان مانند هندیان جامههای گشاد نخی داشتند، امّا قیافه های هندوستانیان ممتاز می نمود. تنی چند از گروه ما به شهر رفتند که آنجا نیز انبوهی از مردمان با حیرت و کُنجکاوی دورشان گرد آمده، ولی با آنان بسیار مؤدّبانه رفتار کرده بودند. برخی نیز به صحرا رفته، خیلی زود از منظرهٔ یکنواخت و موحش بیابان خسته شده بودند. گفتی شهر در دل یکی از بیابانهای وحشی عربستان بنا شده بود. در شمال یک درّهٔ بیشهمانند قرار داشت. دیدنی ترین منظره، چاهی بود در پای قلعهٔ راجا با آب خوشگوار، که سیصد متر ژرفا و پانزده ـ بیست متر قطر داشت. چهار دلو که هر یک را یک جغت گاو می کشیدند، به یک بار از چاه بالا می آمدند؛ و چون دلو خالی بر آب چاه فرو می افتاد، مانند توب صدا می کرد.

# راجا وقصراو

وقت ما بیشتر صرف دیدار راجا و قصر او شد. راجا از خیابانی که دستههای سربازانش تما اردوی ماکشیده و به گروهی از افراد ما پیوسته بودند، نزد ما آمد. این راو برساخته از افراد از دامنه اردو تا خیمهٔ من که راجا در آن فرود آمد، امتداد داشت. او بر تختی مانند یک صندلی قدیمی نشسته و تخت بر دوش افرادش قرار داشت. پیشاپیش او گروهی «چوبدار» می آمدند که چوبدستیهای سیمین راکه انتهایشان کروی بود بالای سرشان می چرخانیدند و خدم و حشم راجا به دنبال بودند. راجا بر مسندی نشست که بر فراز آن چتری از مخمل قرمز زربفت بر چهارستون سیمین استوار بود.

راجا، ساعتی از هر دری سخن گفت. از جمله در مورد سنّ پادشاه انگلستان، آب وهوای این کشور و زندگی سیاسی انگلستان پرسید و وانمود کرد که از روابط انگلیس و فرانسه چیزهایی می داند و پرسید که آیا سفر هیأت ارتباطی به جنگ با آن ملّت ندارد؟ سرانجام هنگام بازگشت، به رسم هندوستانیان، هدایا در برابر او و درباریانش نهاده شد.

راجا صورت سنگ Soorut sing هیأتِ یک هندی بالابلند و خوشسیما را داشت. دارای سبیل و ریشی سیاه ـ با سفیدی در وسط چانه ـ بینی دراز و مشخصات یک راجپوت با سیمایی خوش و خندان. شهزاده ای است که به ستمگری شهرت یافته، گمان قوی دارند که برادرش را زهر داده و جانشینش گردیده است و قطعی است که نماینده و فرستادهٔ وزیر هند به دربار کابل راکشته

است. با این همه، چون به عبادات و مراسم مذهبی و رژیم غذایی ا پایبند است، مورد تقدیس و تکریم رعایای خویش است.

من روزِ پس از آن ـ فقط یک بار ـ به بازدید راجا رفتم. او پسر دومش راکه کودکی بود، با انبوهی از خدم و حشم به استقبال فرستاده بود.

قلعهای زیبا بؤد که از بسیاری برجها و کنگره ها، گفتی ساختمانهای گونا گونی را درهم آمیخته اند. یک چهارم میل و سعت داشت؛ با دیواری به بلندی سی پا و خندقی معمور ولی خشک. کاخ، ساختمانی کهن و شگفت انگیز داشت. از چند پلکان فرا رفتیم تا به حیاطی رسیدیم که گردا گرد آن را ساختمانها فرا گرفته بودند و حدود صد متر دیگر رفتیم تا به تالاری سنگی رسیدیم که بر ستونها استوار بود و در آن گرسی راجا در زیر چترش قرار داشت. این دربار با آنچه پیشتر دیده بودم بسیار متفاوت بود. درباریان با سیمای یهودانه و عمامه های رنگارنگ خوشرو تر از دیگر هندوستانیان بودند. راجا و اطرافیانش عمامه های رنگارنگ و گوهرنشان بر سر داشتند. راجا نشسته و دستش را بر سپری فولادین مرضع به الماس و یاقوت نهاده بود. اندکی پس از آن، تعارف کرد که از گرما و ازدحام به اتاق دیگری برویم که پهلوی همین تالار بود و دیوارهایش سفید و درخشان و آراسته بودند و بر در اتاق پرده اطلس چینی آویخته بود. به رسم هندیان روی زمین نشستیم و راجا به شخرانی پرداخت. از دهلی میگفت و این که او رعیت پادشاه دهلی بود و دهلی اکنون در تصرف ماست. او با اغتنام فرصت اظهار اطاعت کرد و دستور داد کلید قلعه را آوردند و به ما پیشکش کرد که نپذیرفتیم، چون چنین اجازه ای نداشتیم، و راجا پس از تبادل تعارفات کلید را پس گرفت. لختی سخن گفتیم؛ سپس زنان رامشگر آمدند و تا پایان محفل به رامشگری و پایکویی پرداختند.

### حرکت از پیکانیر

سرانجام شب شانزدهم نوامبر از بیکانیر حرکت کردیم. راه ما در دو شب اول مانند راه پیشین بود. پس از طی دومین منزل مانده شده بودیم و میخواستیم یک روز دم بگیریم. امّا «دیوانی» راجای بیکانیر ما را از دزدان و برخی قبایل چپاولگر هشدار داد و ناگزیر به جای شبها، روزها در راه بودیم تا بهتر بتوانیم زاد و توشهمان را از دستبرد نگه داریم.

به این ترتیب، طبل سفر ساعت ۲ صبح (۱۹ نوامبر) نواخته شد. امّا پیش از آنکه آب فراهم و

۱- یکی خوردن ماهی است.

بارها بسته شود روز فرا رسید و پس از طی بیست و چهار میل، تاریک شده بودکه به ناحیهٔ پوگول pooggul رسیدیم.

تپههای شنی مواج ـ که برخی بسیار مرتفع بودند ـ همه جا دیده می شدند. افراد ما سراسر روز را از کم آبی در تنگنا بودند؛ تا آنکه توانستیم در پوگول مقدار بسیاری آب بخریم. آب باران را در حوض انبارهای کوچک زیرگنبدی از آئجر و ساروج ذخیره می کردند. چاه هم داشت که آب آن شور، ولی بی ضرر بود و ژرفای آن به نیمهٔ ژرفای چاههای بیکانیر می رسید.

بیستم نوامبر برای گرفتن آب درنگ کردیم و من فرصت خوبی داشتم تا محل را ببینم، اگر بتوانم تمثیل کنم، منظرهٔ تپههای شنی را، با دهکده و کلبههای حصیریاش؛ دیوارهای قلعه کوچکی که رو به ویرانی نهاده و زمینی که قلعه برآن استوار بود و باد آن را می روفت و فراتر از همه دریایی از شن را؛ آن وقت، خواننده نیز مانند من از تصور زندگی آمیخته به ترس و وحشت مردمان در آن بیابان برهوت احساس شگفتی خواهد کرد.

سپیده دم روز بیست و یکم به راه افتادیم. ده ـ دوازده میل همچنان بر شن می رفتیم تا به زمینی سخت رسیدیم. از تپههای شنی دشوارگذار که رهایی یافتیم، شتران ما ده تا ـ پانزده تا صف کشیده پهلوی هم به حرکت در آمدند و کاروان با سرعتِ قابلِ تحمل به راه خویش ادامه داد. راهنوردی پس از شنزار بر روی این زمین سخت برای همه خوشایند بود.

در طول روز به یکی از افراد بهاؤل خان برخوردیم که در جست وجوی شترانش راه را گم کرده بود. دو روز چیزی نخورده، پوستش از بی آبی خشکیده بود. او را غذا داده بر شتری نشاندیم. هنوز هوا تاریک نشده بود که با گروه صد و پنجاه نفر سربازان شترسوار بهاؤل خان ـ فرماندار یکی از استانهای شرقی قلمرو شاه کابل برخوردیم. بر هر شتر دو مرد سوار بودند که هر یک تفنگی دراز و براق فتیلهای در دست داشت. پیش آمدند و در سه یا چهار ردیف بسیار منظم سلام دادند. شترهای آنان مانند اسب فرمان می بردند و هیأتی زیبا و جذّاب داشتند.

فرماندهشان ریشی بلند، پیراهن ایرانی از پارچهٔ نخودی رنگ با تیکمههای ززین و کلاهی کوتاه ـ مثل تاج یک شاپو ـ داشت؛ سوار بر شتری بسیار عالی و تیزتک بود که زینی خوشنما داشت و دو لگام از سوراخ پرتههای بینی حیوان گذشته بود. همراهان من به دشواری سخنانش را می فهمیدند. او برای ما صد شتر ـ بر هر یکی دو مشک آب ـ از موجگر، با چهار ترتبان برنجی آب نوشیدنی برای خودمان از رود بیاس Beas = Hyphasis آورده بود. قرتبانها ممهور به مُهر و

امضای خان بودند. بی درنگ در وسط بیابان و در حدود بیست و شش میلی پوگول چادر زدیم. آب رود بیاس بسیار خوشگوار و دیدار مردمانِ از راه رسیده که در میان آنان بودیم، با مناظر جدید برای ما خوشایند بود.

در بیست و دوم دسامبر سی میل به سوی موجگر Moujgur پیش رفتیم. بعدازظهر بسیار گرم شد، امّا طبق معمول در بیابان برهنه فرود آمدیم تا به افرادمان آب بدهیم و نفسی تازه کنیم. آن روز صدها مشک آب از موجگر ـ که بهاول خان افسران عالیر تبهاش را برای پذیرایی ما به آنجا فرستاده بود، رسید.

#### سراب

نزدیک غروب، افراد ما از دیدن دریاچهای طولانی و جزیرههایی که در آن نمودار بود، شگفتزده شدند. کسانی که با جغرافیای منطقه آشنا نبودند، آن را براستی دریاچهای می پنداشتند. حتی برخی از مهندسان در پی تثبیت موقعیّت آن شدند. امّا اینها چیزی نجز خطای باصره نبود. آنچه می دیدیم «سراب» بود که به زبان فرانسه «میراژ» Mirage می گویند.

من می پنداشتم که این پدیده را وجود بخار غلیظ در هوای گرم -مانند نواحی گرم هندوستان -به وجود می آورد؛ امّا اینجا بخار نبود؛ زمینی خشک بود با خاک و کلوخ و گاهی ذرّات درخشانِ شن. تصویر گیاهان و بوته های اسپند - همچنان که در آب منعکس می گردد - در سراب منعکس بود. در مورد این پدیده همین قدر یادآوری می شود که سراب در زمینهای هموار و خشک و نرم به چشم می آید. نخست فکر می کردم که این پدیده ویژهٔ نواحی گرمسیر است؛ امّا در نواحی دامان نیز سراب دیدید، جایی که هوایش گرمتر از انگلستان نیست.

# موجگر

نزدیک غروب دیوار بلند و برجهای موجگر و مسجد رفیع آن را دیدیم که برفراز دروازهٔ شهر قرار داشت، مسجد دارای گنبد کاشیکاری شده و منقش بود و چنانکه شنیده بودیم به گنبد امامزاده های ایران شباهت داشت. تاریک شده بود که به پای قلعه ای کوچک و نحیف رسیدیم و چادر زدیم. دو روز ماندیم و آب برداشتیم. «دیوان» بهاول خان و یکی دیگر از افسرانش که در اینجا به ما پیوستند، هندو بودند. سومی یک مُلآی مُلتانی بود که زبان و جامه واطوارش به ایرانیان می مانست.

حتی آن دو هندو هم گاهی کلمات فارسی در زبان هندی به کار میبرند. و سخن گفتنِ دیوان به

یک مُلآی ایرانی شباهت بیشتری داشت تا به یک هندو.

در بیست و پنجم نوامبر، بیست و هفت میل رفتیم تا به دو چاه رسیدیم.

# سرابی دیگر

در راه باز هم سراب دیدیم؛گفتی دریاچهای طویل است یا رودی پهناور. «آب» زلال و خوش مینمود و تصویر دو مرد راهگذر بر آن منعکس بود؛ چنانکه بر آب راستین منعکس باشد.

در همین راه برجی کوچک ولی مرتب دیدیم که گفتند مسافران از بیم راهنزنان در آن پناه می جویند. بوته های خشکیدهٔ گیاهان شبخسب Mimosa Arabica با چیزهای دیگری که می شد آنها را درخت بخوانیم در راه دیده می شدند.

### به سوی بهاولپور

بیست و ششم نوامبر در روشنی روز به راه افتادیم. راه ما بر روی تپههای شستِ شنی و زمینهای خاکی بود. پس از طی دوازده میل، از دور شیثی ممتد به نظر رسید که خیلی زود تشخیص دادیم که ردیفی از درختان است. با اشتیاق بیشتری پیش رفتیم و بزودی به جایی رسیدیم که گفتی خطّی بیابان و کشتزارها را از هم جدا می کرد. راسته ای طولانی از درختان بر کنار شنها و آن طرف انبوهی از درختان و مزارع سبز با آب فراوان و زلال، با خانه ها و با تمام نشانه های کشاورزی و حاصلخیزی.

یکی از نخستین چیزهایی که دیدیم، چاهی بود که با چرخ ایرانی از آن آب می کشیدند و مقدار آیی که بالا می آمد بسیار زیاد بود. درختان هرچند گزهایی کوتاه بودند به نظر فریبنده می آمدند و پس از پنج هفته بیابانگردی همه چیز خوشایند بود. یک و نیم میل در پای دیوار بهاولپور می رفتیم. جاده ها پر از تماشاییان بود و دیدارشان که با مردمان شرقی بیابان تفاوتهای عمدهای داشتند برای ما نیز تماشا داشت. اینان مردمانی نیرومند، تیره رنگ و دارای قیافه ای خشن بودند و به زبانی سخن می گفتند که برای همراهان هندی ما ناآشنا بود. خوش پوش تر بودند و سر و وضعشان به ایرانیان می مانست. موی سر و ریششان بلند بود و به جای عمامه کلاه به سر داشتند.

پس از گذشتن از یک نهر و عبور از مزارع و بیشهای به کرانهٔ رود بیاس رسیدیم. بستر و کرانه های رودخانه نومیدکننده، امّا تصوّر این که روزی کشتیهای اسکندر از این رودگذشته بودند، خاطره!نگیز بود.

### بهاول خان و مهمان نوازیهایش

یک روز بعد بهاول خان رسید که به احترام ما چهل میل راه پیموده بود. رفتار محبت آمیز و مهماننوازی او در تمام مدتی که در قلمروش بودیم ستودنی و فراموش نشدنی بود. حتی هنگامی که از رود سند میگذشتیم با تماس پیوسته و ارسال اطلاعات و با اغتنام از هر فرصتی مراتب عنایتش را به ما نشان می داد.

نخست به تهیهٔ ارمغان و هدایا پرداختیم و در پی ارضای آزمندی خان بودیم؛ اما بـزودی دریافتیم که مشکل ما با خان ازگونهای دیگر است. بهاول خان، بدون مذاکره هیچ هدیهای را نمی پذیرفت و به حدی بر استقلال و آزادی خویش تأکید داشت که برای ما پذیرفتنی نبود.

در روز رسیدنش هشتاد گوسفند، صدگونی آرد و چیزهای دیگر از همین قبیل برای ما ارسال داشت. روز دیگر یکصه طَبَق حلوا، چندین سبد نارنج، ده کیسه بادام و کشمش و پنج همیان پول ـ در هر همیان هزار روپیه، معادل صدوبیست پوند ـ برای خدمه فرستاد. رقم اخیر که در مهماننوازی او شامل بود، نخست اندکی ناراحتم ساخت، امّا سپس به شرط آن که نوکران خان هم چنین هدیهای را پیذیرند، قبول کردم.

بیست و نهم نوامبر آقای استزاچی Strachey و کاپیتان راپرRaper به دیدار خان رفتند، که شیفتهٔ ادب و پذیرایی صمیمانهٔ او شده بودند. در سخنانش به ستایشی بالاباند از شاه کابل پرداخته، گفته بودکه هرگز او را ندیده است: «بیابان نشینی است که از برف می ترسد و لیاقت ظاهر شدن در برابر چنان سلطانی را ندارد».

اوّل دسامبر به خیمهٔ من آمد. مردی بیریا و صریح بود. پیراهنی سفید با تکمههای زرین به تن داشت و شال بزرگ زربفتی بر شانه انداخته بود. کلاه گلابتون دوزی شده ای بر سر داشت که عمامهٔ ابریشمی را به سستی دور آن پیچیده بود. شش تن از همراهانش نشستند و دیگران پیرامونش ایستادند. همه جامههای خوب و سنگین داشتند. سخنان ما در باب هند و انگلستان بود، که بیا یادآوری خان از این که دیر شده است، به پایان رسید.

دوم دسامبر به بازدیدش رفتم. خیابانها پر از تماشاچی بود. مردم بر روی ایوانِ خانه ها نیزگرد آمده بودند تا ما را ببینند. در کوچه ها تماشاییان آن قدر راهی را که بتوانیم بخوبی از آن بگذریم برای ماگشوده بودند. بیشتر خاموش بودند و گاهی صدایی اعجاب آمیز به گوش می رسید. خان در اتاقی زیباکه پنجره های محرابی داشت از ما پذیرایی کرد.گروهی به ترتیب و منظم بر روی یک قالی ایرانی نشسته بودند.

خان آزادانه از هر بابی سخن گفت و گفت که هرگز شاه را ندیده و خدا کند که نبیند. او می تواند در بیابان زندگی کند و به شکار آهو بپردازد. ساعت جالبی نشانم داد که یکی از افرادش ساخته بود. ساعت خوب کار می کرد؛ زنگش در زیر کارخانه بود و تمام ساعت در یک قاب زرین قرار داشت و دو طرف آن را بلور ضخیم گرفته بود. نیز یک چخماق تفنگ بسیار خوب نشان داد که آن هم در بهاولپور ساخته شده بود.

خان برایم دو بازِ زیبا، چند تازی، دو اسب (یکی با لگام زرین و دیگری زرانـدود)، یک تفنگ فنیلهای میناکاریکه باروتـدان مُدِلِ انگلیسی هم با آن بود و چند سینی پارچهٔ لباس هدیه داد.

چهارم دسامبر حرکت کردیم. به دستور بهاول خان خیمهای در مجاورت ما برافراشته بودند و هنگامی که آخرین مرکبهای بار و بُنهٔ ما از رودخانه میگذشت در آن خیمه خان را وداع کردیم. او مکانیک ساعتساز را با چند تن از عالمان (مدرسان دینی) به ما معرفی کرد. سپس با من و آقای استراچی، دورتر از خیمهها روی فرشی نشست و در حد توان از راهنمایی و مشورتهای لازم دریغ نکرد.

#### نخستين رعيت خراساني

در پایان سخنانش گفت که او نخستین رعیت خراسانی است که ما دیده ایم واظهار امید کرد که با دیدن آشنایان بیشتر او را از یاد نبریم. با اندوه بسیار او را ترک کردیم. در مدّت اقامت ما، او خارج از رسمیات با ما بسیار آزاد و صمیمی بود. گفتار مهرآمیزش از سازگاری و دوستی او حکایت میکرد.

### دیدنیهای بهاولپور

در مدت اقامت در بهاولپور بیشتر به دیار شهر واطراف میرفتیم. پیرامون شهر به چهار میل میرسید. باغهای انبه داخل حصار شهر است.

خانه ها از خشت خام ساخته شده، دارای تراسهای گِلیاند. دیوار شهر گِلی و نمازک است. بهاولپور در ساختن دستار و پارچه های ابریشمی شهرت دارد. ساکنان این شهر و دیگر شهرهای شمال و غرب، بیشتر جَتْ و بلوچ و همه مسلمانند. در بهاولپور ـ در این سفر ـ بیش از هر شهر

دیگری هندو دیدیم. افغانان در بهاولپور بیگانهاند.

بستر رودخانهٔ بیاس تا چهار ـ پنج میل حاصلخیز و خاک آن شست و رفتن اسب برآن دشوار است. بخشهایی از این ناحیه کشت و کار خوبی دارد و بخشهای دیگر پوشیده از انبوه درختان گز است و در آن چند نوع خوک وحشی، گوزن، غاز وحشی، کبک و فلوریکن و دیگر مرغان شکاری ـ در کرانه های رودخانه ـ فراوانند. رودخانه در این ناحیه بسیار پیچان و مقاج و آب آن گل آلود است؛ امّا چون زلال شود خوشگوار است. نام رودخانه در این قسمت گارا Gharra است که از یکجا شدن رودخانه های بیاس و سوتلج Hysurus به وجود آمده است.

هیأت روز پنجم دسامبر از کرانهٔ راست بیاس حرکت کرد و پس از پیمودن فاصلهای در حدود هفتاد میل، روز بازدهم به مُلتان رسید. پس از طی پنج ۔شش میل، نخست، زمین خشک و شنزار و تهی از گیاه بود؛ امّا بوتههای پراکنده در برخی از نقاط روییده بودند. در پیرامون دهکدههای زیبا که شمارشان کم نبود، کشتزارهای سرسبز و شاداب گندم، پنبه و شلفم دیده میشدند و نهرها و جویبارانِ مسیرمان نشانهٔ کشاورزی خوب منطقه بود.

پیش از رسیدن به مُلتان، بیست و پنج شتری که بهاول خان فرستاده بود به ما پیوستند. بهاول خان در شترداری معروف است. برخی از این شترها را برای خود نگه می دارد و پیوسته سوار بر آنها به شکار می رود. از این شترها عموماً در نواحی بیابانی استفاده می کنند و برای مسافرتهای طولانی مناسب است. یک راجای بیکانیر ـ که در سینگانا ملاقات کردم ـ فاصلهٔ بین دو شهر (صدوهفتادوپنج میل) را در سه روز با شتر طی کرده بود.

بسیاری از همراهانمان شترسواری را خوش داشتند و چون از سندگذشتیم دوست داشتند سوار شتر شوند؛ زیرا چه در رفتار عادی و چه رفتار سریع،کنترل آن آسان است.

### شهر مُلتان

شهر ملتان تقریباً در چهار میلی کرانه رود چناب Chenab قرار دارد. پیرامون شهر حدود چهارونیم میل است. دیوار شهر به بلندای چهل ـ پنجاه پا، با برجهایی در فواصل معین، زیباست. دژ نظامی شهر با چندین گنبد ـ که دو تای آن بسیار بلند است ـ بر تپهای بلند بنا شده و دارای نقش و نگارها و آرایشهای زیبایی است که پیش از هر چیز توجه هر بینندهای را جلب میکند.

ابریشم و نوعی قالی مُلتان که از قالی ایرانی ارزش کمتری دارد معروف است. زمینهای متصل به شهر حاصلخیز و دارای کشاورزی خوب است و از آب چاهها آبیاری می شود. مردمان آن شبیه به مردمان بهاولپورند؛ امّا شماری از مردان ـکه بیشتر سوار بر اسبند ـبه ایرانیان شباهت دارند.

هیأت نوزده روز در کنار مُلتان ماند و چون بیشتر، از ساعت هفت یا هشت صبح تا سه یا چهار عصر، به سوار کاری، شکار با تفنگ و شکار با باز میگذشت؛ فرصت بیشتری برای مشاهدهٔ محبط داشتیم.

زمین این منطقه هموار، خاک آن بسیار حاصلخیز، ولی دهکده ها رو به ویرانی بود و آشکارا کشاورزی آن ناحیهٔ حاصلخیز رو به تباهی نهاده بود. هنوز نیمی از زمینها زیر کشت بودند و با چرخهای ایرانی سیراب می شدند. فرآورده های ناحیه گندم، ارزن، پنبه، هویج، شلغم و نیل است. درختان بیشتر زیتون تلخ Neem، خرما و نوعی درخت انجیر Peepul اند. زمین نامزروع کنار رودخانه پوشیده از درختان گز بود که در میان آنها درختان بید به بلندی بیست پا دیده می شدند. از رودخانه که دور می شدیم، زمین برهنه بود و گاهی بوته ای یا درخت خرمایی دیده می شد. ناحیه پر از مرغان شکاری و هوا ـ در آن روزها ـ خوش بود.

پایین ترین درجهٔ دماسنج در آفتاب، بیست و هشت درجهٔ سانتیگراد را نشان می داد. شبها سرد بودوشبنمی نازک می نشست؛ اما روزها نسبتاً گرم بود. مدتی دراز برای خریداری و کرایهٔ شتر، فراهم آوری اطلاعات درست در بارهٔ شاه کابل و انتظار رسیدن «مهماندار» از جانب اعلیحضرت، که هیأت را در قلمرو قبایل افغان همراهی می کرد، در ملتان ماندیم. همچنان باید شترهایی را که از هند آورده بودیم، عوض می کردیم؛ برای سپاهیان پوشاک گرم فراهم می کردیم و برای بسیاری از همراهان طبق رواج این منطقه اسب می خریدیم.

مهمترین رُخداد ایم اقامت ما دیدار حاکم بود که سرفراز خان نام داشت. و چون در هند حکومت کرده بود ملقب به نوّاب بود. او افغان و از قبیلهٔ شاهانهٔ سدوزایی بود. نیاکانش در گذشته های دور به ملتان کوچیده بودند و او ویژگیهای قبیله ای خویش را از دست داده بود. گویا از رسیدن هیأت هراس داشت و تمام اوضاع و حرکاتش حکایت از بدگمانی او داشت. دروازه های شهر را بر روی ما بسته بود و تنهاکسانی که پروانه داشتند می توانستند وارد شهر شوند. شمار نگهبانانش را دوچندان ساخته بود و شنیدیم که در مجلس شورای او می گویند که ما برای برآشفتن شهر آمده ایم یاکه می خواهیم شهر را از شاه برای خودمان بستانیم. با این همه، او با ملاقات ما در بانزدهم دسامبر موافقت کرد.

# دیدار پر دردسر حاکم مُلتان

برای پذیرایی او خیمهای بزرگ برافراشتند. یکجانب خیمه باز بود و در آستانهٔ خیمه دو فرش به طول بیست گزگسترده شده و به دو سوی آن سربازان صف کشیده ـخدمهٔ دارای لباس مخصوص در پیش رو و دیگران در دنبال ـبودند.

آقای استراچی به استقبال رفت. حاکم بر اسب سفید زرین لگامی سوار بود و انبوهی از افسران و هوادارانش او را در میان گرفته، دویست اسب سوار و سه هزار پیاده او را همراهی میکردند. استراچی حکایت میکردکه گردوخاک عجیبی برخاسته و نظم افراد به هم خورده بود. وقتی به هم رسیدند حاکم به رسم ایرانیان، استراچی را خوشامدگفت و به سوی خیمه پیش رفتند. برخی از افراد به جان هم میافتادند و برخی از اسبها فرو می غلتیدند. نزدیک بود اسب آقای استراچی نیز فرو غلتد اتا او با ابراز خشونت توانسته بود خودش را نگه دارد.

در نزدیکی خیمه راه را گم کردند و از پیش روی گروههایی که به صف ایستاده بودند، وارد شدند. هجوم افراد به حدّی بود که داخل شدن به خیمه را دشوار میساخت و گفتی به خیمه رانده میشدند. از صف منظم خدمه نشانی نماند. فرشها زیر پاها پاره و یه شدند. نزدیک بود که خیمه بر سر افراد فرو افتد. داخل خیمه براثر ازدحام تاریک شده بود. حاکم و حدود ده تن از همراهانش نشستند. بقیه ظاهراً مسلّح بودند و حاکم جز به فزونی نگهبانان گویا به چیز دیگری نمیاندیشید. مدت کوتاهی نشست و در حالی که مشتاقانه به گفتن تسبیحات مشغول بود، مرا مخاطب قرار

مدت کوتاهی نشست و در حالی که مشتاقانه به گفتن تسبیحات مشغول بود، مرا مخاطب قرار داده، با بیشترین سرعت ممکن تکرار کرد: «خوش آمدید، بسیار خوش آمدید.» و سرانجام گفت که بیم داشته است ازدحام اذتِتم کند و بازگردم.

مرفرازخان مردی خوشسیما و جوان بود؛ جامهٔ ایرانی به تن داشت و عمامهای از شال به دور کلاهش پیچیده بود. خیلی خوب به فارسی سخن میگفت خدمهاش افغانانی خوشسیما و تنومند بودند. اکثرشان خوشلباس ولی نه با نظمی خاص.

شام همان روز به بازدید خان رفتم. در ایوان یکی از باغهایش زیر سایبانی نشسته بود. جمعیتی انبوه و منظم با او نشسته بودند. با بومیان هند خیلی فرق داشتند؛ امّا مانند ایرانیان خوش لباس و آراسته نبودند. خان که اکنون احساس خطر نمی کرد، به حد کافی مؤدب و خوشخو بود.

هنگام اقامت در ملتّان و حومه با ملا جعفر سیستانی، معاون هرکارهباشی یا وقایعنگار شاه و

چندین نن دیگر ملاقات داشتم اما جریان یکی از این دیدارها گفتنی است:

روزی، سکندرخان عموی نواب، تزدیک خیمهٔ ما سرگرم شکار بود؛ پیغام فرستاد که سه گراز وحشی را به دام افکنده و خواسته بود که من هم در این کار شرکت کنم. من با احتیاط عذر خواستم؛ امّا مردی از بومیان را با مقداری باروت و یک دوربین نزد او فرستادم و او اسبی بسیار خوب با یک گراز نر فرستاد، تا باز هم سر فرصت به شکار بپردازم؛ اما پس از دو روز تحفه هایم را واپس فرستاده و خواسته بود اسبش را بازگردانم؛ زیرا به اتهام توطئه با انگلیسیها، با خطر اعدام مواجه است.

در شانزدهم دسامبر به سوی کرانه های چناب به راه افتادیم. این رودخانه پیش از رسیدن به این موضع با جیلم Hydaspes یکجا می شود. بیست و یکم دسامبر از رودخانه گذشتیم (بار و بنه را چند روز پیش فرستاده بودیم) و در فاصلهٔ سه میلی کرانهٔ راست آن چادر زدیم.

### كوههاى افغانستان

از اینجا نخستین بار کوههای افغانستان را میدیدیم، که در فاصلهای طولانی به سمت غرب امتداد داشت و بایست شاخهای از کوههای سلیمان بوده باشد، که در شمال ـ غربی دیرهٔ غازی خان و در هفتاد ـ هشتاد میلی مُلتان قرار دارد.

پس از تکمیل تدارکات سفر قندهار و تدبیر غلبه بر مشکلات راه پربرف، شنیدیم که شاه به سوی کابل روان شده است. از این رو در بیست و نهم دسامبر به سفرمان ادامه دادیم. از بیابان کوچکی که از شمال به جنوب دویست و پنجاه میل وسعت داشت با دو تاخت (دو منزل) گذشتیم. این بیابان در ناحیهٔ میان رودخانه های جیلم و سند در محلی واقع شده است که آب رودخانه ها به آن نمی رسد؛ و از عرضالبلد اوچ Ooch هر دو زمین بی آب به هم می پیوندند، تاکوههای نمک گسترش می یابد. ظاهراً این ناحیه بخشی از بیابان بزرگ است که توسط رودخانه و کرانه های حاصلخیز آن از پیکر بیابان اصلی جدا شده است. پس از طی چند میل به جانب غرب منزلگاهمان در نزدیک بیاس به این بیابان داخل شدیم. خط میان بیابان و کشتزارها مشخص بود و ما ناگهان خود را در میان تپههای شن و بوته های بور Bur و فوک Phoke دیدیم و آن بوته ها هم چندان نبود که علوفهٔ چهار پایان شود. ارتفاع تپههای شنی از تپههای بیابان اصلی کمتر و رنگشان خاکستری بود. در حالی که تپههای نخستین رنگ زرد متمایل به قرمز داشنند. آب هم شور بود. در منزل دوم به زمینهایی رسیدیم که از رود سند سیراب می شدند.

بامداد سی و یکم دسامبر آقای استراچی، ستوان مکارتنی و من ـ سه نفری ـ به مشاهدهٔ کرانه های این رودخانهٔ معروف پرداختیم. راهنمای شترسوار، چند سپاهی و دو سه خدمتکار شترسوار ما را همراهی میکردند. از روی خاک حاصلخیز میگذشتیم که گیاهان بلند و درختانی مانند بید داشت. مزرعه هایی هم اینجا و آنجا دیده می شدند.

روزی ابری بود با نمنم باران. باد سرد تا بعدازظهر می وزید. در طول راه کوهها آشکارا پیش چشممان بودند. بوضوح سه سلسله را می دیدیم که سومی بسیار بلند بود، و غالباً در گمان می افتادیم که ابر است یا کوه. همین گونه که گرم تماشا بودیم توده ای ابر سنگین آن ابرها را به شمال راند و توده ای از ابرها در وسط کوه و در بخش غربی ماند و بالا و پایین کوه روشن بود. روز دیگر ابرها رفته و کوهها پوشیده از برف بودند. خوشحال بودیم که به رودخانه نزدیک می شدیم و چون سرانجام خود را بر کرانهٔ رود دیدیم شادمانی ما حد و مرزی نداشت.

#### رود سند

سند در کنار نام بزرگش و دلبستگی برای مرزِ هند بودنش خود نیز منظرهای خوش با دورنمایی از کوههای بلند دارد. پدیدار شدن جزیرهای در وسط رودخانه که جریان آب را کُند می ساخت نومید کننده بود؛ و بر کرانه ها نیز توده های شن دیده می شدند. امّا آنجا که ما ایستاده بودیم، آب تا لب رود می رسید و تُند و ژرف می نمود. گفت و گوی یکی از بومیان که در ساحل رود دیدیم با راهنما برایمان جالب بود. در درهٔ کرانهٔ روبه رو، بلوچان و در کوهها قبیلهٔ مخوف و سرکش شیرانی Sheeraunee می زیستند. نام قبایل آن سوی کوهستان را نشنیده بودیم؛ حتی آنانی که از روی نقشه هایمان می شناختیم، به همان اندازه برای ما ناآشنا بودند. این قدر می دانستیم که در آن سوی کوه چیزهایی نامأنوس، شگفت و تازه است و امیدوار بودیم که روزی به کشف آنها توفیق یابیم. از اودو داکوت Oodoo da kote نخستین بار رود سند را دیدیم تبا گذرگاه کاهیری الت و اگر می خواستیم شکار کنیم بایست چند میل است. میان بیابان و رودخانه، راه باریکی شنزار هراس انگیز، انبوه درختان گز و یا نیزارها بر می خوردیم و اگر همان فاصله را به جانب است و اگر می خواستیم شکار کنیم بایست چند میل به غرب جاده می رفتیم. به شاخههای رودخانه، را ست می پیمودیم، دیدن شن و حتی تههای شنی ما را از مجاورت بیابان هشدار می داد. هرچند بخشهای مختلفی با کوششها و روشهای ویژه ای زیر کشت آمده و محصولات خوبی از گندم، جو، کتان و شلغم به دست می آید. مزارع دیوارهایی از خار خشک، بید یا نی دارند که بر چوبها استوار کتان و شلغم به دست می آید. مزارع دیوارهایی از خار خشک، بید یا نی دارند که بر چوبها استوار

شده و راه ورود را میبندند. خانه ها نیز بیشتر از همین مصالح ساخته شده بودند. این مزارع با مزارع هندوستان تفاوتهای آشکار داشت. در هند مزارع دیوارهای منظم، درهای سه ـ چهار لنگهای، سایبانِ دام، مزبله و لوازم دیگر دارند. دیدن ژبتر یا دیدن گاوهایی که خوراکشان شلغم بود جلب توجه میکرد. همچنان خانههای بلندیهای نزدیک رودخانه که با تیرها و ستونهای نیرومند ـ با بلندی دوازده تا پانزده پا ـ استوار کرده و برافراشته بودند. گفتند این خانههای مرتفع را برای پناه جستن در هنگام بالا آمدن آب که بیست تا بیست و چهار میل اراضی زیر آب میرفت، ساخته بودند.

مردم ناجیه مؤدّب و مهذّب و خوشسیماتر از مردمان بهاولپور و مُلتان بودند. و این حالت هرچه به سوی شمال میرفتم بیشتر احساس میشد.

جامههای مردم به همان سبک ولی مرتب تر بود. در نواحی جنوب مردان رداهایی از کتان سفید به تن داشتند که سراپای پیکرشان را میپوشانید و ریش و رفتار مؤذبانه و موقرانه شان به مولویهای هندوستان شباهت داشت. در اینجا هم بالاپوش خشن پشمی خاکستری رنگ و متمایل به قهوهای رایج بود، که هرچه به طرف شمال می رفتیم رواج بیشتری می یافت. جامههای رنگارنگ آبی، قرمز و شطرنجی (چهارخانه) می پوشیدند. جای عمامه راکلاه ابریشمی ـ شبیه کلاه گیسهای ویلزی Welsh ـ گرفته بود، که زیبی نداشت.

عموماً در دهكدهها توقف مىكرديم. يكى أز آنها دهكده ليا است.

### دهكدة ليا

لیاکه نام استان از آنگرفته شده است، دهکدهای فقیر و دارای تقریباً پانصد خانه بود. در بیشتر دهکده آرامگاههایی بود و زیباترینشان آرامگاه معمد راجان در دهکدهای به همین نام است. این آرامگاه یک ساختمان هشت پهلوی چهار طبقه و دارای روکاری از کاشیهای منقش است. در هر گوشهٔ طبقهٔ بالایی برج گرد و کوچکی است که منارهای کوتاه و خوشنما بر فراز آن است. این آرامگاه دیدنیهای بسیار دارد که مرحله به مرحله دیده می شود.

کرانهٔ مرتفع سمت راست جاده ـ از شمال لیا به سوی گذرگاه ـ نیز دیدنی است و هر چند که هفت میل با رود سند فاصله دارد، میگویند روزگاری نه چندان دور کرانهٔ شرقی آن بوده و ظواهر امر نیز مؤید این ادعا است.

### نخستين سواران دراني

در لیا برای نخستینبار دو اسبسوار گرانی را دیدم که از سوی استاندار آمده بودند تا مرا در راه به سوی مرزهای قلمروش همراهی کنند. هر دو شنلهای گشادی پوشیده بودند که سجافهای پوستی داشتند. یکی سیمایی خوش و بینی بلندی داشت و عمامهای ابریشمی بر دور کلاهی کوچک پیچیده بود. دیگری سیاه چرده و خشن بود و کلاهی از پوست گوسفند مانند کلاه ایرانیان بر سر داشت. هر دو مؤذب و جدی بودند.

در لیا همچنان با یک نوکر پارسیوانِ شاه و جوان هندویی که برادر «دیوان» مذفخان بود ملاقات کردم که هرچند جامهٔ دُرانیان داشت اصالتش پیدا بود.

### مردم و عقیدهشان در مورد ما

همهٔ کسانی که با من ملاقات داشتند، آزادنه در مورد مسائل حکومت و جنگهای داخلی بعث می کردند و این برای من عجیب بود. از کسانی که در شهر ملاقات کردیم تا کارگران عادی، همه علاقه مند دیدار ما بودند و این علاقه مندی به ما فرصت می داد تا مشاهدات و معلومات بیشتری به دست آوریم.

گاهی شماری اسبسوار از روستاهای سر راه به ما میپیوستند. برخی دارای نیزههای بلند و سوار بر مادیانهایی بودند که کرههایشان در پی آنها میدویدند. با آنکه پیوسته رفتاری مؤذبانه داشتند اما تصوراتشان در مورد ما فوقالعاده بود. غالباً از ملّت و مذهب ما چیزی نمیدانستند؛ برخی ما را سیّد، گروهی مغول، شماری افغان و بیشتر هندو می پنداشتند.

معتقد بودند که در میان بار و بنه، تفنگهای بزرگی داریم؛ یا اینکه صندوقچههایی داریم که چون منفجر شوند، بدون آنکه به خود ما آسیبی برسد، بسیاری را به هلاکت میرسانند.

گروهی معتقد بودند که ما مرده زنده میکنیم. داستانی بر سر زبانها افتاده بود که ماگوسفندی از چوب تراشیده و به آن نفس داده و آن را فروخته ایم و خریدار پس از آنکه گوشت گوسفند را پخته وخورده، پی به واقعیّت موضوع برده است.

درگذرگاه سند چند بازرگان ابریشم را دیدیم که برای خرید روناس madder به دامان Demaun رفته بودند. آنان رفتار قبایل افغان را با مسافران و مهربانی و پایبندی به عهدشان را ستودند و گفتند که تنها قبیلهٔ وزیری سنگدل است و اینداری که آدم را زنده میخورد.

# از سندگذشتیم

با عبور ازگذرگاه کاهیری Kaheree در هفتم ژانویه از رود سندگذشتیم. پهنای رودخانهٔ اصلی در این نقطه هزار و ده گز بود و با انشعاب به شاخه های متوازی، پهنای آن کاهش می بافت. یکی از این شاخه ها دویست و پنجاه گز پهنا داشت.

قایقهایی که با آنها از رود میگذشتیم، خوب مسطح و از چوب صنوبر ساخته شده بـودند و ظرفیت سی تا چهل تن بار را داشتند. دست و پای شترانمان را هم بسته و در قایقها بار کردند. فیلها شناکنان از آب میگذشتند و مردمی را که گویی تا آن روز فیل ندیده بودند، متعجّب میساختند.

ازگذرگاه تا دیرهٔ اسماعیل خان سی و پنج میل و زمین پوشیده از انبوه گیاهان و بوتههای خاردار بود. شکار هم دازکبک گرفته تاگراز وحشی و پلنگ دفراوان بود. کشاورزی خوب بود، ولی با توجه به فراوانی آب، گسترش نداشت. خاک و زمین از پُرآبی و حاصلخیزی حکایت میکرد.

### ديرة اسماعيل خان

یازدهم ژانویه به دیرهٔ اسماعیل خان رسیدیم و پس از ورود به شهر با فتح خان بلوچ Tutteh دیدار کردیم. او به فرمان محمدخان نایبالحکومهٔ شاه بر این ناحیه حکومت میکرد: جامهای فاخر به تن داشت. چند پیاده نظام و گروهی سوارهٔ ژنده پوش مسلّح به نیزههای بلند با او بودند و همه از اربابشان ستایش میکردند. و از بیست دژ استوار، شمار توپها، چهل آهنگری که شب و روز گلوله و ساچمه می ساختند و موضوعاتی نظیر اینها سخن میگفتند.

فتح خان همان روز هدایایی فرستاد: شش شیشه شراب کابلی با دو شیشه عرق بیدمشک.

نزدیک به یک ماه در دیرهٔ اسماعیل خان منتظرِ مهماندار ماندیم. شهر در میان بیشهای از درختان نُحرما واقع شده است. پیرامون شهر در حدود یک و نیم میل است و دیواری از خشت خام دارد.

شهریان بیشتر بلوچاند. شماری افغان و هندو نیز هستند و هندوان در شهر معبدی دارند. مردمان ناحیه نیز مانند آن سوی سند، بلوچ و جمتاند. چندین افغان اهلِ دامان را دیدیم که خیلی با بلوچان فرق داشتند.

آنان تنومند و درشتاستخوان بودند با موهای زبر و بلند، که عمامههای ژولیده بر سر و پوستین

به تن داشتند.

سواران، گروه گروه، از دور و نزدیک به دیدار ما میشتافتندکه برایشان شگفتانگیز بودیم. چندین گروه از شبانانکوچی در بخشهای مختلفِ آن دشت چادر زده بودند.

روز دوم به دیدار یکی از آن گروهها که به قبیلهٔ سرسخت خروتی تعلق داشت، رفتیم. ده میل دور تر دشتی از گلِ سخت مانند بخشی از بیابان مدیدیم که هرچند توجهی را جلب نکرده بود، حاصلخیز مینمود و بوته های جاند Jaund و کوریل Kureal آن را پوشانیده بودند. در راه به چند شبان افغان برخوردیم که رمهای در حدود پنجاه شتر را به پیش میراندند. یکی از شتران سفید سفید بود و چشمانی آبی داشت ا فغانان نه زبان هندی می دانستند و نه فارسی. خیلی مؤلاب بودند و ایستادند تا شتر سفید را بدفت نگاه کردیم و به خواهش ما شمشیرهایشان را هم دادند که نگاه کنیم. قبضهٔ شمشیرها با انواع ایرانی و هندی آن فرق داشت. ولی بیشتر به شمشیرهای هندی شبیه و از آنها ظریفتر بود. سرانجام با طی ده میل به خیمه گاه رسیدیم.

چادرها دایرهوار نصب شده بودند. هر چادر از نوعی پتوی قهوهای رنگ دُرشت بر دو تیر عمودی برپا بود و تیری افتی آن دو تیر را استوار میداشت. دیوارها از خارِ خُشک ساخته شده بود. دیدار ما چادرنشینان را متعجب ساخته و یکی از آنان که ظاهراً مدتی را در هندگذرانیده بود پرسید که در پی چه آمده ایم؟ آیا به متصرفات خودمان لکهنو و کانپور و شهرهای خوب دیگر بسنده نمی کنیم؟ گفتیم: سنری دوستانه در پیش داریم و به دیدار شاه می رویم. پس از آن خیلی با هم صمیمی شدیم. انبوهی از چادرنشینان بر ماگرد آمدند. شمار کودکان بسیار بود و همه زیبا و تندرست بودند.

دختران مخصوصاً بینی عقابی و سیمای یهودی داشتند. مردان عموماً سیاه چرده ولی برخی بسیار خوشرو بودند. جوانی خاموش و متحیر ایستاده بود و رتگ و سیمایش به یک علف خشک کنِ ایرلندی می مانست. عموماً بینی کشیده و قامتی نه بسیار بلند داشتند. برخی کُتِ پشمی قهوهای ولی بیشتر جامهٔ کتان سفید به تن داشتند. عمامه های همه سفید بود. بسیار گردآلود بودند.

بر زنان خویش سخت نمیگرفتند. مردان، زنان و کودکان به دور ما جمع شدند. دست به

۱- این شتر را بعداً یکی از اعضای هیأت خرید ولی در هند آن را از دست داد. اکنون شنیدم که همان شتر را در لندن به نمایش گذاشتهاند.

کتهایمان میکشیدند. اسبها را معاینه میکردند. قاب تفنگچه ها را میگشودند. بسیار کنجکاو بودند ولی اذیت نمیکردند. بندرت کسی از آنان زبانی مجز پَشتو میدانست. همه آزاد، شوخ و مؤدب بودند. از اقامتشان در آن منطقه سه ماه میگذشت و دو ماه دیگر برای گذراندن تابستان به نزدیک غزنی میرفتند. میگفتند در آنجا منطقه ای بهتر از دامان است.

من با وجود مساعدت ترجمان، چیزهای کمی در مییافتم؛ در حالی که بسیاری از افغانان و انگلیسیها میکوشیدند به صورت منظم در گفت وگو باشند.

#### ديرهبند و تخت سليمان

پس از ترک دیره، دو تن از همراهان ما \_ آقای فریزر Fraser و ستوان هاریس Harris \_ سفر پر مخاطرهای را آغاز کردند. آنان میخواستند بر قُلَهٔ «تخت سلیمان» بالا روند؛ جایی که میگفتند کشتی نوح پس از توفان لنگر انداخته است.

آنان پس از دو روز راهپیمایی در دشتی برهنه به یک سربالایی و چهار میل بالاتر به قصبهٔ دیره بند مسکن قبیلهٔ کوچک میاخیل ا درسیدند؛ که قصبه ای است خوش منظر، با نهری کوچک پر از آب سرد و زلال، در شش میلی کوهها.

آنان به برادر رئیس که از شکار برمیگشته برخورده بودند. برادر رئیس جامهای نیمدار ولی مرتب به تن و تیروکمانی بر دوش داشت و دم خرگوشی از عمامهاش آویخته بود و دو تازی خاکستری رنگ لاغر به دنبالش بودند. بیگانگان را با مهربانی پذیرا شده، دستور داده بود ناهار را به چادرشان ببرند و خواسته بودکه با برادرش هم ملاقات کنند؛ امّا چون عذر خواسته بودند، اصراری نورزیده بود.

وقت ناهار، پلو خوشمزهای آوردند، با ظرفی روغنِ دُنبه که نان را در آن می خیسانند. روز بعد، بامداد هنگامی که آقایان آلباس می پوشیدند عمرخان رئیس دهکده آمد و مدتی بیرون خیمه انتظار کشید تا آنان آماده شدند. سپس به درون آمد. مردی بسیار خوش سیما بود که در حدود سی سال داشت. عمامهٔ شال سیاه برسر و ردای آبی روشن که روی سینهٔ آن با ابریشم سیاه شمسه دوزی شده بود به تن داشت. متین و خوش برخورد بود.

پس از تمارف گفت که مشغول حلّ اختلافاتی بوده که در قبیله پیش آمده و از هیأت در آن باب

۱- [میاخیل در اردو و انگلیسی میان خیل Meeaunkhail نوشته میشود ولی میاخیل تلفظ میشود]. ۲- [انگلیسیها].

مشورت خواسته بود؛ حتى خواهش كرده بودكه تعويذي براي تأمين موفقيت او بدهند.

در دیره بند دو تن از آقایان سوار بر اسب می رفتند و دو سه تن هندوستانی هم به دنبالشان بودند که ناشناسی از قبیلهٔ سلیمان خیل با شمشیر برهنه سه ضربه بر یکی از هندیان وارد کرد. علّت این حمله دانسته نشد زیرا آنان جز پشتو زبان دیگری نمی دانستند. عمرخان که مدتی را در کابل گذرانیده بود، فارسی می دانست. برخی از ملآیان هم شماری لغات فارسی را می دانستند.

عمرخان کوشیده بود إفریزر و هاریس را از سفر مانع شود؛ و چون آنان نپذیرفته بودند، وسایل ایمنی شان را در برابر قبیلهٔ شیرانی ـ که رقیبانش بودند و در تخت سلیمان اقامت داشتند ـ فراهم ساخته بود. همچنان به آنان مشورت داده بود تا خود را به هیأت بومیان در آورده، هندیان را به دنبال بگذارند.

آنان سپس به ارتفاعات برآمدند. دامنه های شمالی پوشیده از درختان صنوبر بود. در صخره ها نوعی شفته سنگ Pudding stone هم فراوان دیده می شد. دره های متعدد با پُشته های باریک از هم جدا شده، در هر یک جویی زلال روان بود.

راهی بس کج و پر پیچ را پیمودند و پس از دوازده میل دریافتند که تا بالای کوه سه روز دیگر راه است و دریافتند که بالا پوشیده از برف و دشوارگذار است و با توجه به ضرورت حرکت هیأت، ترجیح داده بودند تا بازگردند.

شب را در کلبهای در یک روستای شیرانی گذراندند. بخشی از کلبه در زمین فرو رفته بود. روستاییان به آنان نان و گوشت داده بودند. گوشتها را به صورت قطعات کوچک جوشانیده و چنان بد پخته بودند که قابل خوردن نبود. چراغشان مشعلهایی از چوب کاج بود که به سبب فراوان داشتن تربانتین Turpentine خوب می سوخت و مثل چراغ روشنی می بخشید. پس به دیره بند باز گشتند و پس از دادن هدیه به رئیس و برادرش به سوی خیمه گاه روان شدند. مهربانی عمرخان را می ستودند و از عنایت یکی از رهبران قبیلهٔ رقیب نیز خوشحال بودند.

در بازگشت، هنگامی که از یک روستای ویران میگذشتند، نیزه های بلندی را دیدند و پس از آن هفت سوار پیش آمدند. آن گروه به سرکردگی برادرزادهٔ رئیس در سنگرها، مراقب راهها بودند و مهمان نواز به نظر می رسیدند؛ امّا چون بسیار خود را آزاد احساس می کردند، گرچه راهنمایی که عمرخان با مهمانان همراه کرده بود سفارش کرد آسیبی به آنان نرسانند، بر آن شدند تما اموال مهمانان را، هنگام خروج از منطقه شان، غارت کنند. سپس پیاده ای ایست داد، آنان بی اعتنا به راه

خویش ادامه دادند. پیاده روی زمین دراز کشید و آقای هاریس را نشانه گرفت. راهنما مجدداً مداخله کرد و آنان سرانجام بدون حادثهٔ دیگری به خیمه گاه رسیدند. بعداً افرادی از دیرهبند آمدند و مورد محبت آقایانی که به آنجا رفته بودند قرار گرفتند.

# ملاجعفر سيستاني و خلعت شاه

در اواخر ژانویه از جانب محمدخان خبر رسید که شاه یقیناً به پشاور خواهد آمد و مُلاّجعفر سیستانی تا رسیدن شخص صاحب مقامی موظف شده است هیأت را همراهی کند. پس از رفت و آمد مکرّر چند تن فرستادگان دربار، سرانجام مُلاّجعفر به ما پیوست و آمادهٔ حرکت شدیم. مُلاّجعفر در موطنش ـ سیستان ـ مدیر مدرسهای بوده امّا در جُست وجوی بهروزی به دربار روی آورده بود. در بازرگانی موفقیتهایی داشته و باری که شاه پس از گردش روزگار به کوهستان گریخته بود، مُلاّجعفر با استفاده از فرصت، مقداری از جواهرات شاه [شجاع] را خریده، به این طریق هم ثروتی اندوخته و هم رضایتِ شاه را جلب کرده بود. اکنون سوداگری معمولی ولی برخوردار از امتیازات بسیار بود. پیرمردی باوقار، حساس، هوشیار و ظریف، ولی تا حدی تُندخو و بی حوصله امتیازات بسیار بود. پیرمردی باوقار، حساس، هوشیار و ظریف، ولی تا حدی تُندخو و بی حوصله

هفتم فوریه، به راهنمایی ملاّجعفر از دیرهٔ اسماعیل خان به راه افتادیم. جاده ـ چنانکه پیشتر یاد شد ـ از میان بیشه ها و کرانهٔ رود می گذشت. چون به منزل نزدیک می شدیم گلهای از اسبان درانی ـ یا ایرانی ـ را دیدیم که در جاده رانده می شدند و بزودی دریافتیم که صد رأس اسب با نامهای از جانب شاه به نام من فرستاده شده است. تمام افراد به شیوهٔ ایرانیان، جامههای رنگارنگ، چکمه و کلاههای کوتاه پوستی داشتند. زین اسبهایشان با پوست پلنگ و چیزهای دیگر آراسته شده بود. شمشیرهایشان با قبضهٔ ایرانی و تفنگهایشان فتیلهای بود. بعضی هم نوعی تفنگ قدیمی ـ قرهمینا ـ داشتند، با قنداق کوتاه و میلهٔ ظریف آهنین که به کمربندهایشان آویخته بودند. اسبهایی کوچک داشتند، با قنداق کوتاه و میلهٔ ظریف آهنین که به کمربندهایشان آویخته بودند. اسبهایی کوچک ولی تجلد و خوشرنگ داشتند. چون به منزل رسیدیم بیستبار استر از میوههای کابل مانند سیب و انگور و مُجزآن برایمان فرستادند.

شامگاه به خیمهای که صدگز دورتر از خیمه گاه ما برپا شده بود، رفتم تا خلعتی را که شاه به افتخار من فرستاده بود بپوشم. خیمه پُر از مردان والامقامی بودکه از حضور شاه آمده، چنان با نظم و احترام ایستاده بودند که گفتی اعلیحضرت حضور دارد.

آموخته بودم که در برابر خلعت تعظیم کنم. خلعت، قبای اطلس زربفت بود که گفتند شاه آن را

شخصاً به تن کرده است. شالی را که نامهٔ شاه به آن الصاق شده بود ـ دورکلاهم پیچیدند. شال دیگری دادند که به کمر ببندم. سپس همه دعاکردند. خلعتی فاخر وگرانبها بود.

روز دیگر، باگذشتن از ناحیهای مانند جادهٔ دیروزی، به شنزاری برخوردیم که بزودی از آن گذشتیم و به پهارپور Paharpoor که اندکی از دیره کوچکتر است ـ رسیدیم. شب باران سنگینی بارید. بامداد منظرهٔ کوه سلیمان نگاهمان را به خود کشانید. کوهها مدت یک هفته زیر ابرها و مه غلیظ پنهان بودند و اکنون با درخششی تازه در برابر ما خودنمایی میکردند. صفای هوا و برف سنگین آنها را بلندتر و نزدیکتر نشان میداد. راهمان بر روی شن بود و سرانجام به تپههای پراکنده رسیدیم.

#### يونياله

خیمه های ما در نزدیکی دهکدهٔ پونیاله Puneealla در محلّی خوش منظر برپا شدند. گفتی منظره ای از شبه جزیرهٔ عربستان را می دیدیم: یک درهٔ شنی در میان تپه های صخره دار که جویی باریک آن را آبیاری می کرد، با درختان پراکندهٔ خرما و قطعات مزارع سبز ذُرّت. دهکده خود در میان جنگلی انبوه از درختان خرما واقع شده بود که جویهای متعددی از آن به حفره های قسمت انبوه جنگل سرازیر می شدند.

مردمان دهکده، بلوچ و شیخ ـ از دودمان عرب ـ بودند. آنان برخی از همراهانمان را غارت کردند و برخی را به زندان افکندند. با آنکه پس از آشنایی با ما سازگار شدند و دستهای نگهبان اجیر از ایشان استخدام کردیم، بازهم شترانِ ما را دزدیدند و پس از حرکت ما اموال همراهان ما را که غایب بودند غارت کردند.

چهل میل دیگر راهمان بر فراز درّهٔ تزگی Largee میگذشت، که هرچند با سلسهای از سند جدا میشد، آن قدر خشک و شنزار بود که ناگزیر مانند سفرهای بیابانی با خود آب بردیم. در اینجا هم چادرهای شبانانِ افغان قبیلهٔ مَزوّت Murwat را دیدیم. پس از دو منزل راهپیمایی ملال آور، از این درّه به صحرایی حاصلخیز و سرسبز وارد شدیم که سی و پنج میل پهنا داشت. پیرامونش را کوهها گرفته بودند و رود سند از آن میگذشت.

آن روزکنار رودکو**رّمٔ Koorram فرود آمدیم که** رودی پهن ولی در آن هنگام کم آب بود و در تابستان رودی ژرف و تُند است.

# كلاباغ

سه منزل پس از آن، به کلاباغ (یا قراباغ Callabaugh, or karra baugh) رسیدیم که به قبیلهٔ عیسی خیل تعلق داشت. منطقه طبیعتی حاصلخیز داشت و مزارع سرسبز آن با نهرهایی به پهنای چهار پا و ژرفایی بیشتر از آن آبیاری میشد.

مردمان ناحیه سیاه چرده تر از آن بودند که می پنداشتیم. بیشتر به هندیان شباهت داشتند تا به ایرانیان؛ اما مشخصاتی چون موهای پُرپشت و بلند، ریش، عمامههای سُست، رفتار مردانه و طبیعت آزادشان آنان را از هندوستانیان متمایز میساخت. راهزنانی بناماند و چندتا از شتران ما و اسبان شاه را ربودند امّا رفتار معمولیشان مؤدبانه و محجوبانه بود. سادگی و برابریشان مرا به تعجب وا میداشت. هرچند قبیله ای بروتمند و بنام بودند، امّا جامهٔ رئیسشان که در سراسر منطقهشان با ما بود با جامهٔ عادی ترین فرد قبیله فرقی نداشت.

## موسی خان درانی، راهنمای ما

در منطقهٔ عیسی خیل، موسی خان الکوزی، یکی از بزرگان درانی که شاه او را فرستاده بود که ما را تا دربار راهنما باشد، به دیدار ما آمد. موسی خان مردی بلندقامت، فربه و خوش سیما بود. ریشی تُنک داشت. جامهای زربفت با شالهای نفیس پوشیده بود شمشیر و دیگر وسایلش مطلاً بودند. اسبانی خوب با یراق زیبا و درخشان داشت. تفنگچه هایش که در غلاف بودند دسته هایی مطلا به هیأت سر شیر داشتند. در حالی که شصت سال داشت به دشواری چهل ساله می نمود. در جنگهای داخل و خارج شرکت جسته، در جریان یک شورش هوادارانش او را به سرداری پذیرفته بودند. در نواحی مختلف کشورش سفر کرده، روزگاری دراز در کشمیر مانده بود و در توصیف لذایذ شهوانی آنجا مبالغه می نمود. او را مردی شاد، سرزنده و بزرگ منش یافتم.

چهارصد یا پانصد سوار متعلق به دستهٔ کُلموک Calmuk با او بودند، هرچند من از مردمان گلموک کسی در میانشان ندیدم. همچنان خانان قبایل افغان بنگش Bangush و خَتَک Khuttuck \_ و رئیس قصبهٔ کلاباغ (یا قراباغ) \_ مردی ساده و عرب مانند \_ با او بودند، که ما را تا جلگهٔ پشاور همراهی کردند و هریک به محض ورودمان به منطقهاش یک واحد نیرومند ملیشه می آوردند.

# توصيف كلاباغ

كلاباغ، كه پس از جلگه وارد آن شديم شايستهٔ شرح دقيقي است. در اين ناحيه، كوهها رود سند

را چون کانالی ژرف درهم فشرده اند، چنانکه پهنای آن تنها به سیصدوپنجاه گز می رسد. سراشیبی دامنهٔ کوهها از دو سو در رودخانه فرو رفته است. در پای این کوهها راهی به درازی دو میل ساخته شده است. با آنکه راه را به خاطر ما وسیع ساخته بودند، بازهم راه تنگ و صخره ها شیبدار بودند، چنانکه شترانی باربر پشت به دشواری از آن می گذشتند. برای رفع این اشکال، بیست و هشت قایق فراهم آورده بودند تا بزرگترین محموله هایمان از طریق رودخانه حمل شود.

قصبهٔ کلاباغ بر نخستین بخش این گذرگاه اشراف دارد؛ زیرا در وضع بخصوصی در روی تپه بنا شده، هر کوچه بلندتر از کوچهٔ مجاور است؛ چنانکه گویی از کوچه می توان بربام خانه ها رفت. هنگامی که از این قصبه میگذشتیم، بسیاری از مردمان با زنان و کودکان در برابر پنجره ها و بالکنهای بسیار مرتفع برای تماشای ماگرد آمده بودند.

# جادة نمكين وكان نمك

جادهٔ پیش روی ما از نمک جامد و در پای صخرههای کان نمک بود. بلندی جاده از سطح رودخانه در برخی نواحی بیش از صدپا بود. نمکِ این کان سخت شفّاف و تقریباً خالص است؛ مانند بلور؛ و در برخی مواضع رگههای قرمز دارد. در پای برخی از صخرهها چشمههای نمک می جوشید و راه را سفید و درخشان ساخته بود. زمین نزدیک قصبه، قرمز خونرنگ است که با نمای زیبای صخرههای نمک و امواج سند ـ جویباری ژرف و زلال در دل کوههای سر به فلک کشیده ـ که از این قصبه می گذرد، منظرهای خوش پیش چشم می آورد.

خیمه گاه ما بالاتر ازگذرگاه، در دهانهٔ دره و بر بستر یک مسیل خشک قرارگرفته بود. در آن نزدیکی تودههای نمک انبار شده بودکه به خراسان یا هند میبردند.

یک هفته بایست میماندیم تاکلاباغ را خوب تماشاکنیم؛ امّا باران تهدید میکرد. بیم آن بود که مسیل پر شود و خیمهگاه ما را به رود سند فرود ریزد.

شانزدهم فوریه به پیشروی برآن درّه ادامه دادیم. هرچه پیشتر میرفتیم راه تنگتر میشد. پس از طی حدود هفت میل، وارد یک راه پرپیچ و خم و بسیار تنگ شدیم؛ چنانکه شتران از چند جا بسیار به دشواری گذشتند. ارتفاع صخرههای دو طرف جاده نزدیک به صد پا بود. این گذرگاه با ارتفاع تدریجی، سه یا چهار میل ادامه یافت و ما جز صخرههای کنار راه و آسمانِ بالای سرمان چیزی نمی دیدیم. ارتفاع ناگهان بیشتر شد و کوههای اطراف، پایینتر و با سراشیبی بیشتر به نظر می آمدند.

اکنون بر بالای گذرگاه رسیده بودیم؛ منظرهای بسیار وحشی و مهجور بود. در سمت شمال هنوز کوههای بلندتری ـ پوشیده از برف ـ قرار داشتند. رود سند را مانند جویی باریک می دیدیم. دودی که بر کرانهٔ آن دیده می شد، نشانهٔ موقعیّت شهر مَکّد Muckud بود. جاهای دیگری را هم نشان دادند؛ امّا کوهها و درّه ها چنان درهم آمیخته بودند که نمی توانستیم بدرستی تشخیص دهیم.

از این نقطه راهی سراشیب و پر از پستی و بلندی پیش رو داشتیم و نخستین بار زیتون وحشی را دیدیم. در در در دامای برابر کوهها چادر زدیم واز منزل پیشتر هیجده میل فاصله داشتیم. این موضع چشمه Chushmeh تاتمیده می شد و آبی گوارا داشت. زمین کوچک و ژرفی هم در آنجا بود که قبیلهٔ دور افتادهٔ بارک Bauriks در آن کشاورزی می کردند. کوهها نیز به آنان تعلق داشت.

پیش از آن که فرود آییم، بارانی تند میبارید. ملاجعفر را دیدم که بسرعت می تاخت. پتویی برسر کئیده بود که خود او و بخشی از پیکر اسب را می پوشانید. گفتی خیمه ای روان بود. به دنبال او خدمتکارش که جعبه ای قلیان و لوازم آن را مانند اسلحه و یراق بر زین اسب بسته بود، می تاخت. و منقلی پر از ذغالهای افروخته با زنجیری زیر شکم اسب آوینخته بود و در زیر آن باران می درخشید.

باران سراسر شب میبارید و بامداد دریافتیم که به هیچ صورت حرکت ممکن نیست؛ ولی خوراک و دیگر مایحتاج ما رو به اتمام بود و ناگزیر میبایست حرکت کنیم. از اینرو، در میان فضای دلگیر کوههای بلندِ فرو رفته در ابر و در میان درههای سیل افتاده و باران بی امان به حرکت ادامه دادیم. راه ما برگذرگاه سراشیب بود که به یک مسیل نمکی منتهی می شد و سیل با قدرت تمام در آن جاری بود.

شب بود که در محلّی میان مسیل و کوهها رسیدیم. تنها یک و نیم میل را، را طی کرده بودیم. شماری از افراد ما تمام شب، زیر باران و سرما سرگردان بودند و تا ساعت دو بعدازظهر فردا نیز همه نرسیده بودند. چند تا از شتران در راه هلاک شده، افراد بارک با استفاده از بی نظمی و آشفتگی ما مقداری از بار و بنهٔ ما را غارت کرده بودند. باران سنگین تمام روز بعد نیز ادامه داشت.

صبح روز نوزدهم فوریه هوا خوش بود و ساعت هفت به راهمان ادامه دادیم. سیل قطع شده و بستر مسیل اکنون جاده ای عالی بود. هوا صاف و منظرهٔ کوهها دلپذیر بود. در طول راه بیش از یک بارگرفتار سیل ـ با ژرفایی قابل تحمل ـ شدیم.

درکنار مسیل موسی خان را دیدیم و دریافتیم که شانزدهم حرکت کرده و خیلی زود درمانده

وامکان پیشروی یا بازگشت نیافته است. توشه شان تمام شده بود و همراهانش در خیمه گاه به جان هم افتاده، گروهی زخمی شده بودند. برخی از افرادش کوشیده بودند در سیل شناکنند و به پایین کشیده شده ولی خود را به کنار رسانیده بودند و کسی نمرده بود.

بار دیگر در دل کوهها به راه ادامه دادیم. از دو کُتل گذشتیم و با عبور از کُتل دوم که سراشیبی بیشتری داشت، به ناحیهٔ مالگین Malgeen فرود آمدیم. در های خوش و سرسبز بود، با درازایی در حدود دوازده میل و پهنای پنج میل که کوهها آن را احاطه کرده بودند. کوههای دور تر در شمال و غرب ـ پوشیده از برف بودند.

افراد و باروبنه شامگاهان رسیده بودند و شنیدیم که بر پایانهٔ کاروان حمله شده است. سواران ما با شماری از افراد کلموک واپس فرستاده شدند که بموقع رسیده، جلو دستبرد جدی را گرفته بودند؛ امّا بسیار دیر شده بود و نتوانسته بودند بقیهٔ باروبنه را از کُتل بگذرانند و دستهای از سپاهیان را به حمایتشان فرستادیم. صبح روز بعد همه جمع شده بودیم و می توانستیم پس از آن سفر ملال آور یک روز استراحت کنیم. سپاهیان ما و کسانی که به دنبال بودند سه روز می شد که در سرمای شدید غذای منظمی نداشتند. هوا با آنکه یخ نبسته بود بسیار سرد بود؛ چنانکه اروپاییان هم با خوشحالی شب و روز پوستین پوشیده بودند.

بیست و پنجم فوریه دوباره به راه افتادیم و از یک گذرگاه سنگی گذشته، وارد منطقهٔ شادی خیل شدیم، که از دهکدهٔ بزرگ منطقه میگذشتیم. این دهکده بامنظری دلپذیر میان درختان، در کنار جویبار ژرف و زلال تو Toe قرار داشت.

کوههای پوشیده از برف، بالاتر از دهکده ـ در فاصلهای نه چندان دور ـ خودنمایی میکردند. جاده های نزدیک پر از افغانان بودند که بعضی به ما خوشامد میگفتند و همه رفتاری میذب داشتند.

در زمینی کنار دهکدهٔ بسیار بزرگ دوده Dodch فرود آمدیم و عمرخان پسر رئیس قبیلهٔ بنگش به دیدن ما آمد. هفتصد یا هشتصد تفنگدار آبی پوش ـ با تفنگهای فتیلهای ـ همراهش بودند. این محل در جلگهٔ کوهات Cohaut واقع شده و ناحیهای است مدور، با قبطر تقریباً دوازده میل. کوههای ناهمسان و خوش منظر و مشرف بر شهر کوهات پوشیده از برف بودند. صحرا سرسبز و شاداب و گلها و بوته ها جابه جا روییده بودند. بر کوههای کمارتفاع اطراف کوهات هرگز برف نمی ماند و در جلگه سالها برف نباریده بود. می توان گفت که در آن صحرا گل و میوهٔ هر اقلیمی به

عمل ميآمد.

روز بعد به کوهات رسیدیم. کوهات، شهری نظیف و مرتب بود. دژی داشت برفراز یک تپهٔ مصنوعی که بر اثر جنگ ریاست طلبانه و بران شده بود و آن روزها سکنه ای نداشت.

جویباری همچون بلور ـ که سه سرچشمه داشت ـ در نزدیکی شهر روان بود و نخست در همان حدود در استخری ذخیره میشد. آب این چشمهها در تابستان سرد و در زمستان گرم است. با رئیس به دیدن چشمهها رفتیم.

پس برای ما صبحانه آوردند: کرهٔ اعلی، تخممرغ، شیر و عسل که همه را به مقداری بسیار، رئیس فراهم کرده بود. همچنان رئیس یک جعبهٔ مومیایی به من هدیه داد که در کوهات ساخته می شد و آن را مومیایی معدنی می گفتند. این مومیایی از جوشانیدن نوعی سنگ در آب به دست می آید.

وقتی به صورت گرد در میآید، روغنی بر سطح آن جمع میشودکه پس از خشک شدن، شکل ذغال را به خود میگیرد. مومیایی داروی معروفی است که به تمام مشرق زمین میبرند و گویند که در درمان شکستگی استخوانها اثری معجزه آسا دارد.

# باغ خوشمنظركوهات

در اینجا به سیر باغی رفتیم که برای ما بی نهایت شاد ببخش بود؛ شاید بیشتر برای آنکه بسیاری از درختان انگلیسی را که در اقلیم هند از آنها بیگانه شده بودیم در این باغ می دیدیم. درختان خوش منظر تر از آن بودند که ما لذّت می بردیم. چون هنوز برگ نکرده و تنها جوانه زده بودند. باغ بر بستر جویباری، که پیشتر وصف کردم گسترده، با پرچینی از تمشک و توت جنگلی احاطه شده بود. درختان آلو و هلو غرق در شکوفه و بید مجنون و چنار پوشیده از برگ بودند. بسیاری از درختان دیگر را نمی توانستیم بآسانی تشخیص دهیم؛ چون هنوز برگ و باری نداشتند. تا کهای متعدد که ساقه هایشان به ضخامت پای یک انسان بود، وحشیانه بر درختها پیچیده بودند. خیابانها را چمنی سبز پوشیده و بیشتر جلوهٔ انگلیسی به آن داده بود؛ زیرا در میان چمنی انبوه و تازه و نرمِ اوایل بهار، گیاهان پژمرده ای نیز دیده می شدند. همچنان شبدر، میخک، بارهنگ، اسفرزه، قاصدک، ترشک و چند نوع علف دیگر. دیدن پرنده ای شبیه سهره و پرنده ای دیگر که پروبالی آراسته داشت برای ما جالب بود. این پرنده تمام پیکرش قرمز و تنها سر و بالهایش سیاه بود. آقایان می گفتند صدای نوعی باسترک را شنیده و ترقه را هم دیده بودند. بیدمشک معروف هم در این باغ بود و با تعجب نوعی باسترک را شنیده و ترقه را هم دیده بودند. بیدمشک معروف هم در این باغ بود و با تعجب

دریافتم که این درخت، نوعی بید است باگلهای زردکه رایحهای شیرین دارد. زنبور عسل شیفتهٔ این گلها است و در انگلستان آن را پام Palm گویند.

# کُتَل مخوف و ناهار خانان

بیست و سوم فوریه از کوهات حرکت کردیم و پس از پیمودن تقریباً سه میل به پای کُتل هراسانگیزی رسیدیم که درازای راه آن بیش از یک و نیم میل نبود، ولی راهی پرپیچ و سنگلاخ بود. بیشتر بر روی قطعات بزرگی از سنگ می رفتیم و عبور چهارپایان از این راه، شگفت انگیز بود. با موسی خان بالا رفتیم و چون بر فراز کُتل رسیدیم، نشستیم تا شتران بگذرند. بزرگان بنگش و گروهی از همراهان موسی خان به ما پیوستند و دو ساعت در گفت وگو بودیم.

خانان پیشنهاد ناهار کردند، که پذیرفتیم. سفره انداختند و مقداری مرغ [پختهٔ] سرد با نان چیدند. دورهم نشستیم و با دست غذا خوردیم. پس از صرف ناهار و کشیدن قلبان که در وسط نهاده، نی آن را به نوبت می چرخاندند، حرکت کردیم و به درّه فرود آمدیم. راهی به پهنای پانصد گز متعلق به قبیلهٔ خیبر که آقای فوستر دستبرد آنان را خوب تعریف کرده است (فوستر می گوید که یک ارمنی که به پشاور رسیده بود و عزم رفتن کابل داشت، چنان از شنیدن اخبار خیبریان ترسیده بود، که راه یازده روزه را گذاشته واز راه مُلتان به نُه هفته تاکابل رفته بود). ما چندین تن از آنان را در راه دیدیم، ولی از بار و بنهٔ ما بخوبی محافظت می شد و دستبردی به آن نزدند.

آن روز در زرغون خیل ماندیم.گفتنی است که در این راه، درها چنان ژرف و کوهها چنان بلند بودند که مهندسان ما نتوانستند خورشید را ببینند وهنگام ظهر مشاهداتی داشته باشند.

روز بعد، اوّل بامداد حرکت کردیم. پس از دیدن مناظر زیبا به دهانهٔ درّه رسیدیم که سلسلهای از کوههای پوشیده از برف به نظر می آمد و بزودی عظمت بی مانند آن آشکار شد. راهنمایان ما گفتند: این بخشی از سلسلهٔ هندوکش است که آن سوی آن کاشغر ، بذخشان، و تاتارستان Tartary واقع شده است.

### خيبريان مسلح

در این هنگام به برج کموچک و ویرانی در مدخل درّه رسیدیم و دریافتیم که گروه بزرگی از خیبریان مسلّح بر فراز تپه نشستهاند و با دقت شترانی راکه میگذرند، مینگرند.

موسی خان سواران همراه را نگه داشت و پیشنهاد کرد در برج بمانیم تا همهٔ بار و بنه بگذرد. چنین کردیم. خیبریان هم به ما رسیدند، امّا تنها بزرگانشان به نزدیک ما آمده، هدیه خواستند. موسی خانگفت: پس از آن که همه بگذرند آنان به خیمه گاه آیند تا فکری کرده شود؛ وعدهای که معلوم نبود به آن وفا بشود. این پیشامد تصور عجیبی از اوضاع کابل را در ذهن من پدید آورد: غار تگران معروف بیایند و از موسی خان هدیه بخواهند و او با جامههای فاخر و براق طلاکار، بدون سلاح در میان آنان ـ با تفنگهای فتیلهای شان ـ بنشیند و از قبول تقاضایشان سر باز زند.

اکنون به جلگهٔ پشاور وارد شده بودیم. تا سه بعدازظهر در راه بودیم تا به دهکدهٔ بزرگ بوداییر Budabeer در شش میلی شهر فرود آمدیم.

هرچند نمیخواستم در مورد مذاکراتم سخنی به میان آید، امّا ناچار در جریان دیدارها با مردم پشاور بایست توضیح میدادیم که غرض از مسافرت هیأت به دربارکابل چیست.

خبر آمدن هیأت در راه قندهار به شاه رسیده و او نخست با اکراه شدید واکنش نشان داده بود. شاه کابل، منشأ مشکلات انگلیسیان در هند

شاه کابل همیشه منشأ همهٔ نارضاییهای هند بوده است. تیپو سلطان، وزیرعلی و همهٔ مسلمانانی که با ما یا با مرهته Marrathas درگیرر داشته اند، عادتاً پیوسته شکایت به او می برده اند. در این روزگار، هولکر Holcar که خود از مرهته است فرستاده ای به کابل اعزام و از شاه بر ضد ما تقاضای کمک کرده است.

رنجیت سِنْگ Runjeet Sing، راجا یا به گفتهٔ خودش پادشاه پنجاب که ما را دشمن طبیعی خود میداند، از تماس دو قدرت بزرگ شدیداً احساس خطر کرده و تا توانسته، برنامه هایمان را در نظر حکه ه ن کابل خطرناک جلوه داده بود.

حاکمان لبا ، سند و مُلتان ـ که به زعم همه شان هیأت جزگرفتن امتیاز ولایات آنان هدفی نداشت ـ برای جلوگیری از موفقیت سفر هیأت، هرچه توانستند انجام دادند. بزرگان دُرانی هم مخالف اتحاد ما با شاه بودند؛ زیرا در آن صورت شاه نیرومند می شد و این به زیان اشرافیت آنان بود. شاه نیز می اندیشبد که ما طبیعتاً با استفاده از اختلافات آنان خواهیم کوشید تا قلمرو سلطنت همسایه را ضمیمهٔ امپراتوری خویش بسازیم.

گزارشهای مبالغه آمیزی که از شکوه و جلال هیأت و از هدایای بسیار گرانبهایی که با خود داشت به شاه داده بودند، او را بیش از هر موضوع دیگر مایل به پذیرفتن هیأت و استقبال شایان از آن کرده بود. وقتی هم کیفیت واقعی هیأت را دانست، بدون آنکه ترک بدگمانی کند، اندیشیده بودکه، عکس پندار نخست، می تواند از دیدار هیأت سود بیشتری به دست آورد. سپس هر یک از

وزیران در پی به دست گرفتن سر رشتهٔ مذاکرات بودند.

# دو گروهِ رقیب درباری

درباریان دوگروه بودند: یکی به سرداری اکرم خان که از بزرگان درانی و رئیس الوزرای واقعی بود، گروه دیگر به سرداری ابوالحسن خان ـ متشکل از وزیران پارسیوان Persian ـ که از خاصان شاه و کاملاً هوادار او بود و بر شاه نفوذی نهانی داشت که از آن در برابر اکرم خان کار میگرفت. گروه دوم زود تر ازمافرت هیأت خبر یافتند و در پی تدارک مهمانداری بر آمدند؛ امّا هنوز معین نشده بود که کدام گروه مذاکرات را انجام خواهند داد.

پارسیوانان میکوشیدند مرا متقاعد کنند که شاه به اکرم خان و بزرگان درانی اعتماد ندارد و می خواستند با ما از طریق افراد شاه و نمایندگان مورد اعتماد او معامله کنند و اکرم خان به وسیلهٔ یکی از نزدیکانش پیام فرستاده بود که نیکخواه ماست وامیدوار است موظف به مذاکره با ما شود، اما آنهدید کرده بود که اگر به کنار نهاده شود، از او شکایت نکنم؛ زیرا هرچه در توان دارد بر ضد من انجام خواهد داد.

از آن پس رفتار اکرم خان با ما بسیار صمیمانه بود. هرگز اصرار نداشت چیزی را در مورد او از طرف مقابل پنهان نگه دارم. خُسنِ تیت و رفتار نیک اکرم خان، بیم و هراس را از هیأت دور ساخت. با رسیدن هیأت ، اکرم خان جانب کشمیر رفت. بیشتر موانع و مشکلات با همکاری او قبلاً از سر راه برداشته شده بود.

# استقبال بشاوریان از هیأت

بامداد بیست و پنجم فوریه پس از مقداری آشفتگی که در مورد چگونگی پذیرایی ما پیش آمده بود، وارد پشاور شدیم. مردم بسیار گرد آمده و هر دو سوی جاده از جمعیت پوشانیده شده بود. برخی از درختان بالا رفته بودند تا عبور ما را تماشا کنند. با رسیدن ما به شهر، انبوه جمعیت بیشتر شد، امّا مواجه با آزار واذیتی نبودیم. سواران شاه که همراه ما بودند به نظم امور پرداخته، برای راندن مردم، تازیانه هایشان را بدون کمترین رحمی فرود می آوردند.

در این میان، مردی بیش از همه تماشا داشت: کلاه مخروطی بلند قرمز که پارچهای دور آن پیچیده و با پرهای سفید آراسته شده بود بر سر، پوستینچهٔ کوتاهی به تن و شلوار مشکی به پا داشت و کفشهایش قهوهای بود. بسیار لاغر و بالابلند، با عضلات برجسته و بینی دراز و سیمایی بشاش بر اسب خاکستری سوار و با ناز وافاده، پا بر رکابهای بلند، اسب را بخوبی می تازانید. نیزهٔ بلندی ـ

بدون خدنگ ـ به دست داشت و با صدای بلند و دنباله دار بر سر مردم فریاد می کشید. او نه تنها جمعیت اطراف خیابان، بلکه آنانی را هم که روی تراسها نشسته بودند به عقب می راند. به هر سوی که رو می آورد، از جمعیت خالی می شد. به صفت سربازی خوب و شجاع شناخته شده بود، اما دماغش اندکی آشفتگی داشت. او بعداً رابطهٔ خوبی با بسیاری از اعضای هیأت برقرار کرده بود. این مرد را «رسول دیوانه» می گفتند. گاهی هم اونیفورم سواره نظام و کلاه انگلیسی Helmet می پوشید که برایش برازنده بود. حرکت ما در داخل شهر، به سبب تنگی راهها، بکندی صورت می گرفت و فرصت شنیدن ابراز شگفتی تماشاگران را داشتیم که اظهاراتشان حاکی از تعجب و می شرود. از دحام بیش از حد مانع مشاهدات گستردهٔ ما بود.

سرانجام به خانه ای که برای ما آماده شده بود رسیدیم و به آپارتمانی وارد شدیم که قالی فرش کرده و برای نشستن نمد انداخته بودند. به رسم ایرانیان، بر زمین نشستیم. ظروف شیرینی و بادام قندی در برابر ما نهاده شده بود. پارهای قند هم برای ساختن شربت در وسط ظرف گذاشته بودند. مهمانداران بزودی دریافتند که نیاز به استراحت داریم و ما را ترک گفتند.

### منزل ما در پشاور

اکنون فرصت داشتیم منزلمان را مشاهده کنیم. این خانه را آبدارباشی، پیش از آن که سر به شورش بردارد، ساخته بود. خانهای بزرگ و با وجود اندکی ناتمامی، آرامبخش تر از حد توقع ما بود؛ زیرا پشاور مقام ثابت دربار نبود و ناگزیر وضیع و شریف بیشتر باهم زندگی میکردند.

اقامتگاه ما حیاط چهارضلمی بزرگی بود، با دیوارهای گلی یا خِشنِ خام، و در میان آن چهار ضلمی دیگری با دیوارهای بلند. محوطهٔ میان این دو دیوار به چند حیاط تقسیم شده بود که یکی از آنها باغچهای بود با درختان کوتاه، گل گلاب، شببو وانواع گلهای دیگر. محوطهٔ اندرونی به دو حیاط تقسیم شده و در انتهای هر یک خانهای بود دارای دو تالار بزرگ به بلندی ساختمان و در اطراف تالارها اتاقهای دو طبقهٔ کوچک، برخی مشرف بر تالار. بر سه جانبِ یکی از خانه ها نیز آپارتمان ساخته بودند. چوبکاری و آینه کاری پنجرههای این خانه به گونهای بود که نور و هوا به درون می آمد ولی داخل اتاقها از بیرون دیده نمی شد. چندین اتاقی هر دو خانه دارای بخاری بودند. جالبترین بخش، حجرههای تابستانی بود که برای پناه بردن از گرما ساخته بودند:

هر خانه یک زیرزمین داشت. یکی تالاری بود بزرگ با دیواری زیبا از آئجر و ساروج و خانهٔ دومی در زبرزمین هم عین تشکیلات بالای ساختمان را داشت. روشنایی اتاقها و تالار از پنجرههای کوتاه و عریض نزدیک سقف تأمین می شد. این ساختمان ناتمام است و پس از اتمام، دیوارها را نقاشی می کنند و در وسط تالار حوض و فواره ساخته، آن را «زیرزمین» و «ته خانه» می گویند. حتّی فقرا هم در خانه هایشان زیرزمین دارند، امّا هرچه به سمت غرب پیش برویم نیاز به زیرزمین کمتر می شود. همیشه در اتاق خودم می نشستم و در هوای گرم آن را خوب و موافق می یافتم.

روز ورود ما، هنگام ناهار غذاهای بسیار عالی و گوناگون از جانب شاه فرستادند. پس از آن غذای انگلیسی خودمان را داشتیم؛ اما شاه همچنان به فرستادن صبحانه، ناهار و شام برای دو هزار نفر (که بیش از شمار اعضای سفارت بود) ادامه داد؛ با دویست اسب به علاوهٔ فیل و چیزهایی دیگری که فرستاد. در پایان نخستین ماه به دشواری بسیار توانستم به شاه بتبولانم که از این ضیافت بسیار پرتکآف دست بردارد.

پس از ورود، افراد دارای مناصب مختلف از جانب شاه یا شخصاً به دیدارم آمدند. مذاکرات متعددی با شیر محمدخان و میرزانی خان Meerzanee (شاید میرزانی) ـ که هر دو وظیفهٔ پذیرایی هیأت را داشتند ـ انجام دادم. همچنان شمار معتنابهی از مهمانداران را دیدم: میر ابوالحسن خان پارسیوان که خانوادهاش از مدتها قبل در کابل اقامت گزیده بودند و او از رتبهٔ یک سرباز معمولی (یا چنانکه برخی میگنتند از خیاطی) به مقامات بُلند صندوقدارباشی، قوللر آغاسی و حکومت پشاور رسیده بود. مردی بود خوش سیما باگونهای شرخ و جنهٔ کوچک. رفتاری محجوبانه و صدایی نارسا داشت که نخست برای ما خوشایند نبود. با این همه، سپس دریافتیم که او از مشاهیر مردم خویش و از کسانی است که بسادگی نمی توان در بین پارسیوانان یافت.

### آداب سفارت و باریابی به حضور شاه

نخستین هفته، بدون معارفه با شاه گذشت؛ زیرا در شیوهٔ باریایی اختلاف سلیقه داشتیم. شیوهٔ معمول باریایی که ـ به روایت وزیران ـ بر سفیران ازبک، تاتار و حتی بر برادر پادشاه اعمال می شد، برای ما اندکی نامعقول بود:

سفیری که قرار است به شاه معرفی گردد، توسط دو افسر ـکه بازوهایش را محکم گرفتهاند ـ آورده می شود. همین که چشمش به شاه ـکه در منظری بلند نشسته ـ بیفتد، باید فاصلهٔ معینی را دوان دوان پیش رود. پس بایستد و شاه را دعاکند. پس باید دوباره بدود و بازهم دعاکند. پس از یک دویدنِ دیگر، شاه صدا میکند: «خلعت!» و یکی از افسران دربار به ترکی می گوید «گت سن

Get Sheen» یعنی «دور شو» پس سفیر نگونبخت باید دوان دوان از دربار بیرون رود و دیگر شاه را نبیند تا آنکه به صفت یکی از حاضران خصوصی به نزدیک اعلیحضرت فرا خوانده شود.

سرانجام کارها رو به راه شد و صبح پنجم مارس به سوی کاخ پیش رفتیم. از سه میدان گذشتیم. در راهی به طول یک میل مردم در برابر پنجرهها و بر بام خانهها به تماشای ما جمع شده بودند. سرانجام در فضایی باز، مقابل کاخ سلطنتی رسیدیم. بر تپهٔ مجاورِ کاخ، انبوهی از مـردم مـانند تماشاچیان تئاتر نشسته بودند. وقتی به دروازه نزدیک شدیم در حالی که موزیک شاهی نواخته میشد، از ما خواستند بسیاری از همراهان را همانجا بگذاریم و خواستند که نواختن شیپور و طبل را هم متوقف کنیم. مدتی بعد داخل شدیم. فرود آمدیم و پس از پیمودن حدود صدگز از پلهها بالا رفته، وارد اتاق باریک و درازی شدیم که دو طرف برکنار دیوار در حدود یکصد و پنجاه نفر منظم نشسته بودند. این اتاق را «کشیک خانه» میگفتند؛ اتاقی نازیبا و شکسته و ریخته که با قالی و نمد فرش شده بود. ما را به صدر اتاق راهنمای کردند که در آنجاگروهی با جامههای فاخر نشسته بودند و با دیدن ما از جا برخاستند. مردی خوشسیما و باوقار ما را استقبال کرد که بعد دانستیم امام محضور و صدر شئون دینی است. وقتی نزدیکش رسیدم تعظیم کرد. دستهایم را در دستهایش گرفت و مرا پهلویش نشانید. پس به خوشامدگویی وتعارفات و پرسوجوهای معمولی پرداخت. پیش روی من تنی چند از بزرگان اشراف دربار نشسته بودند که کلاههایی آراسته به جواهر و پر داشتند. پایین تر، عدهٔ دیگر ـ برخی چون پارسیوانان و برخی درانیان ـ و پایین تر از آنان تنی چند از بزرگان قبایل کوهستانی پشاور نشسته بودند. افراد پایین تر از آنان کلاههای عجیب و مسخرهای داشتند و مانند فراشان لباس پوشیده بودند. عموماً سرخ و سیاه بودند و قیافههای غریب و جلوهای بیمزه

امام مردی سرزنده و خوش طبع بود که در حدود چهل سال داشت. قبایی از شال ـ با سجافهای پوستی ـ پوشیده بود و از هر نگاه، شخصی عامی و غیر روحانی به نظر می رسید؛ اما با آغاز کردن مباحث دینی شخصیت خویش را آشکار ساخت. در مورد فرقه های مسیعی پرسشهایی کرد و در بارهٔ فِرَق اسلام توضیحاتی داد. سپس مرد خوش سیما و خوش لباسی که اندکی دور تر در برابر ما نشسته بود از آموزش و پرورش در انگلستان و شمارهٔ دانشگاهها و علومی که در آنها تدریس می شود پرسید که به آنها جواب داده شد. سپس همان شخص پرسشهایی در مورد نظام ستاره شناسی کرد؛ امّا «چاووش باشی» وارد شد و چیزهایی گفت که در پی آن همهٔ حضار ـ بجز میرابوالحسن و

پسرش ـ به دنبال او رفتند. پیش از آن هم بیش از یک بار صدایی مانند آماده باش سواره نظام و صدای پاشنه های آهنین سربازان گارد و دیگران که آمادهٔ سلام شاهی می شدند به گوش رسید و پس از ختم مراسم سلام بسرعت بازگشتند.

مدتی در کشیک خانه ماندیم و میرابوالحسن با ما سخن گفت و مسائلی را که در ارتباط با ما فوقالعاده در اشتباه بودکشف کرد. از جمله این که تا آن روز فکر میکردکلکته در انگلستان است یا اینکه اعضای سفارت هندیان انگلیسی تبار هستند.

در این هنگام چاووش باشی در رسید. او بزحمت فهرستی را از نامهای ما تهیه کرده بود که بسیار با خستگی ادا می کرد. گفتی فراگرفتن این نامها بسیار دشوار بود. سپس در مورد مراسمی که بایست ـ بسیار مؤدبانه ـ به انجام می رسید، توضیحاتی داد، و مکزر خواهش کرد که هنگام معرفی به حضور شاه نامهای خویش را در گوش او تکرار کنیم. پس ما را به یک راهرو سراشیب راهنمایی کرد. پس از گذشت از در وعبور از برابر نوعی پرده نا گهان وارد محوطهٔ وسیع دربار شدیم شاه بر جایی مرتفع در صدر نشسته بود. حیاط دربار مستطیل شکل بود و دیوارهای بلند داشت که بر روی آن تصاویر درختان سرو نقاشی شده بود. حوض و فؤارهای در وسط قرار داشت. در برابر هر یک از دیوارها سه ردیف محافظان شاه صف کشیده و افسران و صاحب منصبان برحسب مقام در مواضع مختلف ـ به فاصلههای معین از شاه ـ ایستاده بودند. در انتهای دربار ساختمان مرتفعی بود با دیوارهای پخته که تزئینات طاقنماهایش قوسی بود و در و پنجره نداشت. بالای آن طبقهٔ دیگری دیوارهای بخته که تزئینات طاقنماهایش قوسی بود و در و پنجره نداشت. بالای آن طبقهٔ دیگری داشت. شاه بر تخت بزرگ مطلا در طاقنمای وسط نشسته بود. سیمایی موقر و شاهانه داشت تاج و داشت. شاه بر تخت بزرگ مطلا در طاقنمای وسط نشسته بود. سیمایی موقر و شاهانه داشت تاج و جامههایش همه گنتی شعلهای از جواهر بود. خواجگانش پایین تخت او نشسته بودند. خواجگان جاموش و بی حرکت.

با دیدن شاه، کلاههایمان را برداشتیم و برای تعظیم خم شدیم. دستها را به سوی آسمان گرفتیم یعنی که دعا میکنیم. سپس به جانب فواره پیش رفتیم. در این هنگام چاووش باشی نامهای ما را بدون القاب و احترام بر زبان آورد و در پایان گفت: «اینان از اروپا به سفارت نزد اعلیحضرت آمدهاند؛ بلایتان به جانم». شاه با صدای بلند و مطنطن پاسخ داد «خوش آمدهاند». و چون دستور «خلعت» داد، همان مراسم را تکرار کردیم. در این هنگام یکی از افسران دربار کلماتی به ترکی گفت که به دنبال آن گروههای سربازان، دربار را ترک کرده، به بیرون دویدند. صدای

چکمههایشان بر روی سنگفرش و صدای به هم خوردن اسلحه به گوش میرسید. صدای افسر تکرار شد و با هر صداگروهی از سربازان میرفتند. با صدای چهارم خانان هم رفتند؛ جز تنی چند که اکنون پیشتر فرا خوانده شدند. شاه از تخت شاهانه برخاست. از پلهها پایین آمد و در حالی که بر دو تا از خواجگان تکیه داده بوده از نظر ما دور شد. خانانی که مانده بودند، همچنان دویدند و ما نزدیک پلههایی که با قالی بسیار عالی فرش شده بود، رسیدیم. ایستادیم تا خانان بالا دویدند و منظم ایستادند. پس ما هم بالا رفته، وارد تالار شدیم. شاه رو به روی در، بر تختی کوتاه نشسته بود. ما به یک صف ایستادیم. شاه کابل احوال تندرستی اعلیحضرت و فرماندارگُل را پرسید و اظهار امیدواری نمودکه روابط دوستانه میان ملّتهاگسترش بابد و من پاسخهای مختصری دادم. آقایان اعضای اسفارت عقبتر رفتند و من و آقای استراچی را گذاشتند تا نزدیک اعلیحضرت بنشینیم. امام و منشی باشی نزدیک ما ایستاده بودند . نامهٔ فارسی فرماندارکُل گشوده و توسط منشی باشی به زبانی رسا و بسیار شیرین قرائت شد و شاه جواب مناسبی داد و دوستیش را نسبت به ملّت انگلیس و اتحاد با آن اعلام و اظهار آمادگی کرد که به هرگونه مذا کرهای که من مأمور آن شده باشم توجه کند. پس از پاسخ من اعلیحضرت سخن را عوض کرد و چیزهایی از سفر ما و از کشور ما پرسید. چون دریافت که آب و هوا و فرآورده های انگلستان و کابل با هم شباهت دارند، گفت: طبیعت هم این دو سلطنت را متحد ساخته است و علائق دوستانهاش را تکرار کرد. سپس پنرسیدم که آیا اعليحضرت ميل دارند مذاكرات را آغازكنند؟ جواب دادكه من خود فرصت مناسبي را تعيين و با او یا وزیرانش مذاکره کنم و من مرخص شدم.

# وصف شاه کابل

شاو کابل سیمایی خوش داشت. تقریباً سی ساله مینمود. چهرهاش گندمی و ریشش سیاه وانبوه؛ بزرگ منشانه و دلپذیر. صدایش رسا وخطابش شاهوار. نخست پنداشتیم زرهی از جواهر پوشیده است و چون از نزدیک دقت کردیم به اشتباهمان پی بردیم: ردایی سبز پوشیده بود دارای گلهای زرین و گوهرهای گرانبها؛ زیوری از الماس بر سینه داشت، چون دو گُلِ زنبق؛ زانوبندهایی از همان جنس بر دو زانو و بازوبندهایی از زمزد بر بازوان و چندین گوهر دیگر بر دیگر جاهای پیکرش . الماس «کوه نور»، که میگویند بزرگترین الماس جهان است، بر یک بازویش بود. رشتهای مروارید هم مانند کمربندی که شست ببندند بر کمر داشت. تاجش نه اینچ ارتفاع داشت امّا همچون تاجهای اروپایی با گوهر تزیین نشده، بلکه یکپارچه از گوهرهای گرانبها ساخته شده بود.

چون تاجهای باستانی میدرخشید و از ورای اشعهٔ آن رشته های مخمل ارغوانی پیدا بود. شاخه های کوچک آراسته از تاج آویخته مینمود، ولی درک و توصیف دقیق آن همه آرایشهای بیچیده و خیره کننده ممکن نبود.

تخت پوششی از پارچهٔ مرواریددوزیشده داشت و شمشیری با چوگانی کوچک از جواهر بر آن طرح شده بود.

همهٔ جوانب اتاق باز و مرکز آن بر چهار ستون بلند استوار بود. فوّارهای مرمرین در وسط اتاق قرار داشت. خانه ها با قالیهای گرانیها فرش شده و بر کناره ها پارچه های ابریشم دوزی شده برای ایستادن گسترده بودند. منظرهای که از تالار معلوم می شد زیبا بود. پایین تالار باغی بود پر از انواع درختان، بخصوص سرو، پس چمنهای سبز با حوضها و جوهای زلال و پس از آن کوهها، برخی تیره و برخی پوشیده از برف.

از حضور شاه به کشیک خانه رفتم. همهٔ اعضای سفارت خلعتهای فاخر پوشیده بودند ۱.

در تعریفات بالا من بیشتر به جوانب درخشندهٔ مراسم توجّه داشتم و باید بگویم که برخی از چیزها بخصوص وضع و سیمای شاه توقعات مرا افزایش داده بود. چیزهای دیگر در برابر اینها ناچیز بودند، و کمتر نیکفرجامی دولت را وانمود می ساختند، بلکه جلوهای از یک سلطنت درخشان رو به زوال داشتند. این بود مراسم دربار عام کابل. بعداً فرصتهایی پیش آمد که با گوشههایی دیگر از خصوصیتهای مجالس شاه آشنا شده.

#### ديدار محرمانه

اعلیحضرت ابراز تمایل کرده بود که با من و آقای استراچی در یک آپارتمان پیوسته به حرمسرا دیدار خصوصی داشته باشد. حرمسرا جایی نبود که بیگانگان به صورت عادی در آنجا پذیرایی شوند. قرار شد شبانه و بسیار مختصر ـ با کمترین همراهان ـ آنجا برویم. پسر مهماندار راهنمای ما بود. این محل در یک سمت بالاحصار و مقابل محل پذیرایی عمومی ما واقع شده بود. در پای تپه

۱- هنگامی که ما در کشیک خانه بودیم، هدایای ما را نزد شاه برده بودند. افسران مسؤول رسانیدن هدایا آنقدر آزمندی داشتند که نمیخواستند چیزی به مقصد برسد. دوتا از شترانی راکه هدایا بر آنها بار شده بود، حتی چهار شتر سواری راکه اشتباها وارد قصر شده بودند نگه داشتند. فیلبانان را در اسطبل غارت کردند و دو خدمهٔ مشعلدار انگلیسی را میخواستند جزو هدایا بشمارند. شاه از میان هدایا یک جفت تفنگچهٔ گراند سنیور (Grand Signior) و یک چنگ (Organ) را بیشتر پسندیده بود. همچنان از جورابهای ابریشمی میا خوشش آمده و پیام داده بود چند تا از آنها بفرستیم و بسیار از دریافت آنها شادمان شده بود.

چند تن معدود همراهانمان را ترک کردیم و از پلههایی که راهنمای ما در تاریکی به دشواری آنها را پیداکرد بالا رفتیم. از فراز پلهها دری کوچک به داخل قلعه باز شد و گروهی از نگهبانان هندی را دیدیم که لباس سپاهیان انگلیسی را به تن داشتند -منظرهای که دیگر ندیدیم- بعد در سکوت از چند حیاط گذشتیم، که پر از نگهبانان بودند. سپس از پلکان نیمهروشن بالا رفتیم و به یک راهرو کوچک تقریباً تاریک، پای پلکانی تنگ و تاریک رسیدیم. در اینجا چند نفر از جمله میرابوالحسن خان را دیدیم. برخی نشسته و برخی در راهرو اربابشان ایستاده بودند. اندکی بعد مردی خوش لباس آمد که ما را به خدمت شاه ببرد. پس از بالا رفتن از آن پلکان تنگ وارد اتاق کوچک پر نقش و نگاری شدیم که با قالی ابریشمی فرش شده بود. از چند اتاق ـ به همان شکل ـ و چند راهروگذشتیم. به همهٔ درها پردههای ابریشمی گلدوزی شده و یا منقش آویخته بودند. همهٔ اتاقها کمنور و خالی بود؛ بُحز یکی که قلیانچی شاه در طافچهٔ یکی از دیوارهای آن نشسته بود. سرانجام یکی از پرده ها بالا زده شد و به اتاقی رسیدیم که شاه در آن نشسته بود و در هر یک از شش گوشهٔ اتاق خواجهای دست بر سینه ایستاده بود. ما بایین اتاق، نزدیک ستونها نشستیم. امام پهلوی ما و میرابوالحسن با سه تن دیگر پشت سر ما و در برابر دیوار ایستاده بودند. شاه قبای شال زردوزی، با سجافهای زیبای آراسته به جواهر، به تن داشت. تاجش با تاجی که پیشتر دیده بودیم فرق داشت. کلاهی بود بلند و قرمز؛ پایین آن مخمل پهن سیاه جواهر کاری شده و قسمت جلو آن آرایش بسیار عالی داشت. دو کمان ظریف از طلا و جواهر در این ناحیه به طرزی که یکدیگر را قطع میکردند تعبیه شده بود؛ مثل تاجهای اروپایی. تاج در مجموع ترکیبی زیبا داشت.

پس از آنکه وارد شدیم و تعظیم کرده، نشستیم، شاه به ما خوشامدگفت و گفت که به دنبال ما فرستاده تا بی پرده سخن بگوییم و اظهار امید کرد که در پشاور به ما بد نگذشته باشد و ناراحت بود که چرا هنگام رسیدن ما، در کابل نبوده است ای چیزهایی در ستایش کشورش گفت و امام سخنان شاه را دنبال کرده، بر توصیف زیباییها افزود. او هر استان از قلمرو شاه را جدا گانه نام می برد و می ستود؛ اما کابل را برتر از همه می شمرد. شاه از سخنرانی امام متبسم گشته، آن را نشانهٔ میهن دوستی او دانست و گفت که امیدوار است کابل و همهٔ قلمروش را حکه حالا از خود ما پنداشته می شود ۲ دبینیم. سپس از جاهایی که من و استراچی دیده بودیم، پرسید. به آقای استراچی گفت که

۱- [میخواسته مهمانان را در کابل پذیرایی کند].

۲- [تعارفی است به مهمان].

درآمد ۷۱

شنیده است در ایران بوده، و از او سؤالاتی در مورد ایران کرد.

#### صفت قليان اعليحضرت

در جریان صحبت، یکی از خواجگان قلیان اعلیحضرت را آورد که هرگز بـاشکوهتر از آن ندیدم: قلیان طلا، درخشان وگوهرنشان. سر قلیان که تنباکو در آن میریزند به اندازهٔ یک کبوتر، به هیأت طاووش، میناکار وگوهرنشان بود.

آخر شب امام به ما اشارهٔ حرکت داد. از همان راه که آمده بودیم و به همان شیوه بازگشتیم. شهر آرام و خاموش بود. مذاکره با شاه اثر مطلوبی بر ما نهاده بود. یافتن پادشاهی به بزرگمنشی و شکوه و وقار او در شرق دشوار است.

تا دیدار ما با شاه تکمیل نشده بود، هیچیک از آقایان ااعضای اهیأت، مجز برای تفریحی کوتاه بیرون نمی رفتند؛ امّا پس از آن، سوار می شدند و صبح و عصر ساعتها به سیر و گردش می پرداختند. هم به بازدید بزرگانی می رفتم که به ملاقات من آمده بودند، و بزودی با پشاور و حومهٔ آن بخوبی آشنا شدیم.

# جلگة پشاور

جلگهای که پشاور در آن واقع شده تقریباً مدور و قطر آن در حدود سی و پنج میل است. جز بخش کوچکی در شرق، تمام شهر را کوهها در برگرفتهاند. سلسلهٔ هندوکش در شمال و قُلهٔ سفیدکوه در جنوب پیداست. ناحیهٔ شمالی شهر را سه شاخهٔ رود کابل از هم جدا کرده است؛ این شاخه ها پیش از گذشتن از جلگه با هم یکجا میشوند. نهرهای بارا Barra و بودینه Budina هم از کوهها سرازیر شده شهر را سیراب می سازند و به رود کابل می پیوندند.

در ماه مارس که وارد پشاور شدیم ارتفاعات کوهها پوشیده از برف، امّا صحرا سبز و خرّم و هوا خوش بود. بیشتر درختان بی برگ و برخی به برگ نشسته ، منظرهای زیبا ساخته بودند. دو هفته پس از آن، باغهای بیشمار و تک درختها پوشیده از شاخ و برگهای تازه شدند. درخشش و طراواتی که در تابستانهای مکرّر هند هرگز ندیده بودیم. نهرهای متعدد در دل صحرا روان بودند و بستر آنها پر از درختان بید و گز بود و باغهای پر از میوه همچون گیلاس، هلو، سیب، گلابی و انار فراوان بود. درختان پر شکوفه منظرهای را به وجود آورده بودند که هرگز پیش از آن ندیده بودم. زمینهای کشت نشده، پوشیده از سبزه و چمنهای پرپشت بودند که نظیر آن را جز در انگلستان نمی توان یافت. بیشتر جلگه بخوبی کشاورزی شده و با جویها و نهرها آبیاری می شد و ناحیه ای پرجمعیت بود.

ستوان مکارتنی از فراز یکی از ارتفاعات سی و دو روستا را بررسی و پیمایش کرد که همه داخل یک دایرهٔ چهار میلی بودند. روستاها همه بزرگ و منظم و در میان انبوه درختان نهان بودند. بر روی نهرها پلهای کوچکی از سنگ و آجر و مصالح ساختمانی بنا شده و در دو سوی هر پل برجهای تزئینی ساخته بودند. بیشتر درخنان صحرا را توت و دیگر میوه ها تشکیل می دادند.

بجز چند نخلستان زیبا دیگر درختان بلند عبارت بودند از انجیر و گـز - Ficus Religiosa بجز چند نخلستان گر در اینجا به سی یا چهل پا میرسد. برگهای آذ مانند بـرگ سـرو و جنگلهای آن انبوه، متراکم و تاریک است.

### شهر پشاور

شهر پشاور بر روی یک سطح ناهموار بنا شده است. محیط شهر بیش از پنج میل و جمعیت آن در حدود یکصد هزار نفر است. خانه ها آنجری ـ بیشتر خشت خام ـ است با قابهای چوبی. بیشتر ساختمانها سه طبقه و طبقهٔ زیر مخصوص مغازه ها است. خیابانها تنگ است و چرخ و ازابهای در آنها دیده نمی شود. سطح خیابانها سنگفرش و رو به وسط شیبدار، لغزنده و پر زحمت است. دو سه جوی در قسمتهای مختلف شهر روان و درختان توت و بید در کنار آنهاست. بر روی این جویها پلهایی ساخته اند که چیز قابل وصفی ندارد.

شهر دارای چند مسجد است؛ امّا نه آنها و نه ساختمانهای عمومی دیگر، چیز قابل مشاهدهای ندارند؛ جز بالاحصار و یک کاروانسرای زیبا. بالاحصار دژی است نه چندان استوار در شمالی شهر: چند تالار زیبا دارد با جلوهای خیالانگیز که در اطراف آن باغهایی خوشهوا و دیدنی است. اما چون این محل اقامتگاه موقتی و احتمالی شاه است، چندان توجهی به آن نشده و به غفلت سپرده شده است. از سمت شمال منظرهٔ باشکوهی نمایان است، اما از جانب شهر نشانههای بارزی از شستی و زوال در آن به نظر می رسد. برخی از بزرگان کاخهای باشکوه دارند ولی عدهٔ کسی از اشراف در این شهر خانه گرفتهاند.

مردمان پشاور هندی تبارند، اما زبانشان پشتو ونیز هندکی Hindkee است.

شماری از ملیتهای دیگر هم در این شهر زندگی میکنند. هنگام دیدار شاه از پشاور، اجتماعات افزایش یافته است. در بازگشت از گردش بامذادی چندتا از این اجتماعات را دیدیم؛ آرامش و سکوتِ اوّل بامداد جایش را به جنب و جوش و رفت وآمد داده بود. اندکی پیش از طلوع آفتاب، مردم برای ادای نماز صبح به مسجد می رفتند. پس از نماز، معدودی مشغول روفتن کوچهٔ مقابل

خانهٔ خویش بودند و برخی از بزرگان با افراد و همراهانشان به سوی دربار روان بودند. آنان همیشه سوار بر اسب بودند و ده دوازده آدم پیاده، منظم و خاموش پیشاپیششان میدویدند و چیزی جز صدای پایشان شنیده نمیشد.

در بازگشت، خیابانها پر از آدم بود. از هر ملیت و از هر زبان، با سیماها و جامههای متنوع و رنگارنگ. مغازهها باز بودند. میوههای خشک، گردو، نان، گوشت، کفش، زین و یراق اسب، توپهای پارچه، لباسهای دوخته، پوستین، چکمه، کتاب وجز آن در مغازهها به نمایش گذاشته شد، یا آویخته شده بود. میوهفروشی ها از جمله، جلوه و زیبایی خاصی داشتند (در این دکانها سیب، خربزه، آلو وحتی نارنج که در پشاور اننک است، همراه با میوهٔ هندی موجود بود). طباخیها که در آنها با ظرفهای سفالین که مانند چینی نقاشی شده بود ب پذیرایی می کردند. سبزی فروشان و ماست فروشان و دیگران برای فروش متاعشان آواز می دادند. سقایان مشک بر دوش جامهای برنجی را به صدا در آورده، یک جام آب را به یک پول سیاه می فروختند. مردمان شیر، بن عمامههای سفید، برخی با رداهای سفید و آبی و برخی با پوستین؛ پارسیوانان و افغانان بیراهنهای پشمی قهوهای یا شنلهای چیندار و کلاه پوست سیاه یا ابریشمی رنگین؛ خیبریان با صدالهای ساده و جامههای غریب Wild و حال و هوای کوهستان؛ هندوان با ویژگیهای خودشان که ریشهای بلند را با جامههای هندی یکجا داشتند مهزارهها با کلاههای پوستی مخروطی که اطراف آنها چرمهدوزی شده، با صورتهای گرد و پین، چشمان تنگ، ریشهای تُنک و کم مو که به اطراف آنها چرمهدوزی شده، با صورتهای گرد و پین، چشمان تنگ، ریشهای تُنک و کم مو دکه به عکس در آنجا ریش انبوه و بُربُشت آرایش چهرهٔ مردان است درهم آمیخته بودند.

در این میان زنانی انگشتشمار، با بُرقعهای بلند و سفید ـ که تا پُشت پا می رسید ـ دیده می شدند. همچنان افرادی از خدمهٔ شاه با کلاههای عجیب و غریب و رفتار سبُک که خاص آن طبقه است. گاه گروهی اسبسوار مسلّح می گذشتند که صدای نعل اسبان بر سنگفرش و صدای براق آنان از ورودشان خبر می داد. شاه که بیرون می آمد، خیابانها پُر از اسب و آدم می شد و شتران عربی که چرخها را می کشیدند و پرچمهای سرخ و سبز ـ و همیشه شتران عربی یا شتران سنگین باختری پشمالو، باربر پشت به آهستگی در خیابانها روان بودند و استرها که به دسته های هشت تایی و ده تایی بسته شده و در حاشیهٔ جاده می رفتند تا پس از کار، خود را خنک بسازند، در حالی که صاحبانشان در «غذاخوری» مشغول بودند، یا کنار خیابان قلیانِ کرایهای می کشیدند. از میان این صاحبانشان در «غذاخوری» مشغول بودند، یا کنار خیابان قلیانِ کرایهای می کشیدند. از میان این همه ازدحام، بدون جلب توجهی می گذشتیم. مگر اینکه عابری با تعظیم و دست بر سینه «سلام

علیکم» میگفت یا گدایی که چیزی میگفت و میل داشت از خان فرنگی طرفی بربندد و به ما خاطر نشان میکردکه زندگی ناپایدار و سود خیرات ابدی است و به یاد میآورد میکردکه اندک کمک ما برای او ارزش بسیار خواهد داشت.

گاه بچهای ما را از پنجره نشان میداد و با فریاد «او فرنگیا» زنان و کودکان خانه را پشت پنجره میکشانید که تا از نظرشان غایب نشده بودیم تماشایمان میکردند. خیابانها بندرت شلوغ میشدند؛ مگر اینکه گاهی عدهای سوار دنبال علوفه میرفتند و در راه به سرود پشتو و یا فارسی یکی از همراهان گوش میدادند. دیدن افرادی از طبقات پایین بایز شکاری به دست و تازی در یکی از همراهان گوش میدادند. دیدن افرادی از طبقات پایین بایز شکاری به دست و تازی در پی مامری عادی بود. بارها شکاریان را میدیدیم که از مزارع گندم، بلدرچین امیگرفتند. آنان دام (توری) را بر روی مزرعه میگستردند و دو مرد ریسمانی را از روی دام تا جانب دیگر مزرعه که ساقه های گندم را می ارزانید میکشیدند و پرندگان را به دام می انداختند. شمار این شکاریان اندک نبود آ

مردم شهر فوق العاده مؤدب و خوش معاشرت بودند. غالباً ما را به باغها دعوت می کردند. در روستاها هرکس ما را می دید، خیرمقدم می گفت. بسیاری، از اعضای هیأت می خواستند که آنان را افتخار ببخشند و خانه شان را خانهٔ خود بدانند. گاهی جلو اسب اعضای سفارت را جسبیده از آنان تعهد می گرفتند که باید روزهای آینده ـ از صبح ـ مهمانشان شوند و برای تأکید این وعده دستهایشان را در دست می گرفتند .

۱- إدركابل بُوذنه و در خراسان كَرُّك گويند].

۲- افغانان به شکار و نگهداری باز علاقهٔ فروانی دارند. شاه نیز مانند عامه مردم به شکار باز علاقه مند بود. و برای شکار ـ در حالی که باز بر روی دستش و یکی از همراهان به دنبالش بود ـ به بیرون شهر می رفت. ۳-گزارش زیر یکی از این مهمانیها را نشان می دهد که یکی از اعضای هیأت در یک روزنامهٔ کلکته به چاپ رسانیده است:

<sup>«</sup>روز موعود فرا رسید. طبق وعده به دهکده رفتیم. خان ده و همراهان ـ در باغی پر از درختان توت که جویی در یک سمت آن روان بود ـ با مهربانی ما را استقبال کردند. تشکیچه ها را دورادور حصیرهای سرد انداخته بودند. بسیاری از مردم ده آنجا بودند. نشستیم و ساعتی گپ زدیم: از شاه، وطن، فرآورده ها و از چیزهای دیگر. ما را به شکار دعوت کردند امّا هوا خیلی گرم بود. وقتی صحبتها گل می کرد، مرد روحانی و مدیر مدرسه ابیات و غزلهایی از حافظ می خواند. انجمنی دلپذیر، عالی و سرگرم کننده بود. مدیر مدرسه مردی جَلد و هوشیار بود. مُلاً مزاحهایی تند می کرد. صبحانه حاضر شد. و برای صرف آن به خانه رفتیم. پلو بسیار عالی و شیر خوشمزه ای بود. غذای بسیار دلخواهی خوردیم و با نشاط تمام به شهر بازگشتیم. از همه چیز خوشحال

درآمد ۷۵

طبیعت منطقه، دیدنیهای بدیع و حوادث جالب در میان آن مردم بی پیرایه Wild و خارق العاده، گردش شامگاهی ما را جالب و دلپذیر میساخت. گردش شامگاهی ما نیز نشاط کمتری نداشت.

به باغهای بیرون شهر میرفتیم. آرامش و غنای طبیعت و مناظر زیبا، شکوه کوهستان تیرهرنگ که غالباً درگیر ابر و باد بود، یا آفتاب صحرا برای ما خوشگوار بود.

باغها معمولاً با داشتن ساختمانها آرایش بیشتری دارند و گنبدهای مساجد جلوهٔ خاصی به آنها بخشیده اند. یک نمونه، بنای مرتفعی است که با برجهای متعدد و بلند پیرامونش از فعاصلهٔ دور شکوه و عظمت خاصی دارد که تصور نمی کنم از نزدیک نیز چنین باشد. خانه و باغی که روزگاری درخشش خاصی داشته و علیمردان خان یکی از بزرگان ایرانی بانی آن است. علیمردان خان در سراسر مملکت ـ از مشهد تا دهلی ـ آثار و ابنیه ساخته و به یادگار گذاشته است و چند آرامگاه و مزار دیدنی که بیشتر جلوه بخش مناظر باغها و بساتین اطراف شده اند تا خود به خود اهمیت بسزایی داشته باشند.

بابر شاه با نشاط تمام از اطراف پشاور، مناظر رنگارنگ و از شقایقها و دیگر گلهای وحشی یاد میکند که چمنزارهای مجاور را پوشانیده است. با همهٔ احترامی که به درست بودن توصیف این نویسندهٔ محقق دارم باید اعتراف کنم که من چیزی که قابل مقایسه با توصیف او باشد ندیدم. آنچه برای ما جالب و خرسندکننده بود دیدن گلهای قاصدک و دیگر علفهای هرزی بود که در انگلستان هم یافت می شوند. فراوانی گل گلاب در اوایل تابستان هم برای من بسیار جالب بود. در آن هنگام کمتر بچهٔ سائل یا فقیری را می دیدیم که دستانش پر از گل نباشد.

پشاور براستی باغهای پرگل داشت که با ترتیب خاصی کاشته شده بودند. توصیف یکی از این باغهاکه به شاه تعلق دارد و زیباترین باغهای پشاور است تصویری از دیگر باغهای آنجا نیز به دست میدهد.

**<sup>→</sup>** 

بودیم؛ از تفریح، از جاهای دیدنی، از اینکه وعده داده بودیم که بازهم صبحانه ای مهمانشان شویم؛ شکار باز کنیم و به آنان شکار با تفنگ را یاد بدهیم. در میان آنان پیرمردی بودکه با احمدشاه [ابدالی] به جنگ پانی پت رفته، در حملات دهلی و آگره و مترا شرکت کرده بود. اکنون در نود و پنج سالگی چشمانش خوب می دید و حافظه اش بخوبی کار می کرد.

### باغ معروف پشاور

این باغ، باغ شاه زمان نام دارد و مستطیل شکل است. چند ساختمان زیبای بالاحصار و بخشی از تپهای که قلعه برآن واقع شده در این باغ داخل است. دیگر سمتها با دیواری احاطه شده است. بخش شمالی خارج از محدودهٔ منظم باغ و پر از درخت است.

دیگر بخشها به صورت مربعی است که با خیابانهای متقاطع تقسیم شده است. خیابانی که از شرق به غرب می رود با ردیفهای درختان سرو و چنار احاطه شده، دارای سه راهرو متوازی و دو بستر از گلهای خشخاش است. راه درآمد در شرق این خیابان است و بر جانب غرب حیاطی است با یک تالار زیبا و دو آیارتمان دیگر. فاصلهٔ شمال ـ جنوب نیز با درختان سرو و چنار مرزبندی شده است. که در میان آنها گلهای رُزِ سرخ، سفید، زرد و چینی، یاسمن سفید و زرد، سیستوسهای Cistus گلدار و دیگر گیاهان گلدار دیده میشدند که برخی از آنها را در انگلستان دیده بودم و بسیاری هم برای من تازگی داشتند. در شمال این فضای باز حیاطی است نظیر آنچه پیشتر شرح داده شد. در فاصلهٔ میان پیاده روها شش حوض نزدیک به هم طوری تعبیه شده که پیوسته آب از یکی به دیگری ـ مانند آبشارهای کوچک ـ میریزد و به استخری در وسط باغ منتهی میشود. در وسط استخر اتاق تابستانی دو طبقهای است که با فوارهها احاطه شده، همچنان یک ردیف ـ شصت و نُه فواره ـ تا وسط حوضها تمام روز جاری و با آن هوای تابستانی بسیار سازگار است. دیگر قسمتهای باغ پر از درختان میوه است ـکه در پشاور رشد میکنند و پیشتر یاد شد. برخی چنان پربرگ و بار بودند که نمیگذاشتند پرتو آفتاب به زمین بىرسد و محوطههای سرد، کـمنور و خوش منظر ساخته بودند. پیش ازظهر وقتمان را در اینجا یا در اتاق تابستانی گذراندیم و ناهار راکه عبارت بود از نان و مرغ بریان در آنجا صرف کردیم. سپس به خانهای که با قالی و نمد فرش شده بود رفتیم. در این خانه برای ما میوه آوردند و وقت ما صرف خواندن اشعاری شدکه بر دیوارها نوشته بودند. بخشی از این اشعار در ناپایداری دولت و سعادت و بخشی وصفالحال شاه بود. حدود ساعت سه برای قدم زدن بیرون آمدیم. پیادهروهای شرق و غرب که به کوهها منتهی می شد زیبا و فضایی که از شمال به جنوب ادامه داشت خیلی بهتر از دیگر باغهای آسیا بود که دیده بودم. در پایین بالاحصار که در این بخش بسیار زیباست ایستادیم. فواره هما به آفتاب چشمک میزدند، و نور آنها بر درختان وگلها و بوتهها پخش میشد، و هر جانب قرینهٔ زیبا ومناسبی با

جانب دیگر بود. ساختمانها عالی، روشن و متناسب با وضع باغ بودند.

زمینهای اطراف، سرسبز؛ انبوهی از درختان و تکدرختها، و کوهها ـ که در این ناحیه بسیار بلندند - دورنمای خوبی برای مناظر به وجود می آوردند و سلسله های متعدّد، زیبایی و تنوع خاصی به آن فضا می بخشیدند. پس از مقداری قدم زدن به آقایانی ملحق شدیم که برای مصاحبت ما تعیین شده بودند. آنان کنار یکی از حوضها نشسته، دستها را در آب خنک فرو می بردند. پس از مدتی گفت و شنود با آنان، پیش از غروب آنجا را ترک کردیم. گزارش دیدنیها و ملاقاتهایی که داشتیم یی پایان و زحمت آور است. نتیجهٔ این مشاهدات در جای دیگری خواهد آمد.

### درباریان آگاه

دو تن از مهمترین کسانی که دیدیم، میرزاگرامی خان و مُلاّبهرهمند بودند. میرزاگرامی خان فرزند یکی از اشراف عالیرتبهٔ پارسیوان و مدتها در هند بود و با آداب واطوار ما بخوبی آشنایی داشت. او و خانواده اش به دلیل تقرّب به شاه محمود به هند تبعید شده بودند. او با وساطت اکرم خان اکنون توانسته بود بازگردد؛ ولی می بایست خیلی مواظب رفتار خویش باشد؛ زیرا هنوز در مورد ارتباطات گذشته اش بدگمانی وجود داشت. اطلاعاتی که در طول اقامت در هند اندوخته بود، حیرت آور بود؛ در حالی که تصور می شود تقسیم اروپا به ملتهای متعدد برای افغانان ناشناخته است، و رُخدادهای تاریخ اروپا حتّی در هند هم شنیده نشده است. من روزی برای برانگیختن تعجّب یکی از ملاقات کنندگان می گفتم که پس از ۱۷۴۵ دیگر طغیانی در میان مردم ما پیدا نشده است و سپس به نیروی دریایی مان اشاره کردم. پس از آنکه دیگران رفتند، میرزاگرامی با تبسم گفت که گویا من جنگ امریکا را از یاد برده ام و پس از آن با جدیت پرسید که پس از پیروزی ناوگان فرانسه، در حالی که ما مدّعی برتری در دریا هستیم، چرا نرخ بیمه کشتیهای انگلیسی بالا ناوگان فرانسه، در حالی که ما مدّعی برتری در دریا هستیم، چرا نرخ بیمه کشتیهای انگلیسی بالا رفته است. این مرد نجیب منشی باشی کابل بود.

مُلاً بهرهمند مردی بازنشسته، دانش پژوه و بسیار باهوش بود. در کسب دانش عطشی پایان ناپذیر داشت. به ماوراءالطبیعه علاقه مند بود و علوم ماوراءالطبیعه و اخلاق را ـ در حدی که در کشورش رایج بود ـ خوب می دانست. زبان سانسکریت را ـ که شاید هم میهنانش نام آن را هم نشنیسده بودند ـ فرا می گرفت تا بتواند به گنجینهٔ آموزشهای هندویی دست یابد. چندین مُلاّی دیگر هم داشتیم؛ برخی عالم، برخی ربوبی Deist، بعضی مسلمانان متدین و برخی متصوف. شاعران نیز ما را سرگرم می ساختند و مذایحی را که به ایلچیها و دیگر خوانین فرنگ گفته بودند با منقولاتی دور و

دراز از آثار خویش میخواندند.

در میان بازدیدکنندگان ما، سران قبایل اطراف پشاور، بازرگانان معتبر درانی و پارسیوان، درباریان پایین رتبه و نمایندگان سرداران والامقام، که می توانستیم اطلاعات فراوان منطقه ای از آنان کسب کنیم، بودند. علاقهٔ عمومی برای دیدن ما، امتیاز پذیرایی ما وامید بهره گیری از آزادی ما شمار بازدیدکنندگان را بیش از توان پذیرایی ما ساخته بود و پیوسته عدهٔ بسیاری از طبقات، پشت دروازه های محل سکونت ما ازد حام می کردند به حدی که دو تن از قابوچیان شاه مراقب بودند تا کسی به زور وارد نشود.

### ديدار شيخ عِوَض

در میان کسانی که دیده ام باید از روحانی معروف مشیخ عوض میاد کنم که شاه و وزیر غالباً به دیدار او می شتافتند و تا مکرر دستور نشستن نمی داد، در حضور او نمی نشستند.

در باغ کوچک شیخ عوض به دیدارش رسیدم. چند تن خوش لباس را دیدم که به ملاقات او می رفتند. شخصی که مرا خوشامد گفت جامهٔ کارگران داشت و پنداشتم یکی از بیئزنان باغ است. او شیخ بود و دیگران زائران والامقامی بودند که برای رعایت احترام از او فاصله گرفته، ایستاده بودند. در میان زائران، جوانی بود که می گفتند برادر ملکه و پسر وزیر سابق و فادارخان است. پیر Saint ما را بر کلوخهایی که تازه زیر و رو کرد نشانید واز هر دری نجز دین سخن گفت که شنیده است مردم اطراف پشاور بسیار کوشیده اند از ما تحفه بستانند و گفت سرداران افغان چنان حقه باز شده اند که از آنان شرم دارد؛ ولی او شاه را ستود. بسیار روان و ساده بدون تظاهر به روحانیت مخن گفت. گفت چیزی برای پذیرایی در خانه ندارد و تعارف کرد که کسی را برای تهیهٔ غذا به طباخی بفرستد.

درویش بزرگ دیگری هم بود که از دیدارم خودداری کرد. میگفتند ترک دنیا کرده و پیوسته به عبادت مشغول است. مبلغی کلان پول فرستادم و خواستم آن را خرج خیرات کند. پول را نپذیرفت امّا در حق شاه و در حق من دعا کرده، با پیامی از توجه من تشکر کرده بود.

اکنون وقت آن است که گزارشی از اوضاع دربار و دولت بنگارم تبا نشباندهندهٔ جریان مأموریت من باشد.

## احوال شاه شجاع الملک و لشکرکشی اکرم خان به کشمیر

شاه شجاعالملک، پس از برادرش شاه محمود، که بر اثر قیام همگانی خلع گردید، به تخت

نشسته بود. وقتی من به مملکت او رسیدم شش سال از پادشاهیاش میگذشت و چون یک شورش غیرمنتظرهٔ وزیرش را درهم شکسته بود، سلطنتش پایدار می نمود. اندکی پس از رسیدن من، شاه محمود به یاری فتح خان، سردار بارکزیان، کوششی نافرجام در بدست آوردن سلطنت کرده بود. شاه که غرب را امن پنداشته و خود را از نقشه های او ایمن احساس میکرد، آهنگ مشرق نمود و به پشاور آمد و بی درنگ سپاهی به سرداری اکرم خان به کشمیر ـکه آن وقت در تصرف پسر وزیر طاغی بود ـ فرستاد.

از حرکت این سپاه دیری نگذشت که خبر آمد شاه معمود قندهار را گرفته است. این خبر نخست موجب تشویش گشت؛ امّا با رسیدن خبرهای خوش از غرب، تشویش از میان رفت. در همین حال، خبرهای دلگرم کنندهای از اکرم خان میرسید و تمام مردم در پشاور منتظر سقوط کشمیرو بازگشت سپاه بودند، که میبایست برای فرونشاندن ناآرامی فوراً به شرق برود؛ اما با رسیدن اخبار مربوط به شکست کامل و تباهی سپاه اکرم خان همهٔ این امیدها بر باد رفت.

وزیر [اکوم خان] تکیه واعتماد بسیار بر مُتولّی، رئیس کوهستان مظفرآباد، داشت واز جهت تدارکات به او متکی بود. در عین حال غرور بی پایان و آزمندی او باعث شد این شخص مهم را ـ که امنیت تمام سپاه به او سپرده شده بود ـ بیازارد. تأثیر این اشتباه بزودی با کمبود آذوقه و تدارکات احساس شد. اما اکرم خان به آخرین گذرگاه رسیده بود که هرچند دیوار و برجهایی برای دفاع داشت، ولی احتمالاً بزودی آن هم از میان میرفت. سپاه نیز با روحیهٔ سپاههای نیازمند غرب برای ورود به این درّهٔ حاصلخیز جهد میکرد؛ ولی اکرم خان به مشورت متولّی گوش داد که میگفت: گذرگاهی به سپاه نشان خواهد داد که یک جناح از سپاه دشمن غافلگیر شود. سپاه حرکت کرد و وارد درّهای شد که از هر طرف توسط گروههای پیادهٔ خیبری و فلجی محافظت می شد. این تحرک بزودی کشف، و پیاده نظام به درون رانده شد. بعلاوه، میگفتند قسمتهای بالای دره پوشیده از برف و غیر قابل عبور است. اکرم خان اکنون همهٔ اعتمادش را باخته بود. یک روز بدون آذوقه در آن درّه ماند. سپاه در معرض آتش دشمن بود و با آنکه فاصله به حدی زیاد بود که جراحتی به کسی ماند. سپاه در معرض آتش دشمن بود و او آنکه فاصله به حدی زیاد بود که جراحتی به کسی متولی بر هراس اکرم خان افزود واو که میدانست چندر مورد تنقر سپاه است می ترسید که سپاهیان او را گرفته، به سردار کشمیر بسپارند؛ سرداری که اکرم خان باعث گرفتاری و قتل پدرش شده بود. بنابر این تصمیم به فرار گرفت. همهٔ سرداران، شبانه سپاه را ترک کردند و هر یک جدا گانه کوشیدند بابر این تصمیم به فرار گرفت. همهٔ سرداران، شبانه سپاه را ترک کردند و هر یک جدا گانه کوشیدند

از معابر کوهستانی بگذرند. بیشتر آنان پیش از رسیدن به مظفرآباد به دست کوهنشینان متولّی غارت شدند. اکرم خان نیز در محاصره افتاد ولی با پاشیدن سکّههای طلا مهاجمان را متفرق ساخت و فرصت یافت بگریزد.

سرانجام از سند گذشت. و به شهر آگورا Acora رسید. در آنجا مستقبلان با همان غرور پیشین استقبالش کردند. سپاهیانی که با سرداران می گریختند در بسیاری از مواضع اسلحه شان را به جا گذاشته بودند. برخی کوشیده بودند بزور از راه کوهستان بگذرند، ولی به سرنوشت اربابانشان مبتلا شدند. سرانجام از تمام لشکر بیش از دو هزار سپاهی به پشاور نرسیدند که پیاده، بدون سلاح و تقریباً برهنه بودند. این مصیبت هرچند بزرگ بود، ولی خبر آن بسیار مبالغه آمیز به پشاور رسیده بود. می گنتند همهٔ سپاهیان را سر بُریده اند. اکرم خان ناپیداست و مددخان گریخته است. در همین حال خبر پیشروی شاه محمود و تصرف کابل رسید که از پیشروی قریب الوقوع او به سوی پشاور حکایت می کرد. می گنتند برخی از قبایل مجاور پشاور نیز که هواخواه محمود بودند مسلح شده در انتظار فرصت، لعظه شماری دارند. سپاهیان در آستانهٔ شورش بودند و شایعات حکایت از این داشت که فرصت، لعظه شماری دارند. سپاهیان در آستانهٔ شورش بودند و شایعات حکایت از این داشت که مردم در انتظار وقوع انقلاب پیش از بامداد نبوده باشند. نگرانی ما هنگامی زیاد شد که مهماندار که مردم در انتظار وقوع انقلاب پیش از بامداد نبوده باشند. نگرانی ما هنگامی زیاد شد که مهماندار گذت در صورت بروز اغتشاش ما بدون تأخیر مورد حمله و غارت خیریان واقع خواهیم شد.

با همهٔ اینها شهر مانند روز اول آرام بود. مردم در مورد رخدادهای جاری با صراحت صحبت می کردند؛ اما هیچ کس کاری نمی کرد که نشان دهندهٔ انتظار ظهور انقلاب باشد. سرانجام نگرانیها از میان رفت ومعلوم شد که دشمن در کابل مانده و درگیر اختلافات داخلی است. اکرم خان نیز بازگشت و سرگرم گردآوری سپاه پراکندهٔ برگشته از کشمیر، تنظیم سپاه باقیمانده در پشاور و تهیهٔ سپاه جدید شد. وضعیت شاه هنوز امیدبخش نبود. همه چیز به پول بستگی داشت و شاه بسیار مغلس بود. بسیاری از سرداران می توانستند چارهای بیندیشند؛ امّا قلیلی همت این کار را داشتند. حتی اکرم خان که عامل بسیاری از بدبختیهای شاه بود و می دانست که ترقی یا تنزل او بسته به سرنوشت ارباب اوست، حرص و آز چشمانش را کور کرده بود و حاضر نشد بخشی از خزانهٔ عنگفتی را که از پدر میراث برده و یا خود به کف آورده بود به شاه ببخشد یا به او وام دهد. خصلت و خصوصیت شخصیت این وزیر عامل عمدهٔ ناتوانی شاه بود.

### اكرم خان

با همهٔ بی کفایتی اکرم خان در عرصهٔ سیاست، دشمنان هم معترف به شجاعت و دلیری او بودند. در ارتباطاتش مردی صدیق، راستگو، صریح، عادل و از طرفی بسیار حریص، متکبر، ترشرو و بدگمان بود. نیز خودستایی می کرد و بر دوستان خشم می گرفت. می خواست همه او را احترام بگذارند و نمی خواست دیگری نفوذ و تفوقی پیدا کند. من در جریان دیدار با اکرم خان همهٔ آن صفات حسنه را در او دیدم؛ بدون اینکه از نقاط منفی او چیزی احساس کرده باشم. اکرم خان مردی تنومند بود. بلندی قامتش به شش پا می رسید. قیافه ای گرفته داشت و ساکت می نمود. با آن همه، سکوت را شکست و بی پروا، شکست خویش را ـ که او خیانت در میان سپاه را عامل آن می دانست ـ حکایت کرد. در موضوعات دیگر نیز صحبتهای شنیدنی داشت. جامهاش ساده و بی تکلف بود. همهٔ خانان درانی که در سپا، بودند با اکرم خان بازگشته بودند، و من با همه ملاقات بی تکلف بود. همهٔ خانان درانی که در سپا، بودند با اکرم خان بازگشته بودند، و من با همه ملاقات می گفتند. پرسشهایی از آب و هوا و محصولات انگلستان و هند می کردند و از آنی کشور خود را شرح می دادند. گاهی هم داستانهای کوتاه و لطیفی می گفتند یا از ماجراهایی که برایشان پیش آمده بود حکایت می کردند. پس از هر ملاقاتی هدایا مبادله می شد. من به درانیان چیزهایی از مصنوعات اروپا و هند هدیه کردم و آنان به من اسب و سگ و باز بخشیدند.

#### شايعات

اندکی پس از رسیدن این خوانین و پیش از آنکه نخستین اندیشهٔ برخاسته از خبرهای بد از میان برود، هندویی در یک گذرگاه راه کابل گرفتار شده بود و فوراً در شهر شایع شد که آن هندو از خدمهٔ من وحامل نامه ام به عنوان شاه معمود بوده است، که در آن نامه شاه معمود را تشویق به آمدن به پشاور، گرفتن شاه شجاع و تصرف بالاحصار کرده بودم. با این آوازه ها، در شیر شایع شد که شاه میخواهد دستور تاراج اموال ما را بدهد. در نتیجه، شبر یکپارچه به هیجان آمده بود. مردم به هر طرفی بالا و پایین می دویدند. اسلحه شان را درست می کردند و چخماقها را روشین می نمودند. بزودی انبوهی از خلایق در پشت دروازه های اقامتگاه ما گرد آمدند. همهٔ آقابان در این احوال بزودی انبوهی از جمع بازدید کنندگان پذیرایی می کردند. اما کاپیتان پتمن Puman به آرانئی شمار نگهبانان را دو چند ساخت و دیگر تدابیر دفاعی لازم را به کار گرفت. در همین حال، ملا جعفر و

یکی دیگر از دوستان ما با اعلام خطرات بسیار رسیدند. نجواها و تحریکات بسیاری مشاهده می شد. امّا همین که همه چیز به اوج خویش رسیده بود، اکرم خان به دیدار ما آمد و گویا قرار شد که اجتماع بیش از آن ادامه نیابد.

دیگر اتفاق قابل ذکری نیفتاد؛ جز آنکه در چهارم ژوئن به افتخار میلاد اعلیحضرت عدهای از سپاهیان ما مثق نظامی کردند. در مراسم، اکرم خان و دیگر مقامات هم حاضر بودند. میدان مثق در چمنی سرسبز در میان تپه ها انتخاب شده بود. درانیان از نمایش تمرینات بسیار خوشحال شده بودند. حتی شاه نیز از فراز یکی از ارتفاعات بالاحصار مراسم را با دوربین تماشا کرده بود.

### نابساماني اوضاع

در این هنگام شاه به فکر تدارک سپاه افتاد. سپاهیانی که در کشمیر گرفتار شده بودند، اجازهٔ با او بازگشت یافتند. نیمی پیاده و بی سلاح بودند. دیگران حاکم کشمیر را می ستودند و ظاهراً به او تمایل بیشتری داشتند تا به شاه. سپاه عموماً ناراضی بود. سرداران از اکرم خان متنفر بودند. همهٔ افراد از رسوایی و بدبختی خشمگین و از نرسیدن حقوقشان ناراحت بودند. در خیابانها نزد هیأت می آمدند و آشکارا اکرم خان را دشنام می دادند. حتی از شاه هم مضایقه نمی کردند. اکرم خان براستی سبک شده و حتی موقفش را نزد شاه هم باخته بود. میرابوالعسن خان امیدوار بود بتواند اکرم خان را بردارد و کارها به قددخان سپرده شود. تأثیر این تغییرات در شورای سلطنت هم مشهود بود؛ جایی که همیشه آراء خوانین قبایل قابل تو جه بود؛ امّا اکنون هیچ کس نفوذی نداشت و در نتیجه هیچ تصمیم قاطعی گرفته نمی شد و اوقات بیشتر به تهمت زدن اعضا به یکدیگر می گذشت.

### حرکت شاه به سوی کابل

سرانجام تصمیم حرکت به سوی کابل گرفته شد. در ساعت حرکت که توسط امام تعیین گردیده بود تفنگی شلیک شد و متعاقب آن مَنزِلُنْمای شاه بر پاگشت.

منزلنما ستونی هرمی شکل بود که سی پا ارتفاع داشت و با پیچیدن پارچهٔ کرباس قرمز به دور چوبی ساخته شده بود و بر تارک آن قبهٔ بزرگ نقرهای می درخشید. منزلنما محل فرود آمدن و جهت حرکت را نشان می داد. پس از آن خیمه های شاهانه فرستاده شد. زیباترین این خیمه ها خیمه ای بسیار طولانی با حدود سی پا پهنا بود. داربست خیمه ها از چوب ساخته شده بود و در میان آنها پارچهٔ کرباسی رنگارنگ به کار رفته و سقف آن صورتی رنگ و بر چهار چوب استوار بود. بر فراز هر یک از چوبها قبهای نقرهای می درخشید. پس از آن، چندین خیمهٔ کوچکتر و همهٔ خیمه ها با

دیواری از پردهٔ کتان احاطه شده بودند. دو دستگاه خیمه همیشه شاه را همراهی میکند و با هر یک از آنها یک خانهٔ چوبی دو طبقه است که یکصد کارگر یکساعته آن را نصب میکنند. شهر پر جنبش و جوشش و در عین حال آرام بود. شماری از سپاهیان در پایین بالاحصار جابجا شده بودند. سرانجام شاه حرکت کرد.

چون سیاست حکومت بریتانیا عدم مداخله در جنگهای داخلی بود، می بایست نقطهای را تعیین کنیم که از آنجا هیأت بازگردد. همهٔ وزیران به این امر موافق بودند؛ زیرا پشاور جای مناسبی برای ماندن نبود. اکرم خان طرح رفتن ما به مناطق یوسفزی را رد و پیشنهاد کرد تا به ما اجازه داده شود در قلعهٔ آنک Attock جای بگیریم که در هر حال محل امنی است. این پیشنهاد هم رد شد و قرار شد به مرز شرقی برویم که خانوادهٔ شاهی را هم به آنجا می فرستادند. ترتیب کیارها داده شد و روز دوازدهم ژوئن به خیمه شاه رفتیم تا حرکت کنیم.

خیابانها شلوغتر از همیشه بود و چندین گروه سواره نظام و اسبهای بسیار عالی دیدیم. خیمهٔ شاه در باغی کنار استخر نصب و دور آن صفهای از سنگ و گل ساخته شده بود. خیمهٔ بزرگ یک جانب استخر راگرفته بود. در دو جانب دیگر خوانین دربار ـخوانین بزرگ، سمت راست و خوانین کوچک، سمت چپ ـ جاگرفته بودند. ضلع چهارم باز بود، تا شاه بتواند خیابانی راکه از دو ردیف سپاهی ساخته شده و از استخر تا در اصلی باغ امتداد یافته بود، ببیند. برای ما یک در فرعی را نشان دادند و به جانب راست که خوانین بزرگ بودند دراهنمایی شدیم. هنگامی که ما آنجا بودیم، چند گروه که از نزد دشمن آمده بودند، یکی پس از دیگری معرفی شدند. آنان از در مقابل خیمهٔ شاه وارد می شدند؛ به یک صف می ایستادند؛ نامهایشان خوانده می شد؛ طبق معمول به شاه دعا میکردند و باز میگشتند. در پایان دعا، تمام سپاهیان گارد محافظ، آمین میگفتند. وقسی ایس مراسم به پایان رسید ما را نزد شاه بردند. اکرم خان و مذدخان هم ما را همراهی کردند. شاه خطاب به من گفت که باید چنین حکومت بی ثباتی ـ که اکنون او دارد ـ برای ما عادی نباشد و گفت : او نیز در ناراحتی ما شریک است و نمیخواهد که ما در معرض درگیریها قرار گیریم؛ از این رو، میخواهدکه به جای امنی در مرز برویم تا بتوانیم براحتی به هند بازگردیم یا اگر مناسب بدانیم به او ملحق شویم. اعلیحضرت در سخنانش عباراتی عالی در حق ملّت بریتانیا به کار بُسرد و گفت امبدوار است بتواند ما را با خود به قندهار و هرات ببرد. در بایان سخنان او اکرم خان، مدد خان و امام شاه سخنانی ایراد کردند و در ضمن بر عبارتی از سخنان شاه تبصره کردند و ازعدالت، ایمان و

شهرت نیروی نظامی بربتانیا و از منافعی که از اتحاد با چنین مردمی عاید خواهد شد سخن گفتند. شاه در این مراسم کلاه قرمز و بلندی ـ که بر پایین آن مخمل سیاه پیچیده شده بود ـ به سر داشت. جواهر نداشت. چوبدستی، شمشیر و تفنگچهٔ کارایین در برابرش بر روی نازبالش نهاده شده بود. چند نفر در خیمه بودند که به نوبت او را باد می زدند. میر ابوالحسن خان هم در میان آنان بود. گرما و ناراحتی فکری، شاه را بیمار، خسته و فرسوده ساخته بود.

### بازگشت

طی دو روز دیگر با اکرم خان و چند شخصیت دیگر دیدار تودیعی داشتیم و شام چهاردهم به سوی سند روان شدیم. احوال شاه رو به بهبود داشت. سپاه نسبتاً خوبی تجهیز کرده و آمادهٔ حرکت در برابر دشمن بود. از طرف مقابل خبر می رسید که فتح خان حریف او [شاه محمود] را در دربار دستگیر کرده و دو قبیلهٔ بزرگ درانی دچار اختلاف شده بودند و چنین معلوم می شد که اکنون همهٔ گروهها از شاه شجاع طرفداری می کردند و این را از دعاهای مردم در حق او هم می شد فهمید. دادگستری او به گونهٔ قابل توجهی او را نزد مردم گرامی ساخته بود.

منزل اوّل در برابر ما چَمْکَنی، دهکدهای در چهار میلی پشاور بود. این ناحیه اکنون جمعیتی نداشت، به جای افراد متفرقه که مترصد فرصت برای غارت افراد مجرّد بودند و هنگام آمدن به آنان برخوردیم، اکنون گروههای راهزن را دیدیم که چندین شتر را با بار آنها که بدون محافظ به خیمه گاه می رفتند برده بودند. حسابدار هیأت جلو قاطری راکه مقداری روپیه، معادل هزار پوند، و شالهای نفیس بار داشت رها کرده و قاطر بارش را به زمین انداخته بود و راهزنان، آن را غارت کرده بودند.

پانزدهم ژوئن به راه ادامه دادیم. قافلهٔ ما اکنون شکل دیگری گرفته بود: قطارهای قاطر و یابو که برای باربری گرفته بودیم؛ با شماری از اسبان سواری و یدک با زین و لگام ایرانی و ازبکی؛ چکمه ها و شنلهای طبقات بالاکه خدمهٔ هندی ما پوشیده بودند؛ شماری از پشاوریان و دیگر مردمانی که همراه ما آمده و به فارسی سخن میگفند به قافله وضعیت تازهای بخشیده بودند. عده ای برای نشان دادن توجیشان ما را همراهی میکردند و برخی نیز در پی به دست آوردن هدیه بودند. پشاوریان، جز طبقات بالا، فوق العاده حریص می نمودند. آن روز را به راهنوردی در میان انهبوه درختان گزگذرانیدیم.

شانزدهم ژوئن از جنگل گذشته، به صحرای سرسبزی رسیدیم که چمن یکنواخت آن را

بوته های کوتاه خارِشُتُر، که افغانان جوز Jous میگفتند، تنوّع میبخشید؛ یا بوته هایی که در اطراف پشاور میرویید و شباهت زیادی به دویل Devil داشت، که در انگلستان میروید.

در نقطهٔ مناسبی، کنار رود زلال و تُندسير کابل چادر زديم. چمنی سرسبز بود. درختان برآن سايه گسترده و شاخهها بر روی آب آويخته بودند. رود کابل در اينجا چهارصد متر پهنا دارد. در ساحل مقابل، دهکدهٔ نوشهره واقع شده بود. بسياری از يوسفزيان برای ديدن ما از آب گذشتند. درازی مدّت سپيده دم در اينجا برای ما بسيار جالب و برای مسافران هندی نيز فوق العاده بود. شانزدهم ژوئن ساعت سه و ربع، سپيدهٔ بامداد دميد، درحالی که تا ساعت پنج و دقيقه هم آفتاب طلوع نکرده بود.

سفر ما در کنار رود کابل به سوی اکورا Acora مهمترین شیر قبایل ختک دامه یافت. در این شهر آصف خان و چند تن از بزرگان قبایل را دیدیم. آصف خان مردی بسیار محترم به نظر می آمد. جامه ای برازنده به تن داشت و بسیاری او را همراهی می کردند. دیگران هم سالخوردگانی باوقار بودند با جامه های شرمه ای یا سیاه، چهره های خوش و ریشهای بلند. در تمام طول راه، رود کابل در شمال و کوهها در جنوب جاده واقع شده یودند. در نوشهره کوه و دریا چنان به هم نزدیک شدند که تنها قطعه ای زمین برای برپا ساختن چادرهای ما باقی بود.

در راهپیمایی هیجدهم ژوئن، که به سند رسیدیم، کوهها چنان به رود کابل نزدیک شده بودند که ناچار بودیم از روی کوهها بگذریم. این کوهها به همان سلسلهای مربوطند که در نزدیک کوهات ازآن گذشتیم، هنگامی که دیدیم نگهبانان خَتَک برای محافظت اموال ما از دستبرد خیبریان، پُستِ نگهبانی ایجاد کرده بودند، دریافتیم که در آنجا نیز قبایل خَتَک زندگی میکنند. ازبالای گذرگاه و از لابلای میه غلیظی که کوهها هم به دشواری دیده می شدند، رودسند را دیدیم که به چند شاخه تقسیم می شد. اما در پای شاخه ای که ما بر آن قرار داشتیم این رودخانه دو شاخه داشت که با رود کابل یکجا می شد. در نقطهٔ تلاقی رودها سنگهای بسیاری بودند که آب هر دو رود بر آنها می خورد و صدای جذابی پدید می آورد. یکجاشدن رودخانه ها، جویباری ژرف و باریک در دل کوهستان تشکیل داده بود.

قلعهٔ آتک نیز از اینجا پیدا بود. با فرود آمدن از تپه رو به روی آن چادر زدیم. پینای سند در این نقطه دویست و شصت گز تخمین میشد. امّا ژرفا و سرعت آن بیشتر از آن بود که بتوان بدرستی تخمین کرد. سنگهای سیاه دوسوی رودخانه که آب آنها را ساییده بود چون مرمر سیاه میدرخشید و تر مینمود. آب ریگهای سفید را هم در کنار این سنگها ریخته بود. صخرههای معروف جلالیه و کمالیه هم در میانه پیدا بودند، امّاگردایی که بسیار از آن شنیده بودم در این فصل در اوج خشم نبود. آنگ

حصار آتک بر کرانهٔ چپ رودخانه بر فراز تپهای قرار دارد. دژی است متوازی الاضلاع و طول ضلعهای کوتاهش که موازی رودخانه است در حدود چهارگز و اضلاع دیگر دوچندان است. دیوارهای قلعه از سنگ صیقلی است وهرچند منظری زیبا دارد، اما تپهای ناهنجار بر آن مُشرِف است که دره های تنگ از آن جدا شده و چون دِژ در سراشیبی تپه واقع شده از دو سوی دیوارها و داخل دژ قابل رؤیت است. آتک با آنکه اکنون رو به ویرانی نهاده، روزگار دژی مَهم بوده است. دهکدهای که ما در آن چادر زده بودیم دارای دژی کوچک بود که میگفتند از بناهای نادرشاه است و قناتی داشت که یکی از رؤسای پیشین خَتک برای آبیاری اراضی اطراف ساخته بود.

با وجود تُندی جریان آبِ رودخانه، کشتیها سریعتر از آنچه دُر دیگر رودخانه ها دیده ببودم میگذشتند. برخی نیز برای گذشتن از آب از مشکهای پرباد استفاده میکردند. بر مشکها سوار بودند در حالی که بیشتر بدنشان داخل آب بود. از آمو نیز مردم همین گونه میگذرند وگویا پیشینهٔ کاربرد این تدبیر به روزگار اسکندر میرسیده است. ۱

روز بیستم ژوئن (از آب یا از مرز)گذشتیم. از داخل دِژ عبور کردیم و در هند به ما و همراهان افغانمان خوشامدگفته شد.

دو روز در آتک ماندیم، و رؤسای مناطق همجوار به دیدن ما آمدند. حاکم ولایت از درانیان معترم بود و سیما و جامهای خراسانی داشت امّا مردم، چه درانی و چه یوسفزی ـ که از هفت پشت مقیم این ناحیهاند ـ ظاهری چون هندیان داشتند. یکی از مردان قبیلهٔ کاتیر ـ که قبیلهای هندی در ارتفاعات صعب العبور جنوب شرق آتک است ـ برای من بسیار جالب بود. سیاه، با ریشی بلند، قیافهای بدوی ولی معصوم، جامهای گردآلود و دستاری کوچک که ناشیانه پیچیده بود. نشسته بود و چنگ به ریشش زده و بسیار به تصویر جوداس اسکاریوت Judas Iscariot در عشاء رتبانی شباهت داشت.

۱- بنگرید : Arrian

شب پیشین هوای آتک بسیار گرم بود. بادی گرم و نیرومند سراسر شب بر جنوب خیمهٔ ما میکوفت و دماسنج میان ساعات سه و چهار بامداد ۹۶ درجه [فارنهایت] را نشان میداد.

### حسن ابدال

از آتک تاختن آبدال سه منزل راه بود. از صحرای چچ Chach گذشتیم که گندُمزار و تقریباً هموار بود؛ جز درهای کوچک محاط به تپهها که هر یک روستایی داشت. دو منزل دیگر زمینی مواج با پستیها و بلندیها و درهای باریک و ژرف و عموماً خشک و بایر بود. در این نواحی کم کم حال و هوای هندوستان را می دیدیم؛ هرچند هنوز هم اینجا و آنجا درختان بید به نظر می رسیدند. مردم هم وضع دیگری داشتند. یکی از صد روستایی هم فارسی نمی دانست. افغانان هم زبان پشتو را از دست داده بودند. غفلت و خشونت حیرت انگیز آنان را پیشتر ندیده بودم. از آتک ، حبیب خان رئیس بوران و حسن ابدال با ما همراه شد. یک سلس سوار هندی پوش داشت. عمامههای سفید و رئیس بوران و حسن ابدال با ما همراه شد. یک مه نداشتند ولی همه نیم تنهٔ چرمی یا زره پوشیده و مسلح به نیزه های بلند بودند. ریشهای بلند و حالت بدوبانه شان Wild air آنان را از هندوستانیان مشخص می ساخت و به صورت کلی اوضاع و احوال خاصی داشتند.

حسن ابدال، تمام خاطرات هند را ـ که مدّتی پیش آن را ترک گفته بودیم ـ دو باره در ذهن ما زنده می ساخت. زیبایی حسن ابدال واقعاً در همهٔ روزگاران معروف و استراحتگاه دلخواه مغولان اعظم بر سر راه کشمیر بوده و برای رفع خستگی متناسب با شکوه و تجمل آنان جایی خوشتر از این شهر سراغ نمی شده است. تأثیر بارانهای هند را جس می کردیم که هوا را خنک ساخته و به آن ملایمت و گوارایی خاصی بخشیده بود، و ما را کمک می کرد که زیباییهای محل را بیشتر دریابیم. در اینجا باغی هم ـ تقریباً مانند باغ کوهات ـ بود. آرامگاه خشن ابدال ـ که نام شهر هم از آن گرفته شده است. در سور بسیار بلند و کهن نیز در آنجا قامت افراشته اند. حسن ـ معروف به ابدال (در پشتو یعنی دیوانه دو سرو بسیار بلند و کهن نیز در آنجا قامت افراشته اند. حسن ـ معروف به ابدال (در پشتو یعنی دیوانه شده که اکنون رو به ویرانی نهاده، متروک و غمانگیز است و کمتر اثری از شکوه و عظمت پیشین شده که اکنون رو به ویرانی نهاده، متروک و غمانگیز است و کمتر اثری از شکوه و عظمت پیشین آن به نظر می رسد. استخرهای بزرگی دارد که از آب صاف کوههای اطراف پُر می شود. چند بنای ویرانه نیز دارد، که یکی بسیار عالی است. اینجا برای آخرین بار، درختان چنار را ـ که درخت دلخواه باغهای غرب است ـ می دیدیم.

هیأت میبایست تا معلوم شدن سرنوشت سلطنت کابل در حسن ابدال بماند. امّا پیش از رسیدن به آنجا به من دستور رسیده بود که به ولایات بریتانیایی بازگردم. به شاه هم نوشته بودم و باید منتظر جواب می ماندم. و با سیکان نیز در مورد عبور از قلمروشان ـ که نخست امتناع داشتند ـ باید به توافق می رسیدم. این بود که ده روز آنجا ماندیم. در این مدت بزرگان مناطق اطراف به دیدن ما آمدند. نامه ای هم از سلطان گوکرها Sultan of the Guckers دریافتیم. با این نامه مقداری انگور ـ که آنجا به صورت وحشی رشد می کند، فرستاده بودند. گوکرها به خاطر مشکلاتی که برای مغولان بزرگ ایجاد می کردند، بسیار مشهور بودند. آنان مدتی تمام نواحی میان رود سند و رود جیلم را در اختیار داشتند، امّا به وسیلهٔ سیکان بیرون رانده شدند و هنوز هم یک نیروی مهم نظامی محسوب می شوند.

مُلاَجعفر هم به دیدارم آمد. او با حَرَم شاه به آتک آمده بود تا در صورت رسیدن خبر نامساعدی از جانب شاه، به نزد سیکان بگریزند.

بزودی از شاه جواب رسید. با سیکان نیز همهٔ مسائل حل شد و میبایست به سفرمان ادامه میدادیم که شبی گفتند پیشخانِ حرم نزدیک خیمه گاه ما رسیده است. خبر خوشی نبود و گزارشها حکایت از نزدیکی شکست شاه داشت.

#### شكست شاه

روزبعد دگرگونیهای مهمی در اوضاع نمایان شد. اکنون گزارشها عموماً باوری ببود. همهٔ پارتیزانهای شاه شکست خورده، برخی از مخالفان هم خلاف توقع به پا خاسته بودند. در این روز ملاجعفر نامهای از شاه آورد. در نامه آمده بود که سپاهیان شاه با وفاداری نبرد کردند؛ ولی شاه شکست خورد؛ فلان و فلان سردار تندرستاند و تفاضا شده بود که از رسانیدن حرم به جای امنی مضایقه نشود. سپاه شاه پس از یک راهپیمایی دور و دراز در کوهها مورد حملهٔ نیروی کوچکی تحت فرماندهی فتح خان قرار گرفته بود. اموال شاه نیز با این سپاه بود. شاه و اکرم خان در ساقهٔ لشکر بودند. اکرم خان زره به تن داشت و وارد جنگ شد. در این هنگام دویست تن بیشتر همراه نداشت که با پیشروی او بیشتر آنان خود را عقب کشیدند. با آنکه پیش از رسیدن او شکست شاه قطعی شده بود، او به پیش تاخت تا به موضع فتح خان رسید، دلیرانه مقاومت کرد و کشته شد.

شاه سر به کوه نهاد و از آنجا آهنگ تصرف قندهار داشت. او دوبار دیگر نیز چنین کوششی کرده و توفیق نیافته بود. دوبار پشاور را گرفت، امّا اکنون بار دیگر در تبعید است. یک روز پس از دریافت این اخبار ناخوش، بامداد (چهارم ژوئیه) به سفرمان ادامه دادیم. نخست به خیمه گاه حرم رفتیم تا با میرابوالعسن خان وداع کنیم. خیمه گاه با چندین سراپرده و کجاوههایی که بانوان درآنها سفر می کنند احاطه شده بود و پیش از رسیدن به خان مدتی طولانی در میان آنها سرگردان بودیم. ابوالعسن خان بسیار کمتر از آنچه تصور می کردم غمگین بود؛ امّا بی پروا و با ناامیدی از احوال شاه سخن می گفت و یقین نداشت که سیکان بدرستی حرم را پذیرا شوند. بدرود اندوهناکی داشتیم و از کوهها به سوی جنوب دره گذشتیم و توابع قلمرو شاه را ترک کردیم. باگذشتن از مرز، گروهی از سیکان ما را استقبال کردند و از این لحظه دیگر نشانهای از زبان و رسم و رواج درانیان ندیدیم. با وجود مهربانی سیکان در مرز، رفتار خشن زبان بربری و بدنهای برهنه مردمانی که در میان آنان بودیم، برای ما زننده بود. رسوم و عاداتشان هیچ شباهتی با منطقه بایر بود. درههای Rawilpindee رسیدیم. منطقه بایر بود. درههای ممتد، باریک و ژرف بیشتر آن را به چندین بخش تقسیم کرده بود. در دومین منزل از یک سلسله ارتفاعاتی گذشتیم که اگر نبود آن جادهای که امپراتوران مغول در دار صخرهها ساخته بودند، گذشتن از آن دشوار بود. جاده سه چهارم میل طول دارد و با سنگهای صخرهها ساخته بودند، گذشتن از آن دشوار بود. جاده سه چهارم میل طول دارد و با سنگهای سخت آبیرنگ بخوبی فرش شده و هنوز از وضع خوبی برخوردار است.

## راولپندى

راولپندی Rawilpindee شهری بزرگ، پرجمعیت و زیباست؛ با خانههای تراسدار، و شباهت بسیار به شهرهای غرب سند. زمین اطراف آن باز است با تپههای پراکنده و زراعتی معتدل. شش روز در راولپندی ماندیم تا برای ادامهٔ سفر از زنجیت سِنگ اجازه گرفتیم.

اکنون عدهٔ بیشتری از سیکان را دیدم که مؤذب و خوش برخورد به نظر می آمدند. سیمایی مردانه داشتند؛ بلند و باریک و چالاک. لباس مختصری می پوشیدند. پاها، نیمی از رانها و عموماً بازوان و تنهٔ آنها برهنه بود. شالهای بلندی بر یک شانه انداخته رها می کردند. عمامه ها کوچک ولی بلند و جلو آنها پهن. موی سر و بدنشان هرگز با تیخ آشنا نمی شود او هرگز آن را کوتاه نمی کنند و نمی تراشند به عموماً تفنگ فتیلهای یا کمان با خود دارند. هرگز بدون تیر و کمان با کسی ملاقات نمی کنند. تیری ظریف در دست و ترکش گلدوزی شده بر شانه دارند. زبانشان بیشتر پنجابی است و گاهی می کوشند هندوستانی بگویند. امّا من بی کمک مترجم به دشواری سخنانشان را در می یافتم. زبان فارسی برایشان کاملاً ناشناخته بود. با نام درانیان ـ قبیله ای که مکرر سرزمینشان را فتح زبان فارسی برایشان کاملاً ناشناخته بود. با نام درانیان ـ قبیله ای که مکرر سرزمینشان را فتح

کرده بود ـ آشنا نبودند و آنان را به نام کُلّی خُراسانی و یا به خطا غلجی میخواندند.

جیون سنگ Jeewun Singh سردار راولپندی و یکی از بزرگان پنجاب در اینجا با من ملاقات کرد. مردی ساده و مؤذب بود و رفتار مؤذبانهاش او را از همراهان ممتاز و مشخص میساخت. همراهانش نامنظم و دایره وار نشستند و از لحاظ موقف همه یکسان می نمودند. سیکی از خدمهٔ من باری با این سردار طعام خورد و حداقل دویست و پنجاه مهمان را دید که مستخدمان او بودند. و هر روز اطعام می شدند. هنگامی که خواستیم به بازدیدش برویم، دریافتیم که او و همهٔ افرادش مستند. ساعت چهار بعدازظهر به هوش آمد و ما را در یک کلبهٔ دودآلود، در باغی کوچک، پذیرفت. افرادش همچنان پراکنده نشسته بودند و هنگامی که او برای پذیرایی ما برخاست بیشترشان نشسته ماندند.

در راولپندی بودیم که حَرّمِ شاه هم به آنجا رسید. شاه زمان هم با حرم بود.

#### شاه زمان

روز دهم ژوئیه شاه زمان را ملاقات کردیم. علاقهٔ ما به دیدار پادشاهی که روزگاری آوازهاش در ایران و هند پیچیده بود، کم نبود. بر صندلی کوچکی در خیمهای زیبا ولی نه بزرگ که فرش آن قالی و نمد بود ـ نشسته بود. در برابرش ایستادیم تا خواهش کرد بنشینیم. جامهای ساده: قبای بی آستین ابریشم دوزی شدهٔ ایرانی، عمامهٔ شال سیاه؛ اما دیداری شاهانه داشت. گنتار و رفتارش به شاه شجاع می مانست امّا او بلندتر بود. صورتی درازتر و منظم تر و ریشی تُنک تر داشت. هرگز به کورها نمی مانست. چشمانش هرچند سخت آزرده شده بودند، امّا چندان که بر رخسارش حالتی زنده می داد سیاهی اش را حفظ کرده بود. همیشه چشمانش را به سوی کسی که با او سخن می گفت می گردانید. با این همه تا حدّی افسرده و اندوه گین بود.

پس از نشستن ما سکوتی طولانی بر فضا حاکم شد، تا شاه زمان آن را شکست و از بدبختیهای برادرش گفت و از اینکه با وجود علاقهٔ او نگذاشته بود او را ببینم. بعد، از چگونگی اوضاع سخن گفت و برای تحوّل آن ابراز امید کرد و گفت که چنین نا گواریها برای بسیاری از شاهان پیش آمده است. و از دگرگونیها در بخت و طالع شاهزادگان مخصوصاً از تیمور لنگ داستانها راند. امّا اگر از تمام تاریخ آسیا سخن می گفت نمونهٔ کاملتر از خویش نمی یافت: کور، بی تاج و تخت و تبعیدشده در سرزمینی که دوبار آن را فتح کرده بود.

روز دوازدهم ژوثیه از راولپندی به راه افتادیم و پس از ده منزل به جیلم رسیدیم. شش منزل

اول، راه همچنان بودکه در بالا شرح دادم؛ لم يزرع، با درههاي عميق جدا از هم و در معرض سيل؛ مانند همهٔ اراضی میان سند و جیلم. این زمینها چراگاه گلّههای اسب، از نسل مـرغوبی است و بخشهای شرقی کشاورزی بهتری در مقایسه با دیگر مناطق دارد. در نخستین منزل از نهر بزرگ سوان Swan گذشتیم. سرعت آب بارها مانع عبور اسبان شد و چندین شتر را آب برد. چهار منزل دیگر راه ما از میان تپهها بود. بخشهایی هم مانند اوایل راه بودکه شرح دادم. تپههای مرتفع شمال با مِه پوشیده شده بود؛ امّا گاهی که مِه کم میشد میدیدیم که کوهها بلندتر از ابرها هستند. راهنوردی ما در میان سند و جیلم در حدود یکصد و شصت میل می شد که زمینی بسیار سخت بود. بارانهای سنگین ما را گاهی با اِشکال مواجه میساخت. در یک مورد شماری از اعضای هیأت به علت بالا آمدن آب نهر از کاروان جدا ماندند. وقتی آنان وارد آب شده بودند یک پا بیشتر عمق نداشت، امّا ناگهان آب زیاد شده و مقداری از بار و بنه را برده بود. در یک دقیقه، آب ده با بالا آمده بود. سیلی از این بزرگتر نمی شد. نیروی امواج آن همانند امواج دریا بود. امواج بشدت ـ مانند امواج کوروماندل Coromandel برکنارهها میخوردند. در نواحی کوهستانی گاهی راه ما بر بستر چنین سیلابها میگذشت. در مناطق کوهستانی هم مخاطرهٔ کمتری از تنگههای افخانستان نداشتیم. در یکی از این دره های تنگ گروهی از سیکان که دره را گرفته بودند بر ما حمله کردند. ُنخست سنگهای بزرگ را از بالا فرو غلتانیده، سپس آنش گشودند که بسرعت به آن پاسخ دادیم. سرانجام آتش آنان با مداخلهٔ سیکانی که از طرف جیون سنگ ما را همراهی میکردند، خاموش گردید. متاسفانه یکی از افراد کشته شد و بازوی کاپیتان پتمن که پیشاپیش گروهی از سیاهیان بر تپه بالا می رفت، تیر خورد. مهمترین منظرهای که در این نواحی ـ شاید هم در تمام طول سفرمان ـ دیدیم، بنای عظیمی بود در پانزده میلی باندا Banda که دومین منزل ما از راولپندی بود. باران سنگین نگذاشت که روز پس از ورود آنجا را ببینیم. هنگام رسیدن به محلّی که سُرگُرد ویلفرد Wilford آن را تکییلا Taxila مینامد، گروهی تصمیم به بازدید ویرانه های شهر گرفتند. در یک دایرهٔ تقریباً چهل میلی ویرانه های شهر گوکرها Guckers را دیدیم که سیکان ویران کرده بودند و بناهای قدیمتری که توسط مسلمانان به همان سرنوشت دچار شده بود. یکی دو کاروانسرا یا رباط را هم دیدیم و شنیدیم که منارهٔ مخروطی سنگی به بلندی پنجاه یا شصت پا در محلّی به نام راج Raujee وجود دارد که به دلیل فاصلهٔ بسیار، دیدن آن دشوار بود.

#### بنای باستانی

ویرانه هایی که نشان دهندهٔ ارتباط با تکسیلا باشد ندیدیم؛ امّا در این بازدید بنای مهمی را کشف کردیم که نخست شبیه گنبدی معلوم می شد؛ امّا چون نزدیک شدیم، بنای محکمی دیدیم که برفراز یک تپهٔ مصنوعی ساخته شده بود. ارتفاع بنا از روی تپه تا بام هفتاد با تخمین میشد و محیط آن یکصدوپنجاه گام بود. بنا از سنگهای سختی که در نزدیک آن محل بوده است ساخته شده بود. این سنگها ظاهراً ترکیبی از مواد گیاهی سنگ شده بودند. سنگهای کوچکتر شنی هم با این سنگها مخلوط بودند. بخش بزرگی از خارج بنا با سنگهایی که نخست یاد شد پوشیده شده بود. سنگها را بسیار نرم تراشیده بودند و گویا میخواستهاند تمام روکار را همچنان بسازند، امّاکار آن ناتمام مانده و یا به مرور زمان روکار افتاده بود. طرح تمام بنا بهآسانی قابل دریافت بود. چند پلهٔ پین به ساختمان اصلی منتهی میشد. دورادور بناگچکاری شده و ستونهایی به بلندی چهار پا و فاصلهٔ شش یا ازیکدیگر قرار داشتند. سر ستونها قرنیزهای زیر سقف راکه دارای خطوط متوازی و نقوش بودند، نگه می داشتند. همهٔ اینها از پلهٔ فوقانی تا فراز قرنیز، هنت ـ هشت پا ارتفاع داشت. پس عقبنشینی ساختمان رفی با یک دو پا پهنا میساخت. سپس دیوار در حدود شش پیا به صورت عمودی بالا می رفت. در حدود یک پیا بالاتر از زف، تیزئینات سنگی به صورت مستطیلهای اندکی برجسته بر دیوار بود و بر بالای دیوار قرنیز برجستهٔ دیگری بود که از روی آن گردی گنبد آغاز می شد. سنگهای روکار سه ونیم پا طول و یک و نیم پا عرض داشتند، و چنان گذاشته شده بودند که تنها انجام سنگها معلوم بود. سقف مسطّح بود و از روی آن می شد اساس دیوارها را حدس زد، که یازده گام طول و پنج گام عرض داشت. یک سوم این محوطه با اساس یک دیوار جدا ساخته شده بود. هیچ نشانهای از معماری هندویی در این بنا به نظر نمی رسید. بیشتر اعضای هیأت آن را بنایی یونانی می دانستند. واقعاً هم چنین شباهتی داشت، که اکنون هم اروپاییان نظیر آن را به وسیلهٔ معماران خودآموختهٔ بومی در مناطق دورافتاده میسازند.

بومیان ناحیه، این بنا را توپ مانی سیالا Tope of Maunicyaula میخواندند و میگفتند ساختهٔ خدایان است <sup>۱</sup>.

۱- لفظ ته ب برای تیّه و غار تا حدود پشاور مستعمل و مانی سیالا نام دهکدهٔ مجاور است. تصویر

چندین بوته و یک درخت زیبا و تناور انجیربنگالی Banjan دربیرون بنا سبزشده و رشد کرده بودند.

پیش از رسیدن به جیلم میخواستیم دژ روتاس Rotas را هم ببینیم؛ امّا راه آن بسیار دور بود. باید جادّهٔ اصلی را میگذاشتیم و پانزده ـشانزده میل پایین تر از بستر جیلُم که راه معمولی بود طی میکردیم. روتاس دژی دورافتاده، ولی استوار بر روی تپهای کمارتفاع است.

در مدت شش روز از ۲۲ تا ۲۶ ژوئیه از جَیلُمْ در جلال پورگذشتیم. تفاوت میان دو کرانهٔ این رودخانه برای من بسیار تعجب انگیز بود. کرانهٔ چپ به صحراهای هموار و حاصلخبز هند و بنگال شباهت داشت؛ امّا ساحل راست که از دامنه های تپه های نمک تشکیل شده بود، دارای هوای بسیار بد و وحثی بود؛ نظیر آنچه پیشتر در کلاباغ (یا قره باغ) دیده بودیم. مسافر تازه وارد که از شرق می آمد با دیدن آن تصور می کرد وارد سرزمینی هراس انگیز شده است. اینجا هم تپه ها، مانند قسمتهایی که هنگام رفتن از آنها گذشته بودیم قرمز بود. تپه ها تاکنار رودخانه آمده و به جزیره هایی تقسیم شده بودند.

دیدن این منظره بیننده را به یاد روزگاران کهن مینداخت. گزارش دقیق کونیتوس کورتیوس دیدن این منظره بیننده را به یاد روزگاران کهن مینداخت. گزارش دقیق کونیتوس کورتیوس Porus و Quintus Curtius از جنگ پوروس Porus با آن بخش از جیلم که ما گذشتیم پیوند داشت و چندین تن از آقایان اعضای هیأت که آن متن را خوانده بودند میگفتند که آن رخداد در همین حدود بوده است.

باگذشتن از جیلم راهمان را به سوی پنجاب ادامه دادیم، که از ۲۶ ژوئیه تا ۲۹ اوت را در بر گرفت. گزارش من از این بخش نیازی به تفصیل ندارد. در غرب تالاهور را آقایان انگلیسیها دیدهاند و سرجان ملکم Sir John Malcolm در مورد سیکان که بخش عمدهٔ جمعیت را تشکیل میدهنداطلاعات لازم را داده است.

#### ينجاب

جغرافیدانان ما در مورد حاصلخیزی پنجاب مبالغه کردهاند. بجز اراضی نزدیک رودخانه ها

ساختمان با نظارت من از روی طرحی که روز پس از بازدید توسط برخی از آقایان کشیده شده بود. در پونه Poona ساخته شد. در چنان وضعیتی دقت و درستی کامل را نمی توان از این تصویر توقع داشت. اما ایدهٔ کُنّی را صحیح می پندارم.

اینجا با استانهای هند بریتانیایی قابل مقایسه نیست. حتی از بنگال هم که به آن تشبیه شده پایین تر است. در ناحیهای که من از آن گذشتم خاک عموماً شنی بود وهیج حاصلخیزی نداشت. میگفتند نزدیک کوهها بهتر است و هرچه به جنوب پیش رویم، بدتر. از چهار بخش پنجاب در شرق دو بخش نزدیک رودخانهٔ جیلُم عمدتاً چراگاه گلّههای گاو و گاومیش است و بیشتر نواحی شرقی به جانب سوتلج Sutledge=Hysudrus ـ گرچه بخش اعظم آن كمتر حاصلخيز است ـ بسيار خوب کشاورزی شده است. دو ناحیهٔ اول هموار و مسطح و ناحیهٔ دیگر موجدار است. امّا در شرق جیلم تپه و درختی نیست؛ بجز درختان کوچک بابول Baubool که پراکنده دیده می شوند. در مجموع یک سوم زمینهایی که ما دیدیم زراعت نشده بود. با این همه، روستاهای زیبا و قصبهٔ بزرگ داشت امًا بیشتر قصبات رو به ویرانی نهاد بودند. تنها امرتسز Amritsir شهر مقدس سیکان که اخیراً محلّ شورای ملّی آنان بود ـ رو به توسعه مینمود. به عکس، لاهور بسرعت رو به ویرانی داشت؛ امّا گنبدها و منارههای مساجد، دیوارهای بزرگ قلعه، ایوانهای متعدد باغ شالیمار Shaulimaur، آرامگاه باشکوه همایون امپراتور و معابد و مزارات بیشمارکه شهر را در برگرفتهاند، هنوز دیدنی و جالب است. هرچه پیشتر به سوی شرق می رفتیم مردم بیشتر و بیشتر سیما و رفتار و اطوار بومیان هندوستان را میگرفتند. پرجمعیت ترین طبقات جنها و پس از آن هندوان بودند. سیکان اگرچه ارباب ناحیهاند، دارای جمعیت خیلی کمتر به نظر میرسیدند. مدتها راه میرفتیم و گاهی یک سیک نمی دیدیم، و هیچ تناسب جمعیتی را با دیگران نمی ساختند.

پس از گذشتن از جیلم، سیکان وا ـ شاید به دلایل سیاسی ـ ناهنجار و اندوهگین یافتیم. آنان طبیعهٔ شاد، بی پروا، کودک مزاج، شکاردوست، خوش مشرب و بیزار از شراب و قمارند. تقریباً تمام پنجاب به زنجیت بینگ تعلق داشت، که در ۱۸۰۵م یکی از چند سردار سیک بود؛ امّا اکنون که از آنجا می گذشتیم در تمام پنجاب قدرت را به دست گرفته بود و شاه خوانده می شد. مرزهای شرقی اش با استانهای تحت الحمایهٔ هند بریتانیایی محدود بود، اما دیگر مناطق ضعیف همجوار را به قلمرو خویش منضم ساخته و با ادغام نیروهای آنان با ارتش خویش آنان را بر ضد سرداران ملّت خویش به کار می گرفت.

باگذشتن از سوتلج به لودیانه Lodceana از توابع بریتانیا رسیدیم. از آنجا هیأت مستقیماً روان شد و پس از پیمودن دوبست میل به دهلی رسید. كتاب اول گزارش جغرافیایی

# موقعیت و مرزها

تعیین حدود سلطنت کابل کار دشواری است. سرزمینهای تحت نفوذ کابل روزگاری در ۱۶۰ طول البلدگسترش داشتند. از شرهیند در صدو پنجاه میلی دهلی تا مشهدکه در همان فاصله از دریای خزر واقع است؛ عرض آن از آمو تا خلیج فارس، فاصلهای مشتمل بر ۱۳۰ عرض البلد، یا صد و ده میل.

امّا ازگستردگی این امپراتوری بزرگ، اخیراً به گونهٔ قابل توبّحهی کاسته شده است؛ و آشفتگی دولت، مانع تسلّط شاه حتّی بر چندین ناحیهای گردیده، که هنوز داخل در قلمرو اوست.

در این وضع من از معیار مورد قبول آسیاییان استفاده میکنم. بر اساس این معیار، تا هر جاکه خطبه و سکّه به نام شاه باشد، تحت قلمرو او شمرده می شود. با توجه به این معیار، سلطنت کنونی کابل از غرب هرات در ۶۲ طول البلد تا مرز شرقی کشمیر در ۷۷ طول البلد شرقی و از دهانهٔ سند در عرض البلد شمالی گسترش یافته است.

همهٔ نواحی داخل در این درجات طول و عرض در دست شاه نیست و آنان هم که خود را به تاج او بستهاند، تنها به نام، فرمانبر او هستند.

از شرق به هندوستان، که کشمیر و ممالک کرانهٔ چپ رود سند را نیز در بر میگیرد؛ و از جنوب بهدشواری می توان گفت که به خلیج فارس میرسد. مرز شمالی را کوههای قفقاز شرقی ـ در غرب هم وجود دارند ـ و رود آمو می سازند. بر طبق نامگذاری آخرین نقشه های ما اسلطنت کابل این سرزمینها را در بر میگیرد: افغانستان و سیستان، با بخشی از خواسان و مکران؛ بلخ با ترکستان و کیلان Kilan کتور، کابل، قندهار، سند، کشمیر، با بخشی از لاهور و بخش بزرگتر مُلتان.

#### جمعتت

جمعیّت همهٔ قلمرو سلطنت کابل کمتر از چهارده میلیون نخواهد بود. این آمار را یکی از آقایان عضو هیأت با مقایسهٔ گستردگی و جمعیت استانهای متعدد تثبیت کرده است. همهٔ بیابانهای پهناور از این آمار خارجند. جز در کشمیر میزان جمعیت در هر میل مربع از صدنفر بیشتر نیست و گاهی ـ مثلاً در تمامی نواحی هزاره ـ در یک میل مربع تنها هشت نفر شمارش شده است.

میزان جمعیت ملیّتهای مختلف ساکن در قلمرو سلطنت کابل:

| fr       | افغانان                           |
|----------|-----------------------------------|
| 1        | بلوچان <sup>۲</sup>               |
| 17       | تاتار از همهٔ گروهها <sup>۳</sup> |
| 10       | پارسیوانان(به شمول تاجیکان)       |
| ۵۷۰۰۰۰   | هندیان(کشمیریان، جتها و دیگران)   |
| <b>r</b> | قبايل متفرقه                      |

بخش عمدهٔ گزارش من از کابل به افغانان اختصاص خواهد داشت؛ اما نخست مختصری در مورد تمام قلمرو سلطنت خواهم آورد؛ زیرا ممکن است خوانندگان با کشورهای پیرامون سلطنت کابل که مکرر به آنها اشاره خواهد شد، به حدکافی آشنا نباشند. با گزارش کوتاهی در مورد بخشی از آسیاکه این سلطنت در آن واقع است، این بخش را آغاز میکنم.

### كزارش منطقه

اگرکشورهای هندوستان و کابل را، از شرق بنگال تا هرات، در نوردیم، در سمت شمال همه جاکوههای پوشیده از برف را میبینیم که همهٔ رودخانه های دو کشور از آنها سرچشمه میگیرند. این سلسله کوه از برام پُوتر Barrampooter آغاز شده و تقریباً به جانب شمال ـ غرب تاکشمیر

<sup>1-</sup> Arrowsmith, Asia, 1801

۲ و ۳- تصور میکنم شمار تاتار و بلوج در این آمار بسیار کم نشان داده شده است.

امتداد می یابد. بومیانِ مناطقِ مجاور منطقه، این بخش از سلسله کوه را همالیا Hemalleh می خوانند. از کشمیر جهت عمومی آن به جانب جنوب ـ غرب متمایل می گردد تا به قلّه مرتفع و پربرف هندوکش تقریباً در شمال کابل می رسد. پس از این قلّه ارتفاع آن کاهش می یابد، چنانکه دیگر برف دائمی بر آن نمی نشیند و بزودی در میان گروهی از کوهها که تقریباً از کابل تا هرات امتداد دارند گم می شود. پهنای آن بیش از ۲ عرض البلد را در بر می گیرد. از این انبوه کوهها چند سلسله به جانب باختر تا ایران امتداد می یابد و به کوه قفقاز در غرب خزر می رسد. این سلسله را شرح داده ام و قدما پیوسته آن را به نام کوههای قفقاز می شناسند نه.

از کشمیر تا قلّهٔ هندوکش را به نام سلسله کوه هندوکش یاد میکنند. از آن پس تا نصف النهار هرات این کوه در میان بومیان نام عمومی ندارد و من آن را پاروپامیز Parropamisus خواهم نامید؛ نامی که جغرافیدانان اروپایی هم آن را به کار برده اند. هرچند سلسله ای که شرح داده ام از جنوب جنان می نماید که مرز هندوستان و کابل را تشکیل می دهد؛ ولی ما نواحی شمالی تر را هم در نظر داریم که در آنجا تقسیم طبیعی کشورها به پایان می رسد و بزرگترین رودخانهٔ آنها هم از آنجا سرچشمه می گیرد.

جغرافیدانان ما سلسهای از کوهها را موزتاغ Mooztaugh خواندهاند که ظاهراً از شمال مرقی همالیا آغاز شده و در شمال موازی با آن سلسله تا ۷۰۰۰ درجهٔ طول البلد شرقی امتداد یافته است. بررسیهای هیأت تنها برروی بخشی از این سلسله کوه انجام شده است. ستوان مکارتنی توانسته است آن را با اطمینان از آقسُوتا غرب یهٔ یا لداخ Ladauk پیگیری کند و طول باقیمانده تخمینی است. من با آنکه نمی توانم وجود آن را اثبات کنم، دلیلی هم برای تردید آن ندارم. پس من هم این بخش را موزتاغ می خوانم.

۱- متن زیر در «آریان» امتداد این سلسله کوه را بر طبق نظر یونانیان نشان میدهد. این کوه هنگامی که اسکندر به پای قلهٔ قفقاز مسلمه که Mount Caucasus می گردد. این موضع را همهٔ جغرافیدانان در مجاورت قندهار میدانند.: «... ارسطوبولوس گفته است که کوههای قفقاز چون دیگر کوههای آسیا بلند است. اما در بسیاری بخشها، بخصوص در این بخش، برهنه است. این کوهها تا فیاصلهٔ بسیاری امتداد می یابد. حتی می گویند کوه تاروس Taurus پامفیلیا Pamphylia را از سیلیسیا حدا می سازد از همین کوههاست؛ نیز کوههای دیگری که با نامهای مختلف از کوههای قفقاز منشعب می گردند و در هر کشوری به نامی یاد می شوند: Arrian, Book3, Chapter 28; Book5, Chapters 385.

انيز :Pliny's Natural History, Book7, chap. 27

۲- این عبارت به ترکی یعنی کوه یخ و اقلاً به بخشی از این کوه اطلاق شده است. در آن ناحیه در کنارهٔ

با آنکه در مقایسه با هندوکش این کوه بر یک زمین مرتفع قرار دارد، ارتفاع تُلُ آن و شاید هم ارتفاع قُلَل آن از هندوکش کمتر است. رود سند ظاهراً از جنوب موزتاغ سرچشمه میگیرد و بـر جانب مقابل، آبها به سمت شمال در ترکستان چین روان است. سراشیبی زمینهای دوپهلوی کوهها از جهت و مسیر رودها معلوم میگردد؛ امّا سراشیبی جانب شمال ـ تا آنجاکه من میدانم ـ تدریجی است؛ در حالی که در جنوب در دامن کوههای موزتاغ سطح مرتفعی است که بر همالیاو هندوکش استوار است؛ و از آنجا سراشیبی نسبتاً ناگهانی به جانب دشتهای هندوستان و بخش شمال ـ شرقی مربوطات کابل دیده می شود. میانگین پهنای این سطح مرتفع در حدود دویست میل است؛ اما چنانکه پیشتر اشاره کردم از شرقِ نصف النهار لداخ چیزی نمی دانم. بخش شرقی در ناحیهٔ پهناور تبت واقع است و در بخش غربی آن تبت صغیر وکاشغر قرار دارند که هر دو نواحی کوهستانیاند و وسعت بسیاری ندارند. در شمال غرب کاشفر صحرای پامیر است. کاشفر (قاشقار) Kaushghar =Kaushkaur و پامیر از غرب به سلسله کوهی محدودند که از سلسلهٔ موزتاغ به هندوکش امتداد یافته و جانب غربی سطح مرتفع را استوار می دارد. این سلسله هرچند ارتفاع کمتری از هندوکش دارد، قلل آن، بویژه محل اتصال آن با موزتاغ، بیشتر ماههای سال پوشیده از برف است. این سلسله در °۷۰ طول البلد شرقی از سلسلهٔ هندوکش جدا شده و به جانب شرقی شمال می رود تا به موزتاغ مى پيوندد. همچنان سلسلهاى از كوهها به شمال و جنوب امتداد مى يابدكه در شمال جادهٔ خوقند Kokun و کاشغر آن را قطع می کند و میتوان آن را ادامهٔ همین سلسله کوه دانست که در اینجا ارتفاع کمتری دارد و تنها در فصلهای سخت، برف آن تا پس از اوایل تابستان باقی می ماند. اندکی در شمال این جاده سیردریا Jazartes یا سیحون از آن سرچشمه میگیرد و آنسوتر را نمی دانم. هرچند نقشه های ما امتداد آن را در شمال نشان می دهد، تا به سلسله کوهی می رسد که ترکستان چین Chinese Tartary را از سیبری و آبهای چین را از آبهای اقیانوس شمالی جدا میسازد.

در نقشه های ما سلسله کوهی که از مُوزْتاغ تا هندوکش امتداد دارد بلورتاغ نامیده می شود که غالباً تغییر تلفظ بلوت تاغ Belut Taugh (کوه ابری) است. تا جایی که من اطلاع دارم مردم ترکستان نام عمومی برای این کوه ندارند. پس من هم در موارد معدودی که یاد می شود، آن را

جـادهٔ پـارقند و لداخ، پـخچالی قــرار دارد. ایـن سـلسله پـاگـذرگاههای نـزدیک آن جـاده در ترکــتان بـه قراقرومKarrakoorrum معروف است. [در ترکی آذری «بوزتاغ» یعنیکوه یخ]. موقعیت و مرزها

بلوت تاغ خواهم خواند. بلوت تاغ مرز میان توکستان آزاد و توکستان چین را می سازد، همچنان که از نگاه طبیعی نیز این دو سرزمین را به دو بخش تقسیم می کند. چون آبها و رودخانه های هر دو کشور با این سلسله کوه جدا می شوند. شاخهٔ بلوت تاغ را که به سوی شرق رفته باشد، نمی شناسم؛ اما چندین شاخهٔ آن به سوی غرب دویده اند که درهای میان آنها سرزمینهای کوهستانی قراتگین، شغنان و قزواز را تشکیل می دهند. بخش جنوبی تر آن شمال بدخشان را محدود می سازد چنان که هندوکش جنوب آن را میبندد. از مسیر این شاخه ها اندکی می دانم ولی یکی از این سلسله ها ظاهراً به جانب غرب ـ تا نز دیک سعرقند ـ امتداد می بابد. اینها سلسله های اصلی شمال هندوکش هستند. اندکی هم باید از رودها و سرزمینهای میان این سلسله کوه ـ بلوت تاغ ـ و دریای خَرَز سخن گفت. سرچشمهٔ سیردریا (سیحون) را پیشتر یاد کردم که به شمال ـ غرب می رود تا به دریاچهٔ آزال می ریزد. رود آمو از یک یخچال در شمالی ترین ناحیهٔ بَدَخْشان نزدیک فَلهٔ مرتفع بُشتی خور می ریزد. و در ساز آن در بیابانی مسیر شمال ـ غرب را می پیماید و سرانجام به دریاچهٔ آزال طول البلد که پس از آن در بیابانی مسیر شمال ـ غرب را می پیماید و سرانجام به دریاچهٔ آزال می ریزد.

در نواحی نزدیک به سرچشمهٔ سیر دریا قرقیزان چادرنشین ساکنند و چون از کوهها دور می شود و به ۶۶ یا ۶۷ درجهٔ طول شرقی می رسد، هردو کرانهٔ آن مأوای اُزیکان فیرفانه است که آن را به نام محل اقامت خان ـ خوقند Kokaun ـ هم می نامند. در غرب ۶۶ طول شرقی که کرانهٔ شمال نخست محل زندگی قرقیزها و پس از ۶۶ طول شرقی بیابانی است که به سمت جنوب غرب تا سرزمین آباد خراسان گسترش یافته است. پهنای آن مختلف ـ مثلاً در ۴۰ عرض [شمالی] هفت روز راه ـ است. و امارته امارته ای آزیک اور گنج و بخارا را از یکدیگر جدا می سازد. نخستین ـ اور گنج ـ بر بستر دریای خزد و دومی ـ بخارا ـ در میان آمو، بیابان و سرزمینهای کوهستانی دامنهٔ بلُوت تاغ واقع است. این امارات یا اقلاً بخارا ساختار بیابانی دارد، که در آن راحدهای سرسبز با مساحتها و حاصلخیزی متفاوت در آن پراکنده اند. همهٔ سرزمینهای غرب بلوت تاغ و شمال آمو ترکستان خوانده می شود؛ نامی که می تواند بر شرق بلوت تاغ هم اطلاق شود؛ که مردم آن به ترکی سخن می گویند. امّا من با نام ترکستان چین از آن یاد خواهم کرد. نام تاتاری Tartary در این نواحی ناشناخته است. بخشی هم میان آمو و پامیر می ماند که باید با ترکستان یاد کرد (زیرا عمدهٔ جمعیت آن از بکاند)؛ گرچه یکی از استانهای کابل است. در شرق آن بدخشان واقع است و ناحیهای کم جمعیت است و غرب آن به شبرغان کابل است. در شرق آن بدخشان واقع است و ناحیهای کم جمعیت است و غرب آن به شبرغان کابل است. در شرق آن به نشبرغان واقع است و ناحیه کی کم جمعیت است و غرب آن به شبرغان

می رسد که در خواسان داخل است. سراشیبی این ناحیه به سوی آمو است و با وجود کمی وسعت دارای چند ناحیهٔ حاکم نشین است و تپه ها، چمنها، دشتها و صحراها باعث تنوع آن شده است. جغرافیانگاران ما معمولاً همهٔ این ناحیه را بلخ می خوانند که نام درستی نیست؛ اما چون نام عمومی دیگری برای آن نمی دانم، من هم آن را بلخ می نامم اکه با آن گزارش سرزمینهای شمال هندوکش پایان می یابد.

سرزمینهای جنوب هندوکش و همالیا کوههای کمار تفاع تر دارند که موازی سلسله کوه بزرگ و شاخه های جدا شده از آن امتداد می یابند. این نواحی کوهستانی عبار تند از: آسام، بوتان، نیبال، کامئون و سرینگر که همه در دامنه های همالیا - محل پیچش آن به غرب - قرار «ارند. کوههای کمار تفاع از آن دور ترند و درهٔ مر تفع کشمیر در میان آنها قرار دارد. در جنوب و جنوب غربی کشمیر ناحیهای کوهستانی است که مرز شمالی پنجاب را تشکیل داده و رودخانه های پنجاب از آن سرچشمه می گیرند؛ زیرا از پنج رودخانهٔ پنجاب تنها جیلم از کشمیر می آید واز کوههای دو رتر شمال سرچشمه می گیرد. در این سرزمین راجاهای مختلف هندی نژاد زندگی دارند. صحراهای پنجاب به استثنای برخی از مناطق - متعلق به سیکان است واز مرز جنوبی آن دشتهای شنی امتداد می بابد که تقریباً تا خلیج کاچ Cutch می رسد. این دشت که از شرق به غرب در حدود چهارصد میل پهنا دارد، در برخی نواحی تقریباً غیر مسکون است و دیگر نواحی آن جمعیت اندک و متفرق با روستاها و مزارع دارد. بخش بزرگتر - اگر نگوییم همه - از تپههای نمک، یا دشتهایی از خاک سخت تشکیل شده است. حاصلخیزی کنارهٔ شمالی آن متوسط است و کرانهٔ چناب Acecines را سرزمین کاچ مشکیل می دهد. در شرق بتدریج به مزارع حاصلخیز هند می رسد و در جنوب با سرزمین کاچ اث دریا جدا می شود. بخش غربی آن را در گزارش سند یاد خواهم کرد که هند را از سرزمین کاچ از دریا جدا می شود. بخش غربی آن را در گزارش سند یاد خواهم کرد که هند را از سرزمین کاچ باد میکنیم جدا می سازد.

#### رود سند

رود سند، از کوههای هندوکش ـ در غرص ۳۵ و طول ۷۳ ـ سرچشمه میگیرد و به سوی جنوب و جنوب غرب روان است، تا به دریا میربزد. سند مرز طبیعی کابل و هندوستان را تشکیل می دهد؛ اما در واقع در تمام طول مسیر از اُستانها و مضافات کابل میگذرد و می توان گفت که تا کلاباغ (یا

۱- محتملاً نام باکتریا Bactria (باختر) مناسبتر است، هرچند جز درکتابها به کار نمی رود.

قراباغ) در عرض ۳۳ درجه و ۷ دقیقه سند در دل کوهها روان است اما از عرض ۲۹ صحوایی حاصلخیز - هرچند کمزراعت - را می شکافد که از شرق به بیابان واز غرب به کوههای سلیمان محدود است. جایی که سلسلهٔ سلیمان پایان می پذیرد، در عرض ۲۹ شمالی صحرا به سوی غرب امتداد می بابد و حدود تازهای دارد: در شمال آن تپهها است که شرقاً و غرباً زاویهٔ راست سلیمان را می سازند؛ در غرب سطح مرتفع کلات، در جنوب دریا و در شرق، سند واقع شده است. بخش پیوسته به رودخانه در استان سند داخل است (که ازعرض شمالی ۲۹ تا دریا هر دو کرانهٔ سند را در بر می گیرد). غرب صحرا یک بخش جغرافیایی را تشکیل می دهد که در روزگار اکبر سیوستان بر می گیرد). غرب صحرا یک بخش جغرافیایی را تشکیل می دهد که در روزگار اکبر سیوستان در میشد و اکنون کاچی Cutchee یا کچ گنداوه Cuch Gandawa خوانده میشد و اکنون کاچی در برخی بخشها حاصلخیز و برخی کم آب.

### كوههاى سليمان

سلسله کوه سلیمان از جنوب نقطهٔ اتصال بلوت تاغ با هندوکش آغاز می شود و به شاخهٔ جنوبی هندوکش پیوسته است. از این سلسله در میان ۲۲ و ۳۲ درجه سه شاخه به سوی شرق جدا می شوند که دو تای آن سند را قطع می کنند. از انتهای آن در عرض ۲۹ سلسله ای از کوهها، تقریباً تا غرب سطح مرتفع کلات امتداد می یابند.

### سطح مرتفع كلات

این سطح مرتفع که ارتفاع معتنابهی دارد، فاصلهٔ میان ۶۴ درجه و ۶۷ درجه و ۳۰ دقیقهٔ طول شرقی و ۲۶ درجه و ۳۰ درجه و ۱۵ دقیقهٔ عرض شمالی را پُر میسازد؛ و دربرگیرندهٔ استانهای جاله وان Jallawan، سهروان Sehrawan و ناحیهٔ کلات است که با سیوسیتان، متعلقات حکومت شاهزادهٔ بلوچ را تشکیل میدهند که تابع کابل است و ساکنان آنها عمدتاً بلوچ اند.

این سطح مرتفع در همه جا دارای کوهها و سرزمینی بایر است. مرتفع ترین بخش آن در شمال است که پایتخت کلات در آنجاست. پارهٔ باریکی از همین سطح با سیوستان در میان انتهای سطح مرتفع و دربا قرار دارد. در جنوب غربی سطح مرتفع، کوهها و صحراهای توابع مکران Mekraun

۱- بومیان معمولاً نامی برای این سلسله کوه ندارند یا اقلاً این نام را هسمه نسمیدانند. در کتابهاکوههای سلیمان خوانده میشودکه چند تپهٔ غربی را هم دربر میگیرد.

است و درعرض ۲۶ تا ۲۸ شمالی امتداد دارند.

در شمال مکران دشت نمک است، که انتهای شرقی آن در پای دیوار غربی سطح مرتفع می افتد. می توان گفت که کنارهٔ شمال این بیابان در میان خطوط شصت و چهارم و شصت و پنجم طول شرقی واقع می شود تا به ۳۰ شمالی می رسد و از آنجا تثبیت عرض البلد آن دشوار است. این بیابان ناحیهٔ کوچک سیستان را احاطه کرده و سرزمینهای افغانی را تنا نزدیک هرات محدود می سازد؛ که از آنجا بخشهای مسکونی آغاز می شود و چون برزخی است میان این بیابان و بیابانی که تا سیعون (سیردریا) امتداد دارد. بعضی نواحی این بخش دارای تپهها است و برخی شنزار و خشک است به حدی که به دشواری می توان آن را از بیابان جدا دانست. تعریف کنارهٔ بیابان از این به بعد دشوار است. در برخی نواحی به سرزمینهای آباد می رسد و از جانب دیگر به کرانه های هلمند که در داخل بخشی از بیابان روان است و به دریاچهٔ سیوستان Seeweestan می ریزد و همه جا از بین روخانه سرسبز و حاصلخیز است.

#### حدود

حال مى توانم حدود پيچيدهٔ كشور افغانان را تعيين كنم:

از شمال به هندوکش و سلسلهٔ پاروپامیز Paropamisan ؛ از شرق به سند ـ تا نزدیک کوهها در عرض ۳۲ درجه و ۲۰ دقیقه ـ صحرای کرانهٔ راست سند در جنوب آن مسکن بلوچان و سلسله کوه سلیمان با شاخههای آن و سرزمینهای دامنهٔ آن متعلق به افغانان است؛ از جنوب به تپههای یادشده که سیوستان را در شمال محدود می سازد. سرزمین افغانان که پیوسته به شمال این کوههاست، نخست به جانب غرب چندان امتداد نمی یابد که به سطح مرتفع کلات برسد؛ پس به شمال امتداد می یابد تا به بیابانی می رسد که مرز شمال \_ غربی آن است. تشخیص و ترسیم ابن مرزهای نامنظم دشوار است؛ امّا می توان به تشریح سرزمینهای داخل این حدود پرداخت.

این نواحی از حیث ارتفاع، اقلیم، خاک و محصول هر یک ویژگیهای متفاوتی دارندکه اکنون در پی توضیح آنها نیستم؛ امّا گفتنی است که تمام افغانستان، در غرب سلسله کوه سلیمان، سطح مرتفعی است که بلندتر از بیشتر سرزمینهای مجاور واقع شده است.

هندوکش که سنگر دفاعی شمالی آن است؛ از اراضی هموار و پست بلخ، بسیار بلند می نماید. از شرق هم در مقایسه به جلگهٔ کم ارتفاع میند، بسیار بلند است. در جنوب سیوستان در پایین آن قرار دارد و درهٔ ژرف بولان Bolaun در جنوب ـ غرب میان آن و بلوچستان امتداد دارد.

در غرب سراشیبی تدریجی آن به جانب بیابان است و در شمال ـ غرب ارتفاعش را در برابر کوههای پاروپامیز میبازد.

سطح مرتفع کلات را باید ادامهٔ سطحی شمرد که پیشتر یاد شد؛ امّا سرزمینهای پایین ترکه تا بیابان امتداد دارد و درّهٔ بولان آنها را از هم جدا کرده اِست، باید از آن مجزّا شمرده شود.

#### نام

افغانان نام عمومی برای کشورشان ندارند؛ امّا «افغانستان» که محتملاً نخست در ایران به کار برده شده؛ مکرر درکتابها آمده است و اگر به کار رود برای مردم آن سرزمین ناآشنا نیست. بنابراین من این نام را برای کشوری به کار خواهم برد که هم اکنون حدود آن را شرخ دادهام.

بیشتر بخشهای سرزمین افغان تا غرب خط متوازی مُقُر Mookloor در طول البلد ۶۸ درجه و ۲۰ دقیقه در استان مهم و بزرگ خراسان داخل است و بخش باقیماندهٔ خراسان (که مرزهای آن را به احتمال می توان توسط آمو، بیابانی که آمو در آن روان است، دشت نمکزار و دریای خزر تعیین کرد) در ایران است. گویند که کرمان هم روزگاری در خراسان داخل بوده است؛ چنانکه سیوستان هنوز هم مکرر داخل خراسان شمرده می شود.

# كوههاي افغانستان

مسیر عمومی سلسله کوه عظیم هندوکش پیشتر گزارش یافت و سلسله های کمارتفاع تر سمت جنوب را تا شرق سِند پیگیری کردم. اکنون به شرح بخشی از این سلسله می پردازم که مرز شمالی افغانستان را میسازد ۱. این سلسله از سند تا طول جغرافیایی ۷۱ به غرب متمایل است واز آن پس جهت آن نامعین میگردد.

کسی که از جنوب این کوهها را می نگرد، چنین می پندارد که این قلّههای برف آگین به سوی او تمایل دارند؛ امّا با اطلاعات موجود از چنین میّلان و گردشی مطمئن نیستیم؛ چه این سلسله هم مسیر خود را به جانب غرب ادامه می دهد و هم یک شاخه به جنوب می فرستد؛ یا اینکه با بلوت تاغ تقاطع پیدا می کند و در نقطهٔ مقابل محلّی که کوه دارای انحنا می نماید به آن می پیوندد. از سند تا این منحنی، من این کوهها را بهتر می شناسم؛ زیرا ماهها آنها را از پشاور دیده ام و گزارش ویژه ای از می تواند تصویری از دیگر بخشهای آن به دست دهد.

هنگام ورود به جلگهٔ پشاور چهار سلسله کوه را به صورت مشخص در شمال می دیدیم: سلسلهٔ کو تاهتر برف نداشت؛ تارک سلسلهٔ دوم ونیمی از قلل سومی پوشیده از برف بودند؛ سلسلهٔ چهارم سلسلهٔ اصلی یا قفقاز هند Indian caucasus بود که پیوسته پوشیده از برف است. این سلسله از باکتریا Bactria بخوبی دیده می شود و مرز هند است و از نقاط دور تاتارستان هم پیداست. نخست،

۱- [ این سلسله در مرکز افغانستان واقع است و آن را به دو بخش شمالی و جنوبی به لحاظ طبیعی تقسیم میکند؛ نه آنکه مرز شمالی باشد ].

کوههای افغانستان کوههای افغانستان

این سلسله ها را از فاصلهٔ یکصدمیلی دیدیم؛ اما اگر تپه های سرراه نبودند از خیلی دور تر هم آنها را می توانستیم دید ۱. به هر حال بسیار نزدیک معلوم می شدند.

چینها و خالیگاههای پهلوی کوهها هم نمایان بودند. این وضوح با ملایمتی که بُعدِ فاصله به آنها میبخشید جلوهٔ دلپذیری به وجود میآورد. ارتفاع این سلسله های پوشیده از برف به هیچ وجه یکسان نیست. برخی از قلّه ها سر به فلک افراشته اندکه چندان باریک هم نیستند بلکه با عظمت و شکوه خاصی یکباره از قاعده شان بالا رفته اند.

ارتفاع شگفتانگیز این کوهها، شکوه و تنوع قلّههای آنها، ملّتهای گوناگونی که این قلّهها را مینگرند و پیوند مشترکی دارند و انزوای ممتد و مخوفی که پیوسته در میان برفهای دایمی آن حاکم است، چنان شگفتانگیز است که در بیان نمیگنجد.

ارتفاع یکی از این قلّه ها توسط ستوان مکارتنی گرفته شده که ۲۰۴۹۳ پـا بــود و اگــر ایــن اندازه گیری درست باشد قله های هندوکش از قُلّه اندس Indes بلندتر است<sup>۲</sup>.

اندازه گیری ستوان وب Webb در جلد یازدهم «بررسیهای آسیایی» Asiatic Research در ماه ارتفاعی بیش از ارتفاع همالیا را نشان می دهد. هندوکش بی گمان بسیار مرتفع است. حتی در ماه ژوئن که دماسنج در پشاور ۱۱۳ درجه فارنهایت را نشان می داد هیچ کاهشی در برف این قُلهها نمی دیدیم. ارتفاع سلسله های فرعی هندوکش هرچه از سلسلهٔ اصل دور می شوند کاهش می یابد. ارتفاعات هندوکش برهنه و از گیاه تهی است. اتا نواحی پایین تر و سلسله های کم ارتفاع تر جنگل است. هرچند تنها سه سلسله کوه، از جلگه ها قابل رُؤیت اند، محتملاً تا رسیدن به قلههای پربرف چندین سلسلهٔ دیگر هم وجود دارند. در میان سلسلههای اوّل و دوم جلگهای است که محتملاً درهای تنگ تر و مرتفع تر سلسله های بلندتر را از هم جدا می سازد و پستی ـ بلندیهای مکرر ناحیه، دیدن آنها را دشوار می سازد و تشخیص و امتیاز سلسله ها از یکدیگر سرانجام در میان انبوهی از

۱- من سلسله کوه همالیا را از فاصلهٔ ۱۵۰ میلی دیدم و باور دارم که از فاصلهٔ ۲۵۰ میلی هم قسابل رؤیت ست.

۲-سطور زیر برگرفته از گزارش عملیات ستوان مکارتنی است که با اطمینان بیان میکند:

<sup>«</sup>من فاصلهٔ چند قلهٔ مهم را با زاویه سنج اندازه گرفتم و فاصله را یکصد و پنجاه میل یافتم ارتفاع برخی واضحاً یک درجه و سی دقیقه بود که ارتفاع عمودی ۲۰ ۱۹۳ پا را نشان می داد. امّا این طبعاً برای چنان زاویه کوچک و فاصلهٔ بزرگ نمی تواند ثابت باشد. کوچکترین خطا در محاسبه باعث اختلاف عمده می شود. امّا این در حدّی درست بود که من ارتفاع آفتاب را با زاویه یاب شصت درجه ای گرفتم و ارتفاع در بین دو خط عرض آمد، و فاصلهٔ مربوط خط قاعده چهل و پنج میل بود که زاویهٔ مناسبی است.

كوهها ناممكن ميگردد.

سه شاخه از سلسلهٔ بزرگ در زاویهٔ راست سلسلههای کوتاهتر امتداد مییابند. شاخهٔ نُخست نزدیک سند است و در نقطهٔ برابر توربیلا Torbaila پایان می پذیرد. شاخهٔ دیگر که ایلم Ailum نام دارد و دارای ارتفاع معتنابهی است توسط درّهٔ بنیر Boonere از شاخهٔ قبلی جدا شده است.

شاخهٔ سوم توسط درّهٔ سوات Swaut ایلم جدا شده است و در شمال ـ غرب آن درّهٔ پنج کوره Panjcora واقع است. شاخهٔ سوم که بسیار از شاخه های دیگر پهناور تر است به سوی جنوب تا ریشه های سفیدکوه ـ شمالی ترین نقطهٔ سلسله کوه سلیمان ـ امتداد می یابد. این شاخه گرچه بلند نیست، ولی سراشیبی آن تُند و ناهموار و پوشیده با جنگلهای کاج است. قبیلهٔ افغان اُتمان خیل در آنجا زندگی میکنند. و بین این شاخه و برآمدگی جنوب، جلگهٔ پست و گرم باجور Bajour واقع است.

تصویری از تپه ها یا کوههای کمارتفاع را می توان با شرح تپه هایی که در سوات واقعند پیش نظر آورد:

در سوات بر این کوهها سالی چهار ماه برف نشسته است. بر تمارکشان معدودی درختان پراکنده اند اما پهلوهایشان پوشیده از درختان کاج، بلوط و زیتون وحشی است. پایین تر چندین در ق کوچک با جویبارهای زلال و زیبا و آب و هوای خوشگوار واقع است. بر دامنههای آن انواع گلهای اروپایی را به صورت خودرو می توان دید. در این تپهها درختان سرخس Ferm و انواع درختان و بوتههای زیبای دیگر دیده می شوند. حتی صخره ها نیز سبز و پوشیده از خزه اند.

در میان درّهٔ اصلی، رود سوات روان است، که یک درّهٔ حاصلخیز ـ هرچند کم عرض ـ را سیراب میکند و سالی دوبار محصول میدهد. انواع غلّه در اینجا به دست می آید. درمیان درختانِ غرس شده، توت و چنار فراوان است.

کوههای بنیر بسیار به کوههای سوات همانندست و درههای کوچک بسیاری را در برگرفته اند که همه به یک درّهٔ بزرگ راه دارند که به سوی جنوب ـ غرب استداد می یابد و نهر بورندو Boorundoo در آن روان است. این درّه ها تنگ تر و در مقایسه با سوات کم آب ترند، و در نتیجه حاصلخیزی آنها هم کمتر است.

اکنون به انحنایی میرسیم که از جنوب هندوکش بر فراز باجور به سوی غرب مجاور، مأوای

کافرانِ <sup>۱</sup> سیاهپوش است که مردمانی عجیب و دیدنی اند.

بالارفتن به منطقهٔ آنان بسیار هراسانگیز است. مسافری که از دره های تنگ بالا می رود، با خطر فرو غلتیدن سنگها روبرو است؛ سنگهایی که یا بر اثر ورزش باد و یا به وسیلهٔ بُزها و جانوران وحشی که بر روی صخره های مملّق بر فراز جاده ها، می چرند فرو می غلتد.

کافران در درههای تنگ، ولی حاصلخیز مأوا دارند. انگور خوبی به دست می آورند و فراز بسیاری از کوههایی که آنان را احاطه کرده پوشیده از برف است.

سرزمین کافران، ورای زاویهٔ راستی که با انحنا ساخته می شود، امتداد دارد و سلسله کوه سپس به سوی غرب امتداد می بابد تا با کوههای پاروپامیز یکجا می شود.

این ناحیهٔ کوهستانی بخصوص در نقطهٔ برآمدگی جنوبی که کوههای پوشیده از برف، سراشیبی تندی به سوی جلال آباد دارند، تنگ و ناهموار است. در ادامهٔ مسیر غربی این سلسله کوهها دامنهٔ وسیعتر و بهتری دارند. سپس «کوهستان» یا ارتفاعات کابل را تشکیل میدهند. سرزمینی که چند رودخانهٔ کوچک آن را آیباری میکنند و بسیار از شوات زیباتر است.

#### درهها

طبیعت دره ها را در این بخش سلسله کوه وقتی خوبتر می توان دریافت که فضای پایانهٔ مشترک همهٔ دره ها را بررسی کنیم.

درّهٔ رودخانهٔ، کابل برآمدگی جنوبی هندوکش را از کوههای سلیمان جدا میسازد و چنان مینماید که رخنهای است بین دو سلسله و روزگاری به هم پیوسته بودهاند. پهنای میان این دو سلسله در برخی جایها به بیست و پنج میل میرسد.

جانب شرقی این دره را تپه هایی گرفته اند که از کوهی به کوهی کشیده شده اند و به سبب ارتفاع بسیار کم نمی توان گفت که ادامهٔ سلسله کوههایند. در غرب این تپه ها جلگهٔ جلال آباد واقع شده است. و از آن پس بر جانب غربی تر این ناحیه چنان مرتفع می گردد که در مقایسه با برآمدگی جنوبی یا کوههای سلیمان، گندمک میشود، در حائی که در مقایسه با جلال آباد، گندمک بر فراز کوهی قرار دارد.

رود کابل در مرکز ناحیه ای که شرح دادم روان است و چنانکه نخست یاد کردم تمام دره های

۱- [ این مردم یک قرن پیش از این اسلام آوردهاند و سرزمینشان «نورستان» نام گرفته است [.

این بخش هندوکش در این فضاگشوده میشوند.

نخستین درّه در غرب باجور، گنر Cooner است که در آن رود بزرگ قیاشقار Caushkaur (کاشغر) جاری است؛ که به رود کابل می پیوندد. هوای ناحیهٔ پایین گنر بسیار گرم است اما بخشهای بالایی آن به دره های تنگ منتهی می گردند که چند تا از آنها به جانب شمال ـ غرب به سوی قلهٔ برفگیر گوند Coond کشیده می شوند. در گنر مردمانی زندگی می کنند که دهگان Deggauns خوانده می شوند. در گنر مردمانی زندگی می کنند که دهگان می شوند.

در بیست میلی غرب کُنر، در ناحیهٔ مندرور Mandror رود الینگار Alingaur به رودکابل می پیوندد. این رود از یک دَرهٔ بالاتر از محل تلاقی دو رود دیگر می آید و شکل فلاخن را به خود می گیرد. یکی از رودها الینگار و دیگری آلیشِنگ Alishing نام دارد. هر یک از این رودها تا حدود بیست میل در دل کوهها روان است. این درهها با جلگهٔ جلال آباد و کوههای پیرامونِ آن، ناحیهٔ تفمان را تشکیل می دهند.

درّهٔ پهناور الینگار ماوای غلزیان است. رأس آن به سوی شمال ـ شرق متمایل به قلّهٔ کونداست. در این دره انواع حبوبات به دست می آید و از راست و چپش چند درهٔ کوچک باز می شود. برخی از این دره ها را کوههای باریکی از دره های گُنر جدا میکنند.

الیشنگ، درهای کم عرض است و درههای کوچک کمتر دارد. مردمان آن کافران متشترف به اسلامند. در غرب آن درهٔ کوتاه اوزبین Oozbeen مأوای غلجیان است. پس از آن تگاو Tagaw به بستر رود کابل و در محل تلاقی آن با رود پنچشیر واقع است.

تگاو از همهٔ دره های یادشده فراختر است. بخشهای پایینی آن مسکن قوم صافی است (صافی یک قبیلهٔ آزاد افغان است که مورد مجددی برای ذکر آن نخواهم داشت). بخش بالایی که باریکتر و کم حاصلتر است به تاجیکان مینان مینان تعلق دارد. دهانهٔ این دره ها از نواحی پیشرفتهٔ غربی آنها بلند تر است؛ اما مدخل دره های اوزبین و تگاو از همه بلند تر است. در حالی که کوهستان کابل تنها دره های نجراو، پنجشیر و غوربند را با دره های مهمترین این دره ها سنجیر Sanjeer رمیان نجراو و پنجشیر و مینان پنجشیر و صالح اُلنگ Sauleh oolang (میان پنجشیر و غوربند) است.

کوهدامن، ناحیهای است در جنوب کوهستان که از صحراهای کوچک حاصلخیز تشکیل شد،

٠- این نام به همهٔ مردمان فارسی زبان افغانستان اطلاق می شود.

کوههای افغانستان

است و در دامنهٔ هندوکش قرار دارد.

سلسلههای پاروپامیز که حد غربی کوهدامن است، سیصد و پنجاه میل از شرق به غرب و دویست میل از شمال به جنوب ادامه دارد. کسب و ارائهٔ اطلاعات در مورد کوههای واقع در این فاصله ـ که بسیار شگفتانگیز است ـ کار آسانی نیست؛ و هر چند مردمان ساکن در آنها ایماق و هزارهاند، ورود به آنها بسیار دشوار است و تهیهٔ گزارش دقیق جغرافیایی در بارهٔ آنان آسان نیست. این قدر معلوم است که هندوکش پس از این ناحیه چنان ارتفاعی ندارد که در میان کوههای پیرامونش سر برافرازد. همچنان دیگر اثری از پوشش دایمی برف برآن نمی ماند.

نیمهٔ شرقی این منطقهٔ مرتفع مسکن هزارگان Hazaurehs است؛ سرد و ناهموار و دشوارگذر. نقاطی از همواریها اندکی زراعت شده است و تپهها برهنهاند و خشک.

بخش غربی که مأوای ایماقان Aimauks است، با آنکه درّههای وحشی تری دارد، و کشاورزی آن بهتر است؛ هنوز سرزمینی دست نخورده و فقیر است.

شمال این کوهها سراشیبی تندی به سوی بلخ دارد و سربالایی آن در دیگر جوانب ـ شاید بُخز غرب یا جنوب غرب ـ کمتر است. در شمال ـ غرب چنان مینماید که بتدریج در جلگهٔ مجاور بیابان فرو رفته است. سراشیبی تمام این ناحیه به جانب غرب است.

## سفيدكوه

سلسله کوه سلیمان از کوه بلند سفیدکوه ـ که پیوسته پوشیده با برف است و به همین سبب آن را «سفیدکوه» میخوانند ا ـ آغاز میشود. سفیدکوه در جنوب برآمدگی Perjection هندوکش، با سرافرازی ناگهانی، قد میکشد و تنها وادی رود کابل در میان آنها قرار دارد. این سلسله کوه به وسیلهٔ کوههای اُتمان خیل به هندوکش پیوسته است.

سلسله های فرعی دیگر در امتداد رود کابل در چند نقطه آبشارهای بلندی را تشکیل می دهند. در این نواحی ظاهراً سلسله کوه سلیمان را باید شاخه ای از هندوکش یا حتی ادامهٔ سلسله کوه بُلوت تاغ شمرد؛ با وجود این شایسته است که آن را سلسله کوهی مستقل بدانیم.

از سفیدکوه، بلندترین سلسلهٔ آن به سوی جنوب وجنوب ـ شرق میرود و از منطقهٔ جاجی

۱- افغانان بیشتر اسپین فر [= مفیدکوه] میگویند. لازم به تذکر است که من با افغانان به فارسی سخن میگفتم؛ این است که غالباً در این کتاب عبارات فارسی به کار میرود؛ در حالی که افغانان بیشتر صورت بشتوی آن را به کار می برند.

Jaujee در نزدیکی هریوب اگذشته و به فاصلهٔ دوازده میلی این ناحیه رودکورَم Koorram آن را Jadraun می شکافد. سپس این سلسله به سمت جنوب می رود و منطقهٔ کوهستانی جدران Jadraun را تشکیل می دهد، که تاجنوب عرض شمالی ۱۳۱ امتداد دارد. این ناحیه، موقعیت و مسیر این سلسله مُبهّم است. پس از جدران ، از مسیر و حتی ادامهٔ سلسله پرسش انگیز است؛ امّا چون مسافران از کان کرم kaunee goorrum به اُرگون Oorghoon از کوهی بلند، دو روزه می گذرند کوهی که غالباً باید ادامهٔ همین سلسله باشد می توان گفت که کوههای جنوبی کرانهٔ گومّل Gomal نیز ادامهٔ همین سلسله است.

از جدران تاگومل ناحیهٔ کوهستانی پوشیده از جنگلهای کاج را تشکیل می دهد. که مأوای قبیلهٔ سرکش وزیری Vizcerees است. از گومل به بعد مسیر کوهها دوباره معین می شود و تا سرزمین شیرانی Sheeraunees و زمری Zmurrees و عرض البلد ۲۹ که ظاهراً پایان مسیر آن است، ادامه می یابد. هرچند ارتفاع سلسله کوه سلیمان از هندوکش کمتر است، بازهم سلسلهٔ قابل توجهی است. بلند ترین بخش آن بی گمان ابتدای آن است.

سفیدکوه تمام سال پوشیده از برف است. اما تصور میکنم در دیگر بخشهای آن پس از بهار برف نمی ماند؛ هرچند که بخشهایی از آن را مثلاً در جنوب عرض البلد ۳۱ در زمستان برف می پوشاند، که در چنان عرض البلد پایینی نباید ارتفاع کمی داشته باشد.

ارتفاع بخشی که وزیریان در آن زندگی میکنند، در مقایسه با نواحی اطراف به ارتفاع منطقهٔ اقوام جدران میرسد؛ امّا در مجموع ارتفاع کمتری دارد و بر جانب جنوبی سراشیبی آن بیشتر است.

در بخش جنوبی سرزمین وزیریان، جایی که رودخانهٔ گومل این سلسله کوه را قطع میکند، هردو جانب این سلسله کوتاه است اما در حدود سرزمین اقوام شیرانی و کوه بلندگسی (کسی غر) Cussay را تشکیل میدهد، و بلندترین قلهٔ آن «تخت سلیمان» است که سالی سه ماه و کوههای اطراف آن سالی دو ماه برف دارد.

سرزمین زمریان نیز بیگمان مانند دیگر بخشهای کوه کسی مرتفع است؛ امّا وسیلهای بـرای داوری در مورد ارتفاع و ساختار سلسلهای که در جنوب این نقطه واقع است، ندارم.

در مرز جنوبی افغانستان تا رود گومل به طرف شمال، سراشیبی کوههای سلیمان در داخل

۱- Huryoob [ آریوب درست است ]

کوههای افغانستان کوههای افغانستان

زمینهای ساحل راستِ رود سِند، ژرف و ناگهانی است. در جهت مقابل سراشیبی، تـدریجی و مصادف با موانع است، که هرچند بسیار معتنابه نیست، اما نواحی غرب این سلسله کوه در مقایسه با نواحی شرقی مرتفع تر است.

در شمال گومل، هر دو جانب سلسله کوه را شماری از کوههای کمارتفاع فرا گرفته اند که به جانب شرق وغرب امتداد یافته اند و تا جایی که توانسته ام پیگیری کنم، سراشیبی آنها در شرق، آهسته تر از غرب است. در غرب به جلگه ای مرتفع می رسد که ارتفاع این جلگه در شرق غزنی شاید معادل ارتفاع چند کوهستان در جنوب آن نقطه باشد.

## دیگر شاخههای سلیمان

دو سلسلهٔ فرعی نیز موازی با سلیمان ـ که از مرز جنوبی افغانستان این سلسله را به سوی شرق همراهی میکند ـ امتداد یافته اند و اقلاً تما روغزی Rughzee در عرض البلد °۳۰ و ۲۰ دقیقه میرسند. سلسلهٔ اول کو تاهتر از سلسلهٔ اصلی و دوم از آن هم کو تاهتر است. در میان این دو سلسله ناحیه ای است که تصور میکنم ناهموار است؛ ولی قوم شیرانی آن را زراعت کرده اند.

همهٔ این سلسله ها را درّه هایی شکافته اند که از نواحی مرتفع به سوی غرب میروند و نهرهایی را به داخلی دامان Damaun می فرستند. دیگر نهرها از سلسلهٔ اصلی جاری می شوند که سلسله های کوتاهتر را قطع میکنند.

میگویند کوههای سلیمان از سنگی سیاه و سخت تشکیل شده اند. سنگهای سلسلهٔ دیگر قرمز است و به همان اندازه سخت؛ امّا سلسلهٔ دیگر دارای سنگ نرمتر خاکستری رنگ و شنی است. فراز این کوههای برهنه و اطراف کوههای بلند پوشیده از درختان کاج است و سلسلهٔ دیگر، زیتون و درختان دیگری دارد. پایین ترین سلسله ـ جز شیارهای آن که بوته های ضخیم جنگلی دارد ـ کاملاً برهنه است.

اکنون به شرح کوههای کم ارتفاعی می پردازم که به سوی شرق و غرب سلسلهٔ اصلی ـ که یاد شد ـ دویده اند. نخستین سلسله از سمت جنوب ـ ظاهراً شمال روغزی ـ آغاز شده و تا پونیالی Punniallee امتداد دارد. این شاخه، مرتفع، پرصخره و برهنه است و جزیک نقطه که کوه شکاف برداشته، گذشتن از آن دشوار است. این شاخه با صخره ای که نهصد پا ارتفاع دارد، در برابر دهکدهٔ پونیالی پایان می پذیرد. تمام طول آن بیشتر از شصت میل نیست؛ امّا ذکر آن ضروری است؛ زیرا مرز میان جلگهٔ سند و منطقهٔ کوهستانی را که در سطور زیر شرح خواهم داد، تشکیل می دهد.

شاخهٔ دیگر که می توان آن را سلسله کوه نمک Salt Range نامید، ازجنوب ـ شرقی سفید کوه بر می خیزد و به سمت جنوب شرق ـ جنوب تیری Teeree ـ تاکلاباغ امتداد می یابد و در این نقطه سند را قطع می کند و به سوی بخشی از پنجاب امتداد یافته در جلال پور، بر کرانهٔ راست جیلم پایان می پذیرد. ارتفاع این شاخه با دور شدن از کوههای سلیمان کمتر می شود و از سلسله ای که پیشتر یادشد، هم بلند تر و هم پهناور تر است و نمک فراوان دارد که هر بخش آن به گونههای مختلف حقاری شده است. صخره های نمک جانب شرق رنگ قهوه ای دارد که آن را به هندوستان می برند و معروف به «نمک لاهور» است.

سلسلهٔ سوم سمت شمال، از شرق سفیدکوه به سوی سند امتداد دارد. سند را قطع می کند امّا به جانب شرقی آن بسیار پیش نمی رود. چون این سلسله در میان ۳۳ و ۳۴ درجهٔ عرض البلد کشیده است، من آن را سلسلهٔ ۳۴ عرض شمالی می خوانم. ارتفاع آن بیش از همهٔ سلسله هاست و هرچند دره های آن فراختر است، عبور از آن بسیار دشوار است و مانند سلسله هایی که یاد شد، ارتفاع این سلسله هم با پیشروی به سوی شرق، کاهش می یابد؛ امّا تا حدود کوهات هم در بهار بر فراز آن برف می ماند؛ و در بخشهای مجاور بیند نیز در زمستان اندکی برف برآن می نشیند. ارتفاعات آن درختان کاج و پایین تر، زیتون دارد.

در میان سلسلهٔ ۳۴ و سلسله کوهِ نمک جلگه ها و درّه هایی است که به قبایل بنگش Bungush و ختک Khuttuk تعلق دارد. این ناحیه به سـوی سِند سـراشـیب است؛ امّـا بـه وسـیلهٔ کـوههای کـمارتفاعی که شمالی و جنوبی امتداد یافته اند، از رود سند جدا شده است.

در شمال این ناحیه، در میان سلسلهٔ نمک و پُونیالی، درههای دور Dour، شَتَک Shuttuk و عیسی خیل واقع شده که همچون پلکانی از کوههای سلیمان به سوی سند فرود می آید. درجنوب همین ناحیه تپهها و درههای مَرْوَت Murwuts و درهٔ بیابانی لارگی Largee واقع شده است. این دره را یک سلسله کوههای کم ارتفاع به طول سی میل از سِند جدا ساخته اند.

این سه شاخه را سلسههای کمارتفاع که از شمال به جنوب امتداد دارند قطع میکنند. دوتا از این سلسهها محتملاً امتداد سلسههای موازی به کوههای سلیماناند که پیشتر یاد شدند. این سلسهها مناطق دور را از بنو؛ بنو را از عیسی خیل و لارگی را از مروت جدا میسازند وخود نیز توسط دیگر سلسهها قطع میشوند و در واقع شبکهای از سلسله کوهها را تشکیل میدهند که جلگههای زراعی را در میان گرفتهاند. هیچ یک از فواصل میان سه شاخهٔ اصلی را نمی توان واقعاً

کرمهای افغانستان

یک درهٔ نامتقاطع شمرد. افزون بر سلسله هایی که این دره ها را به زاویهٔ راست قبطع میکنند، برآمدگیهای سلسلهٔ اصلی نیز آنها را ناهموار ساخته است، که اگر اطلاعات دقیقی هم در مورد آنها به دست آید چندان ارزشی نخواهد داشت.

چون کوههای نمک، سلسلهٔ ۳۴ و کوههای کمارتفاع درّهٔ کابل همه از جانب شرقی سفیدکوه بر می خیزند و بندریج از آن جدا می شوند، سرزمین محل انشعاب آنها بسیار کوهستانی است. در این ناحیه چهار قبیله زندگی میکنند که عموماً آنان را قبایل خیبری Khyberee گویند.

بررسی شاخههایی که از سلسلهٔ سلیمانی Solimauny به غرب انتشار می یابند، از آنچه یاد شد دشوار تر است. اما بر پایهٔ اطلاعات خویش می توانم تخمینهایی را پیشنهاد کنم، که هرچند صحیح نباشند به پیمانهٔ زیادی نزدیک به حقیقت باشند و در ارائهٔ تصویر عمومی ساختار ناحیه کمک کنند.

زمینهای واقع در میان وادی رودگابل، عرض البلد غزنی، طول البلد کابل و کوههای سلیمان یک منطقهٔ کوهستانی معلوم می شود، که دره های بزرگی دارد، محقق نیست که از چند شاخه تشکیل شده و یا اینکه شاخه های موازی با سلسلهٔ اصلی آنها را قطع کرده است؛ اما بی گمان کوههای مجاور جاده غزنی ـکابل را دره ای باریک از کوههای پاروپامیز جدا می سازد. نهرهای این کوهها در دره ای که پیشتر یاد شد، به سوی غرب روانند.

نخستین شاخه که اطلاعات مشخصی از آن ندارم، سلسلهٔ اصلی را در شمال ـ شرق سیرافزا می کند. از شمال آن می گذرد و به طرف جنوب در امتداد کرانهٔ غربی گومل می دود؛ از غرب مامی Mumay می گذرد و آن ناحیهٔ کوچک را از کتواز Kattawaz جدا می سازد. از آن پس مسیر آن دقیقاً مشخص نیست و تصور می کنم در میان تپههای پراکنده و کمار تفاع پایان می پذیرد. سه شاخهٔ دیگر به جنوب کشیده شده که شرح آن ضروری نیست. یکی سیرافزا را از اُرگون جدا می سازد؛ دیگری به شمالی وانه Wauneh می رود و هیچیک از این شاخه ها از گومل ـ به جانب غرب ـ پیشتر نمی رود. از کوههای کمار تفاع امتداد سلسلهٔ سلیمان به جنوب گومل گزارش مشخصی ندارم.

آشنایی من باکوههای غرب افغانستان هم در مقایسه با آنچه شرح دادم کمتر است. سلسلهای از کوههای کمار تفاع که از انتهای شمالی سطح مرتفع کلات برمی خیزد، ظاهراً به سوی شمال شرق تا منطقهٔ اقوام غلجی در عرض البلد ۳۲ امتداد می یابد. این سلسله نخست، شورابک Sharaubak را از پشین Pisheen جدا می کند و در این ناحیه به نام کوه اسپین تیژه Speen Taijeh یاد می شود. سپس با نامهای کوژک Kozhak و خواجه عمران Toba و توبه Toba را تشکیل می دهد. سپس با گذشتن از ناحیه توبه Toba ایا توبا ابه این نام یاد می شود. شمالی ترین بخش آن گذرگاه گُل نَری Gul narrye ایا گلناری آوبا ابه این نام یاد می شود. شمالی ترین بخش آن گذرگاه گُل نَری Torkaunee و اصلهٔ بنیاری نام درهٔ ارغستان Torkaunee از سلسلهٔ تورکانی Torkaunee فاصلهٔ بنیاری ندارد.

تمام سلسلهای را که گزارش میدهم، خواجه عمران خواهم خواند که نامی مناسبتر است. این سلسله پهن است ولی دارای ارتفاع و سراشیبی تُند نیست. برف مدتی کوتاه بر اسپین تیژه مینشیند اما پیشتر در شمال ـ شرق، سالی سه ماه برف دارد.

یک سلسهٔ دیگر ظاهراً سطح مرتفع را از نزدیک نقطه ای که پیشتر یاد کردم ترک میکند پس به جانب شرق امتداد یافته، حد جنوبی پشین را تشکیل می دهد و آن منطقه را از شال Shaul جدا می سازد. بخش نزدیک سطح مرتفع موشی نُغ Musailugh و در نواحی مرکزی که بلندترین بخش آن است ـ تکه تو Tukkatoo نامیده می شود و همین نام بر تمام سلسله هم اطلاق می تواند شد. من تنها حدود پنجاه میل از این سلسله را ـ پس از سطح مرتفع ـ پیگیری کردم، امّا هنگام گذشتن از منطقهٔ کاکر Caukers به یکی از سلسله هایی که یاد خواهم کرد بیبوندد. و در آن ناحیه طول آن بسیار بیش از آن است که یاد شد. بلندی و سراشیبی آن ظاهراً همانند کوههای مجاور است؛ زیرا برف به همان تناسب بر آن می ماند.

سلسلهٔ دیگر خورلیکی Khurleekkee سطح مرتفع کلات را در عرض شمالی ۳۰ ترک میکند و به طرف شرقی ۶۷ طول شرقی امتداد می یابد و جلگهٔ مرتفع بیدوله Bedowla را از منطقهٔ پَست و گرم سیوستان جدا می سازد.

سلسلهای از کوههای کمارتفاع از ۲۹° عرض شمالی از ناحیهای که پیشتر یاد کردیم برخاسته و مرز جنوبی افغانستان را تشکیل میدهد.

فضای میان ۶۸ طول البلد شرقی تا سلسله کوه سلیمان و ۲۹ تا ۳۱ درجهٔ عرض البلد شمالی از کوههای کم ارتفاع بیشتر به صورت سلسله های ممتد شرقی و غربی ـ پُر است. در این فیضا ـ مخصوصاً در ناحیهٔ شرقی ـ جلگه ها نیز وجود دارند.

غرب، بیشتر تپهزار Hilly است و حتی نشانه های سلسلهٔ بسیار مرتفع نیز ـکه ظاهراً شمالی و

جنوبی امتداد دارد و به سلسله های پیشگفته می پیوندد ـ نیز دیده می شود.

وجود چنین سلسله ای مبتنی بر این واقعیت است که لئوناداغ Leona Daugh و توبه به وسیلهٔ سلسله کوهی از زپوپ Zpope جدا شده اند، که تا تابی Tubbye سرچشمهٔ رود لوکا Loca [یا لورا؟] امتداد دارد.

در ناحیهٔ جنوبی تر در همین خط، کوه بلندی به نام کوند است که ظاهراً شمالی و جنوبی کشیده شده است. سلسله های همانندی در همان جهت در چری Chirry (جنوب کوند) و در ایسوپر Isupper (جنوب چری) متلاقی می شوند و سلسله کوه مرتفعی بر جانب چپ جادهٔ شمالی شال Shauwl به دادر Dauder امتداد یافته است.

خطی که مشخص کردم، اگر به وسیلهٔ سلسله ای از کوهها اشغال نشده باشد، بی گمان آبهای این بخش افغانستان را تقسیم میکند. برخی از رودهای برخاسته از آن به سوی شرق و بعضی به جانب غرب روانند.

دو سلسلهٔ دیگر از کوههای کم ارتفاع می ماند که باید ذکر شود: یکی از جنوب قراباغ به فاصلهٔ نه چندان دور از کوههای پاروپامیز آغاز شده و موازی به کرانهٔ چپ تزنک Turnuk تا ۶۷ طول البلد شرقی امتداد می یابد. سلسلهٔ دیگر از نزدیکی انتهای سلسلهٔ اول آغاز می شود و به جانب شرق امتداد می یابد. این سلسله در غرب شوز فر Soorghur [شرخ کوه] و در شرق تورکانی Torekaunee ایمنی سیاه سنگ خوانده می شود. با این گزارش تصور می کنم شرح سلسله کوههای مهم افغانستان را تکمیل کرده ام.

## رودخانهها

افغانستان در مقایسه با وسعت قلمرو، رودخانهٔ بزرگ، کم دارد. بجز سند در تمام کشور رودخانهای نیست که در امتداد مسیرش، در بیشتر ماههای سال، قابل عبور نباشد. این رودها غالباً سیل آسا و بسیار تند می آیند، ولی خیلی زود به سستی و خشکی می گرایند. اهمیت آنها به دلیل انشعاب نهرهایی که در مسیر آنها برای استفادهٔ کشاورزی کشیده می شود، از بین می رود. گاهی آنقدر نهر و جویبار از یک رودخانه کشیده می شود که آب آن پیش از پیوستن به رودخانهٔ دیگر کاملاً به مصرف می رسد. اندازهٔ دهانهٔ هیچ رودخانه ای در افغانستان با موضع سرچشمهٔ آن برابر نیست.

اهمیت این رودخانه ها در تأمین آب کشاورزی و ایجاد موانع برای عبور مسافران است.

#### سند۲

تنها سند قابل کشتیرانی است، که از آن هم در کشتیرانی استفادهٔ اندکی میشود. سند به لحاظ طول مسیر و مقدار آبی که به دریا میریزد، از نخستین رودخانه های جهان شمرده میشود. طول فاصلهٔ رأس آن تا دریا تعیین نگردیده، اما سیصد و پنجاه میل آن پیگیری شده و دلایلی وجود دارد

۱- البته از نگاه طول ـ نه ژرفا و دوام ـ رودخانه های جیلم، راوی و سوتلج بـزرگتر از رود رون Rhone هستند. البته طول جیلم چهل میل از اِلْب Elbe بیشتر و از رود راین تنها شصت میل کمتر است. حتی رود کاشفر یا قاشقار هشتاد میل از رود پو Po درازتر است. کورم، گومل، و سوان هیچ یک از نگاه درازی از تیمز Thames کوچکتر نیستند؛ هرچند که از کوچکترین سرشاخه های سنداند.

۲- [ سند اکنون در قلمرو پاکستان است].

که بگوییم طول آن خیلی بیشتر است. چند تا از سرشاخههای آن کوچکتر از رودخانههای مهم اروپا هستند.

سرچشمهٔ این رودخانهٔ بزرگ هنوز بدرستی معین نیست، امّا تا مجاورت دراس Draus که شهرکی است در تبت صغیر Little Tibet با اطمینان پیگیری شده است. این موضع را ستوان مکارتنی در طول البلد ۷۶ درجه و ۴۸ دقیقه و عرض البلد ۳۵ درجه و ۵۵ دقیقه تعیین کرده است. مهمترین رود از شمالی شرق به این نقطه می آید؛ امّا مسیر آن از بالاتر معلوم نیست.

در نقطهٔ بالاتر از دراس که پیشتر یاد شد، رود اصلی با شاخهٔ کوچکتر که از روداک Rodauk در یست و پنجاه میلی ثبت می آید متلاقی می گردد. از نزدیک لداخ Ladauk پایتخت تبت می گذرد و در آنجا به نام رود لداخ یاد می شود. در نزدیکی شهر با یک رود دیگر که از شمال ـ غرب می آید و آقای مکارتنی سرچشمهٔ آن را دریاچهٔ سری کول Srickol می داند یکجا می شود. یکی از ازبکان فرغانه به من اطلاع داد که رودخانه از یک یخچال موزتاغ Mooztaugh در راه یارکند Yaurcund لداخ سرچشمه می گیرد و گفت که او از یخچال تا لداخ مسیر این رود را پیموده و سرشاخهٔ مهمی را که از غرب به آن بیوندد ندیده است. به حساب او سرچشمهٔ رودخانه همان یخچال است. هرچند اطلاعات او را با معلومات آقای مکارتنی قابل مقابسه نمی دانم؛ بازهم برای بیان آن در یک نقطهٔ دورافتاده مفید است.

آقای مکارتنی از نیافتن سرچشمهٔ رود سند متأسف بود؛ امّا با در نظر گرفتن شرایط سخت و سرزمین دشوارگذاری که این رودخانه پیش از رسیدن به افغانستان در آن جریان دارد، اعجاب ما از کشف اوایل رودخانه توسط آقای مکارتنی ، بیش از تأسف از نیافتن سرچشمهٔ آن خواهد بود.

کشفیات او در مورد مسیر رود لداخ بسیار دلچسب است و یگانگی اطلاعات او با بررسی گنگا Ganga در ۱۸۰۸م از ستوان وب Webbe باعث تقویت هر دو میگردد.

پیشتر رود لداخ یکی از شاخه های عمدهٔ گنگا شمرده می شد و مقام والایی چون ماژور رِنل Rennel از این عقیده حمایت می کرد. اما ظاهراً آن جغرافیدان عالیمقام بر مبنای تحقیقات لاماس Lamas و پ. تایفنتالر P. Tiefentaller به چنین نتیجه گیری نادرستی رسیده بود. کاپیتان راپر Raper و آقای وِب برای تعیین سرچشمهٔ گنگا اعزام شدند و سرچشمه را بر جانب جنوب ـ شرقی همالیا یافتند؛ دور تر و در جنوب محلی که پیش از آن پنداشته می شد ا. اکنون دیگر ثابت شده بود

۱- بنگرید به گزارش آنان در شمارهٔ یازدهم بررسیهای آسیایی siatic Researches

که رود لداخ به گنگ نمی ریزد امّا مسیر واقعی آن معلوم نبود، تا اینکه آقای مکارتنی یکجا شدن آن را با سند در نزدیک دراس معین ساخت ۱. از دراس، مسیر سند بتنهایی در سرزمینهای کوهستانی که کمتر مسافری از آنها میگذرد امتداد می یابد.

بر طبق اطلاعات آقای مکارتنی، شاخه ای که پایین تر از لداخ از رود سند جدا می شود و از کشمیر می گذرد، رود اصلی جیلم را تشکیل می دهد. با آنکه چنین انشعابی در جلگه ها اتفاق می افتد که گنگا نمونه ای از آن است؛ امّا در رودهای تُند، آن هم در زمینهای ناهموار و کوهستانی چنین انشعابی ناممکن می نماید. با وجود این می بینیم که رودخانه ای به وسیلهٔ جزایر صخره ای تقسیم می شود و چون یک بار چنین انشعابی صورت گرفت، تکرار آن در چنان نواحی دشوار نخواهد بود. در مُلاً Mullau پس از ورود رود سند به داخل سلسلهٔ هندوکش رودخانهٔ کوچک اباسین Abbaseen که از سلسله ای در صدو بیست میلی آن سرچشمه می گیرد از شمال ـغرب آمده به آن می ریزد. و افغانان مجاور به خطا آن را رود اصلی سند تصور می کنند. سپس پنجاه میل در دل کوههای کم ارتفاع تر هندوکش پیش می رود، تا به توربیلا Torbaila می رسد. در آنجا در یک زمین باز منتشر و بی درنگ در صحرا گسترده می شود و جزایر بیشماری را در بر می گیرد.

چهل میل پایین تر در نزدیکی قلعهٔ اتک Attock رودخانهٔ تُندسیر کابل به آن می ریزد. سپس در مجرای باریکی میان شاخه های سلیمان می دود. حتی هنگامی که آب در پایین ترین سطح است، تلاقی آن رودخانه ها و سیر آن در میان صخره ها، پیش از فرو غلتیدن در دل کوهها، پر از امواج و برخورد ها است و صدایی همانند صدای دریا دارد. امّا هنگامی که گدازش برفها حجم آن را چند برابر می سازد، گردایی مهیب می شود که غریو آن تا فاصله های دور به گوش می رسد؛ غالباً قایقها را می بلعد و یا آنها را بر صخره ها می کوبد.

سند که در جلگه چنان گسترده و پهناور است، در اتک پهنای آن به حدود سیصدگز Yard میرسد و چون وارد کوهها میشود بازهم باریکتر میگردد. چون به نیلاب Neelaub ـ شهرکی در پنجاه میلی آتک ـ میرسد میگویند پهنای آن یک سنگانداز ولی بسیار ژرف و شتابنده است. از نیلاب در میان کوههای برهنه به سوی قره باغ می پیچد واز میان کوههای نمک میگذرد و به رودی ژرف، زلال و آرام تبدیل میشود. از اینجا تا دریاب به مانعی بر نمی خورد و کوهی نیز راه بر آن

۱- ممکن است رودهایی که گفته میشود از دریباچهٔ من صرور Mansarorr در جنوب لداخ سرچشمه میگیرد رود اصلی سند باشد.

نمی بندند. اکنون مسیر جنوبی را می پیماید. در جلگه چند نهر می شود که دوباره یکجا و باز منشعب می گردد؛ ولی ناگهان همه را در یک رود می یابیم. در نزدیکی اوچ ، پنجرود که از یکجا شدن رودهای پنجاب تشکیل می گردد ـ به آن می پیوندند. این رود با وجود بزرگی حجم آبش پیش از پیوستن به سند بمراتب از آن کوچکتر است. رودخانه سپس به جنوب غرب در اُستان سند می دود و آنجا از چندین دهانه به خلیج [فارس] می ریزد. در بخشی از مسیر در جنوب کوهها بارها کران خویش را از خویش را می تراشد و بتدریج مسیرش را عوض می کند و در طغیان سالانه زمین بستر خویش را از هرسو چندین میل فرو می برد ا در اینجا از رو دخانه هایی که از شرق به سند می پیوندند ذکری

۱- پس از نگارش گزارش سرچشمهٔ سند یک ژورنال بسیار دلچسب از میرعزّت الله یکی لز فضلای دهلی دریافتم. آقای مورکرافت Morecroft مدیر حفظ و مراقبت اسطبلِ کمپانی، او راتشویق کرده بود تا برای بررسی امکانات تهیهٔ اسب به تاتارستان سفرکند. میرعزت الله از کشمیر به لداخ و از آنجا به یارکند رفت واطلاعات زیر پیرامون رودخانه هایی است که او در مسیر خویش دیده و در چند بخش ژورنال آورده است:

در متاین Matauyen (محلّی به فاصلهٔ چهل کاس [کاس واحد طول در هند، ممادل ۱/۵ تا ۲/۲۰ میل] در شمال شرق شهر کشمیر) آبها بخشی به سوی کشمیر و بخشی به سوی تبت جریان دارند. رودی که به کشمیر می رود، سند خوانده می شود (نامی که در تمام طول در می ماند). رود دیگر را آب تبت می خوانند، که به سوی شمال ـ شرق تا پیشکام Pishkum (شهری بر سر راهِ میرعزّت الله به فاصلهٔ سی کاس به شمال شرق متاین) روان است. از آنجا مسیر غربی را گرفته از تبت صغیر می گذرد و به پایین مظفرآباد جریان می یابد و نام آن شهر را به خود می گیرد. یک کاس پایین تر از مظفرآباد رود کشمیر (که پیشتر به نام سند یاد شد) به آن پیوسته و در داخل پنجاب روان می شود که در آنجا جیلم یا بهوت خوانده می شود. این رود، کشن گنگا Kishen Gunga است که به تصور آقای مکارتنی از سند جدا می شود. این تصور با توجه به نزدیکی آغاز رود نخستین با مسیر رود بعدی به هیچ وجه قابل تمجب نیست.

بیست کاس از پیشکام به سوی شمال ـ شرق، روستای خیلیج Khillich است که هزت الله آنجا نخستین بار رود لداخ را دید و این مشاهدات اوست:

« دو کاس نرسیده به خیلیج جاده برجانب چپ رودخانه ای است که به رود آتک (مند) می ریزد. این رود از شمال ـ شرق می آید و به جنوب ـ غرب روان است و می گریند که به رود شایوک Shauyook می پیوندد (که سرچشمهٔ آن میان تبت و یارکند است) و پس از گذشتن از منطقهٔ یوسفزیان و بهیر Bheer و ترنول Turnoul بالاثر از قلمهٔ آتک به رود کابل می پیوندد. در اینجا این رود نام ممینی ندارد و آن را سان پو San po یمنی رود بزرگ می خوانند».

عزّت الله این رودخانه راتا لی Lee یا لداخ Ladauk بر ساحل راست آن واقع است همراهی کرد. مسیر او به شهر لی آن شهر را بیشتر در جنوب و در نتیجه نزدیکتر ازموقعیت مشترکی که ستوان مکارتنی نشان داده است قرار می دهد. امّا مشاهدات او که با یک ابزار ابتدایی ـ به جای اسطرلاب که بـرای ایس کار لازم بـوده ـ صورت گرفته است، عرض البلد ۲۷ درجه و ٤٠ دقیقهٔ شمالی را نشان می دهد که شمالی تر از نقطهٔ تعیین شده مکارتنی است.

نخواهد شد؛ زیرا ستوان مکارتنی آنها را به تفصیل شرح داده است ۱.

درشمار رودهایی که از غرب به سند می پیوندند، باید پیشتر اباسین Abba Seen را نام برد. دیگر رود کاشغر Kaushkaur است که از پشتی خور ـ قُلَهٔ بلوت تاغ ـ سرچشمه می گیرد و سرچشمهٔ آمونیز از آنجاست.

رود کاشغر از جانب مقابل قُله سرچشمه میگیرد و سلسلهٔ بلوت تاغ، که برجانب راست آن تا هندوکش امتداد دارد، آن را از آمو جدا میکند. و بر جانب چپ آن سرزمین کاشغر است، که رود نامش را از آن گرفته است. پس از گذشتن از هندوکش، برآمدگی آن کوه برجانب راست رودخانه است که مکزر از آن یاد شد. بر جانب چپ، کوههای بسیار بلند ـ ولی بدون برف دایمی ـ موازی با آن برآمدگی است. سپس این رود از یک ناحیهٔ کوهستانی میان سلسله کوهها میگذرد و با طغیان حیرت آوری به وادی رود کابل سرازیر میگردد. من برای تأیید کاربرد پیشین، این نام را به رودخانه ای دادم که از یکجا شدن چند رود در شرق کابل به وجود می آید.

دو رود مهم از هندوکش به راه غورتند و پنجشیر میآیند و نامهایشان را هم از آن دو ناحیه میگیرند. این دو رود در شمال کابل یکجا شده مسیر جنوب ـ شرقی را می بیمایند تا به باریک آب

عزّت الله از لی به یارکند رفت و در هیجده کاس به شرق شمال لی او رود شایوک Shauyook را دید و آن را آن سوی یخچال خامدان Khumdaun تا سرچشمهٔ آن در زیر سلسلهٔ قراقروم Garrakoorum به فاصلهٔ پانزده میلی جاه در نزدیک شمال لی همراهی کرد.

عزّت الله یخچال را به صورت بخشی از سلسله کوه شرح نمی دهد، بلکه آن را جداگانه به نام «کوه یخ» یاد میکند که به جانب چپ جاده، دو منزل پیش از قراقروم و در امتداد صد کسا از قبت بالتی تساسری کول Surrikkol دیده می شود.

هر چند عزّت الله از ارتفاع فوقالمادهٔ قراقروم چیزی نمیگوید، اما تصویر هراسانگیزی را از یک ناحیهٔ مرتفع و دور افتاده به طول سه منزل، در مرتفع ترین بخش میان یارکند و لی گزارش میدهد.

سر چشمهٔ رود یارکند را سلسله کوهی در هیجده منزلی یارکند به جانبِ شرقِ جنوب از شایوک جدا میکند.

پیداست که این مشاهدات مربوط به سند موافق با مشاهدات آقای مکارتنی است، ولی او سرچشمهٔ شایوک را از موزتاغ میداند نه دریاچهٔ سری کول. اختلاف دیگری هم هست که رفع آن دشوار نیست. عزّت الله از دراس به فاصله شش کاس در شمال شرقِ متاین گذشت؛ امّا چیزی از تلاقی رودهای لداخ و سند که آقای مکارتنی در نزدیک شهر دراس میداند، نشنیده است؛ امّا عزّت الله در گزارش خود از رود لداخ مینویسد که «اگر این رود، پس از گذشتن از خیلیچ مسیر خود را تغییر فدهد، باید به فاصلهٔ نه چندان دور از نقطه عبور از ناحیهٔ دراس به سوی جنوب جریان یابد». بسیار ممکن است که اتصالی که ستوان مکارتنی گفته است، در جنوب این ناحیه صورت بگیرد.

۱- بنگرید به پیوست «٤»

مىرسند.

رودی کوچکتر از آنها از غرب غزنی می آید و در شرق کابل با رودی که از کوه بابا ـ از پاروپامیز ـ می آید، یکجا می شود. این رود بتنهایی از کابل می گذرد و می توان گفت نام خود را به رود اصلی می دهد.

همهٔ رودهایی که یادکردم در باریک آب یکجا شده رودکابل را تشکیل می دهند که بسرعت به سوی شرق روان می شود و با جویبارهایی که از هر طرف از کوهها در آن سرازیر می شوند، وسعت می یابد.

در کامه Kaumeh نزدیک جلال آباد ـ رود کاشغر ابه آن می ریزد. سپس به جانب شرق روان می شود و در دل شاخه های کوچکتر هندوکش می شکند و گردابهای تُندِ متعددی را تشکیل می دهد آ. پس از ورود به جلگهٔ پشاور، با آن که طغیان رود کابل کاهش می یابد، بازهنم تُند است. در اینجا به چند شاخه منشعب می گردد که پس از پیوستن با رودخانه ای که خود متشکل از دو رود است ـ که از وادی پنجکورا Panjcora و شوات می آیند ـ دوباره یکجا می شود و پس از یکجا شدن، تمام آبهایش کمی بالاتر از آتک به رود سِنه داخل می شود.

رود کابل حیلی کوچکتر از سند است و در فصول خشک از چندین موضع آن می توان گذشت؛ حتی شاه شجاع و سپاهش در پایان زمستان ۱۸۰۹م از سند هم گذشتند؛ ولی هواداران شاه شجاع آن را معجزه دانستند و من نشنیدم که دیگری از سند ـ از سرچشمهٔ آن در کوهها تا دریا ـ گذشته باشد. پایین تر از اتک، نهر تو Toe و دیگر نهرها به سند می ریزند که نمی توان نام رود بر آنها نهاد؛ تا اینکه به جنوب عیسی خیل می رسد. در اینجا کورم که از نزدیک هاریوب Huryoub در آن سوی کوههای سلیمان سرچشمه می گیرد، به آن می پیوندد. و به جانب شرق در یک درهٔ ژرف در آن سلسله می دود، تا براخیل Burrakhail که از آنجا بیشتر به جنوب می پیچد و در پزدیکی کاگال سلسله می دود، تا براخیل Kaggal wallall که از آنجا بیشتر به جنوب می پیچد و در پزدیکی کاگال داخل سند می گردد. در اینجا بستر رودخانه عربض ولی ژرفای آن کم است. تنها رودخانهای که در جنوب این نقطه به سند می ریزد، گومل است که آن هم به دشواری تا به تنها رودخانهای که در جنوب این نقطه به سند می ریزد، گومل است که آن هم به دشواری تا به

تنها رودخانهای که در جنوب این نقطه به سند میریزد،گومل است که آن هم به دشواری تا به سند میرسد؛ زیرا بیشتر آب آن در دامانِ شمالی صرف کشاورزی میگردد و تنها هنگامی که آب

۱- ظاهراً كُنّر درست است.

۲- با وجود پرخطر بودن جریان آب و احتمال برخورد با صخرهها، مردم از جلال آباد بـر تـخته پـارهها نشسته فرود می آیند.

آن به وسیلهٔ بارندگی افزایش یابد به سند میرسد.

گومل از دورچلی Doorchelly در جنوب سیرافزا Sirufza اظاهراً سرروضه اسرچشمه میگیرد و ظاهراً نخست به جنوب غرب می رود، امّا بزودی به جنوب می پیچد و مسیرش را تا دومندی Domundee ادامه می دهد. در اینجا رودهای مامی Mummye و گندر Coondoor که از میجاورت تیرواهستا سرچشمه می گیرند به آن می پیوندند. گومل از اینجا تا سرماغه Sirmaugha مسیر شرقی را می پیماید. سپس رود ژوب کا Thobe با آن یکجا می شود. ژوب که کوچکتر از گومل است از کوه کوند Kune در شرق بورشور Burshore سرچشمه گرفته و داخل ناحیه ای می گردد که به نام خودش [ژوب ایاد می شود. سپس اندگی به سوی شرق سرماغه، رود گومل کوههای سلیمان را می شکافد؛ از راغزی Rughzee می گذرد و اراضی قبایل دولت خیل و گنداپور Gundehpoor را سیراب می کند. مسیر سابق آن تماماً در کوههای نامسکون است.

این رود در همه جا قابل عبور است، مگر آنکه باران آبش را افزایش دهد،که بازهم بزودی فرو مینشیند.

رودهای مختلف از کوههای واقع در زرکانی Zirkaunee، دیره بند Deraubund چودوا در درهای مختلف از کوههای واقع در زرکانی Choudwa و واکوا Wukuwa سرچشمه گرفته همه به درهها سرازیس می گردند. دو رود اخیر کوههای سلیمان راکاملاً شکافته، هر دو درغرب آن سلسله یکی به اسیسته Spusta و دیگری به منطقهٔ موسی خیل روان می شوند و اگر باران آب آن دو را افزایش دهد، به سند می رسند.

#### هلمند

بهزرگترین رودی که در غرب افغانستان جاری است هملمند Helmund یا اتی ماندر Etymander است.

هلمند از کوه بابا به فاصلهٔ بیست یا سی میل در غرب کابل در کنارهٔ خاوری پاروپامیز سرچشمه می گیرد. حدود دویست میل در داخل همان کوهها روان است. سپس به جلگه های کشاورزی درانیان انتشار می یابد؛ امّا تمام آن اراضی را سیراب نمی کند و داخل بیابان می شود و سرانجام به دریاچهٔ سیستان می ریزد. کرانه های هلمند و زمینهای دوجانبش به فاصله نیم تا یک میل سیراب و حاصلخیز و در بسیاری بخشها دارای کشاورزی خوب است. تمام طول مسیر هلمند در حدود چهارصد میل است و با آن که در تمام فصول سال قابل عبور است، یک رود مهم و قابل توجه است. حتی در فصل خمشک هم عمق آن در مواضعی که از کوه دور می شود، بسیار زیاد است و با

گدازش برفها ژرف و تُند میگردد.

یکی از شاخههای هلمند رودی است که از سیاهبند ، چهارده میل بالاتر از گرِشک Girishk پس از پیمودن هشتاد میل با آن یکجا میشود.

#### ارفنداب

ارغنداب Arghandaub از محلی در کوههای هزاره به فاصلهٔ هشتاد میلی شمال شرق قندهار، و ظاهراً جنوب منبع هلمند، سرچشمه می گیرد. مسیرِ جنوب غربی هلمند را می پیماید و پس از سیراب کردن اراضی درانیان در چند میلی قندهار، پایین تر از گیشک به هلمند می پیوندد. ارغنداب در زمستان رودی کوچک است؛ امّا با آب شدن برفها پر آب و تُند می گردد ولی پهنای آن هرگز از صدو پنجاه گز تجاوز نمی کند.

### خاش رود

خاش رود Khausrood از ساغر Saukhir در نود میلی جنوب شرق هرات سرچشمه میگیرد، و پس از پیمودن صدو پنجاه میل در نزدیک خون نشین Khoon nesheen ایا خان نشین و گرمسیر به هلمند می پیوندد. خاش رود تندسیر تر و بزرگتر از ارغنداب است.

## فراه رود.

فراه رود Farrah - rood از نزدیک همان منبع که پیشتر یاد شد، سرچشمه گرفته و رودی بسیار مهم است. معلوم نیست که به دریاچهٔ سیستان میرسد یا در شنزارها فرو میرود ولی در هر صورت درازای آن کمتر از دویست میل نیست.

## ترنک

ترنک Tarnuk از نزدیک مُقُر سرچشمه میگیرد. نخست مسیر جنوب ـ غرب را در امتداد جادهٔ قندهار طی میکند؛ سپس به غرب می پیچد و به جنوب قندهار میرسد و در بیست و پنج میلی غرب شهر قندهار به ارغنداب می پیوندد.

تژنک عموماً در جلگه روان است و سرعت بسیاری ندارد. رود ارغستان Urghessaun در جنوب فندهار به آن می پیوندد. رود ارغستان از نزدیک کافرچاه Caufirchaah سرچشمه گرفته ناحیهٔ ارغستان را آبیاری میکند. جریانی سیل آسا دارد، امّا ژرفای آن بیش از دو ـ سه روز دوام نمیکند و بسترش بیشتز ماههای سال خشک است.

پایین تر نهر کوچک شوراندام Shorandaum و دوری Doree در کنار رباط Rubaut به آن می پیوندند.

با وجود یکجا شدن این سرشاخه ها بازهم آب ترنک ـ به سبب خشکی ناحیه و نیاز کشاورزان به آب ـ اندک است و پس از طی دویست میل همچون جویباری کوچک به ارغنداب میریزد.

#### لورا

لورا Lora از توبه در کوه کوند سرچشمه گرفته از طریق بورشور به پشین روان می شود. در اینجا آب رود شرخاب Soorkaub برخاسته از همان منبع ـ که از مصرف کشاورزی باقی می ماند به لورا می ریزد. سپس از درهٔ کوچکش در کوههای اسپین تیژه گذشته و در شورابک به دو شاخه تقسیم می شود. این دو شاخه در غرب شورابک دوباره یکجا می شوند و آب هر دو در مجاورت چغی Chaghye در گرمسیر تمام می شود. لورا دویست میل طول دارد و پهنای آن هم قابل توجه است؛ اما ژرفای آن بیش از یک هفته دوام نمی کند. کرانه های آن در پشین چنان بلند است که آبیاری را نامیسر می سازد؛ اما در شورابک پایین تر است و همهٔ آب مورد نیاز کشاورزی را تأمین می کند.

#### هريرود

رودی که در روزگار باستان ارکوس Orchus نام داشت، به دشواری می توان آن را در افغانستان قابل استفاده شمرد. این رود از اوبه Obe در کوههای پاروپامیز سرچشمه گرفته واز هرات می گذرد. به فاصلهٔ کوتاهی به جانب غرب در میان خراسان افغانستان و خراسان ایران روان است. سپس مسیر شمالی را می پیماید و در بیابان سمت چپ آمو داخل می شود. پیش از این می گفتند به دریای خزر می رسد، امّا تصور می کنم اکنون در بیابان خشک پایان می پذیرد. در میان مرو و مشهد امتداد می باید و از مسیر بعدی آن اطلاعی ندارم. در گذشته هربرود خوانده می شد ولی اکنون افغانان و ایرانیان آن را پل مالان و ازبکان تجن Tejend می خوانند.

رودهای دیگری به بزرگی رودهای یاد شده در افغانستان موجود است که نیازی به شرح آنها ندیدم؛ زیرا اهمیت هریک با پیوستن به رود بزرگتر آشکار می شود. بنابراین تنها نام رودهایی باقی می ماند که تنها درباچهٔ افغانستان را که من شنیده ام - تشکیل می دهند:

۱- [ پل مالان نام پُل ـ ر روی هریرود ـ و مالان نام روستایی در همان حدود است. اکنون هم این رودخانه را هریرودمیخوانند و در مرز ایران ـ ترکمنستان و حدود سرخس، تجن میگویند ].

پلتی Paltee، جلگه Jilga و نهر دیگری که از کوههای سلیمان ـ شمال سیرافزا ـ سرچشمه گرفته به سوی غرب روان می شوند، تا به دریاچهای در جنوب ـ غربی غزنی در حدود دو منزلی جنوب غرب می بولاق Mybolauk [یا می بولاک] می ریزند.

ملطان محمود (غزنوی) برابرِ یکی از این رودها سدّی ساخته بود که آب مورد نیاز غزنی و پیرامون آن را فراهم میکرد. این سدّ توسط یکی از شاهان افغان ـ پیش از آنکه شاهنشاهی غزنوی را براندازد ـ ویران گردید.

درکنار دیگر رودها رودی است که از نزدیک گواشته Gwashta سرچشمه گرفته و از جنوب به دریاچه میریزد.

از یکجا شدن همهٔ این رودها قطعهٔ آبی به وجود می آید که در قصول نُحشک، سه ـ چهار میل قطر دارد و چون سیل آید قطر آن دوچندان میگردد. آب این دریاچه شور است؛ زیـرا بـرخـی رودهای نمکین به آن میریزد. این دریاچه را «آب ایستاده» میخوانند.

## تقسیمات طبیعی و سیاسی

جلگهٔ رود سند از دریا تا سونگر Sungur داخل در [ولایت] سند است. از جمله، بخشی که از دریا تا شکارپور امتداد دارد مأوای سندیان است و یکی از شاهزادگان بومی تابع کابل برآن حکومت میکند. این ناحیه را انگلیسیان اکنون عموماً سند مینامند. امّا مناسبتر است که سند شفلی بگوییم و از شکارپور تا سونگر را می توان سند عُلیا خواند.

در بغش غرب رود سند عمد تأ بلوچان سا كنند و نجز بخش كوچكى در شمال شكارپور مستقيماً تحت ادارهٔ حكومت كابل است.

بالاتر از سونگر تا شاخه های شرقی سلسله کوه سلیمان، دامان قرار دارد، که کوههای جنوب سلسلهٔ نمک با دره ها و میدانهای واقع در آنها نیز در آن داخل است.

جلگهٔ متصل ساحل راست رود سند و شمال سونگر نیز مأوای بلوچان است و گاهی از دامان جدا پنداشته شده و به نام بلوچی یا هندوستانی مکل واد Muckelwaud خوانده می شود و تنها دامنه های کوهها را دامان می خوانند.

بخش جنوبی دامان مسکن قبیلهٔ اِسْتُورِیانی و شمالی مسکن قبایل بابر، میاخیل، گنداپور Gundehpoors ، دولت خیل و مَروَت Marwats است که همه افغانند.

در شمال این منطقه تقریباً در امتداد مرز دامان نیز قبایل افغان، از جمله عیسی خیل اند که در خوشت، دُور و بَنُو سکونت دازند. در همین امتداد سلسلهٔ سلیمان قبایل زمری Zmurrees، شیرانی، وزیری و جَدران هم زندگی میکنند.

قبایل جاجی و تُوری در یک درهٔ عمیق که ظاهراً رودکورَم آن را از سلسلهٔ سلیمانی جداکرده است، زندگی میکنند.

در میان سلسله کوه نمک و سلسلهٔ ۳۴، کوهها و درههایی است که قبایل بنگش و ختک در آنها ساکنند. منطقهٔ قوم اخیر تا جنوب سلسلهٔ نمک امتداد یافته حتی در ناحیهٔ مَکّد Muckud از سند هم میگذرد.

در شمال سلسلهٔ ۳۴ جلگهٔ پهناور و حاصلخیز پشاور واقع شده که حد شرقی آن رود سنداست. قوم خَتک در بخش جنوب ـ شرقی جلگه مأوا دارند. بخش شمالی از آن یوسفزیان است، که در کوهها نیز مأوا دارند و پیش از این با نامهای بونیر، سوات و پنجگورا از آن مناطق یاد کردهام. برخی از اقوام یوسفزیان تا شرق رود سند هم موجودند. بقیه جلگهٔ پشاور متعلق به قبایل معینی است که با نام عمومی قبایل پشاوری از آنان یاد میشود.

جلگهٔ پشاور از جانب غرب به کوههایی محدود است که از هندوکش تا سفیدکوه امتداد دارد. بخش جنوبی این کوهها که ناهموار و برهنه است به قبایل مُومّند (یا مُهمّند)Momund بالا تعلق دارد. بخش جنوبی پوشیده از درختان کاج و متعلق به قبیلهٔ اُتمان خیل است.

در غرب این کوهها درهٔ پهناور بانجور واقع شده که تا پنجکورا امتداد دارد و در غرب تا برآمدگی جنوبی هندوکش بالا میرود. درهٔ رود کابل در غرب جلگهٔ پشاور است و بخش شرقی آن اندکی از پشاور بلندتر است؛ امّا بلندی بخش غربی آن برابر با سرزمینهای غرب سلسله کوه سلیمان است.

سرزمینهای ساحل چپ رودخانه، در ارتباط با هندوکش شرح داده شد. در ساحل راست، نخست منطقهٔ قبایل خیبری و پیشتر به جانب غرب میدان جلال آباد است. در غرب جلال آباد، گندمک Gundamuk و جگدلک Jagdillack واقع شده که با تمام منطقهٔ مرتفع از جلگهٔ میدان کابل تاکوههای خیبریان امتداد دارد؛ از جنوب به سفیدکوه و از شمال به درهٔ رودکابل محدود است که ننگرهار خوانده می شود <sup>۱</sup>.

کوهستان کابل پیشتر گزارش یافت. در جنوب آن جلگهٔ کابل است که سرسبزی آن را هرکس دیده ستوده است. کوههای پیاروپامیز درغرب، بخشی از کوهستان در شیمال و درهٔ رود کیابل و کوههای ننگرهار و لوگرکه به سلسلهٔ سلیمان پیوسته است، در شرق آن قرار دارد.

۱- برگرفته از نُه رودی که از آن جاری است. در پشتو ننگ nang یمنی نُه و نهارا یمنی رود.

در جنوب به درهای طولاتی باز می شود که تا غزنی بالا می رود و بیشتر مأوای قبیلهٔ قردکی افغان است.

در غرب این دره، کوههای پاروپامیز و در شرق، شاخههای مختلف کوههای سلیمان است، با دره هایی که مهمترین آنها لوگر Logur اسپیگه Speiga خوروان Khurwaun و زورمل Zoormool می باشند. دو درهٔ نخست تا رود غزنی فرود می آیند؛ ولی آب زورمل به آب ایستاده می ریزد. همهٔ رودهای غرب مامی ، شمال گواشته ، جنوب غزنی و شرق طول البلد مُقُر نیز به همان دریاچه می ریزند. چنان که منطقهٔ آن محدوده در بلند ترین سطح حوزه ای بدون کوه ولی نسبتاً حاصلخیز تشکیل می دهد.

این تقسیمات طبیعی عمدتاً مشتمل بر بخشهای کوچکی است که از جنوب آغاز شده و عبارتند از گواشته Gwashta ، می بلاق Mybolauk شِلگر Shilgar فزنی و نانی Naunee.

در میان حوزهٔ آب ایستاده و ناحیهٔ غرب طول البلد مُقُر مرز معیّنی نیست و حوزه می تواند بیشتر به جانب غرب گسترش یابد.

این منطقه در محدودهٔ کوههای پاروپامیز و کوههای خواجه عمران واقع شده است و می توان آن را به درههای ارفستان و ترنک و سطح مرتفع میان دو رودخانه تقسیم کرد. درهٔ نخستین نه فراخ است ونه حاصلخیز و به سوی غرب سرازیر میگردد.

در این درّه دُرانیان مأوا دارند و دهانهٔ آن تا مجاورت قندهار امتداد می یابد.

در جنوب شرق آن تا شوریک چراگاه کوهستانی است. ناحیهٔ میان ارغستان و ترنک عبارت است از کوهستانهای مُقُر و ترکانی و زمینهای واقع در میان آنها.

سراشیبی درهٔ ترنک از مُقر تا کلات فلجایی عموماً به سمتِ جنوب غرب است. و همچنان از کوههای پاروپامیز به سوی رودخانه و ازسطح مرتفعی که پیشتر یاد شد به طرف قلعهٔ عبدالرحمن سراشیبی تدریجی دارد. ولی سراشیبها ـ به جز شمالی ترین نقطهٔ این ناحیهٔ طبیعی ـ چنان معتدل است که می توان آن را میدان موّاج خواند که تپه ها و کوهها در آن پراکنده اند. ناحیه نامزروع نیست. برخی جاها کشاورزی خوبی هم دارد؛ امّا به صورت عموم خشک است و به همین دلیل زمینها بدون استفاده مانده است.

ناحیه بدون درخت و در نواحی بایر دارای بوته هایی است که مناسب سوخت و علوفهٔ شتران است. این بوته ها هم مانند هندگسترده نیست، بلکه پراکنده است. پهنای این در و حدود شصت میل و طول ناحیهای که شرح دادم اندکی بیش از این است. در این ناحیه فلزیان زندگی میکنند.

ارغنداب از کوهها تا کلات غلجایی امتداد یافته است. در میان این رود و رود هلمند ناحیهٔ کوهستانی است که از شمال به کوههای پاروپامیز پیوسته است و در جنوب به نزدیک عرض البلد قندهار می رسد. بخش جنوبی این ناحیه بی حاصل است. بخشهای دیگر مشتمل بر خاکریز، لام و جز آنها در میان کوهها صحراهای حاصلخیزی دارد که دارای درختان بادام و درختان دیگر است.

ناحیهٔ پیرامون قندهار حاصلخبز است و زراعت خوبی دارد. نواحی جنوبی ضعیفتر و هرچه به سوی غرب می رویم کم حاصلتر است؛ چنان که چند منزل آن سوی هلمند یکسر بیابان است. اما هر دو کرانهٔ هلمند حاصلخیز است و ناحیهٔ گرمسیر را تشکیل می دهد. که از شرق و غرب محدود به بیابان و سیستان در جنوب آن است.

در شمال در پایین گرشک و امتداد رود هلمند منطقهٔ درانیان است.

این ناحیه و نواحی پیرامون گیرشک در نزدیک هلمند حاصلخیز و اندکی دورتر شنزار است، ولی بیابان نیست.

پیشتر بر کرانهٔ راست رود، ناحیهٔ حاصلخیز زمینداور واقع شده که کوههای پاروپامیز در شمال آن است و چند کوهی که به آن سلسله پیوسته است در محدودهٔ زمینداور قرار دارد. این ناحیهٔ سرسبز چهل تا پنجاه میل به جانب غرب هلمندگسترش یافته است.

در شمال ـ غربِ زمینداور ، در پای سلسله کوه پاروپامیز، سیاهبند قرار دارد. این ناحیه طبیعتاً حاصلخیز و شاداب است. امّاکشاورزی آن اندک و بیشتر چراگاه است.

در جنوب غرب سیاهبند و شرق فراه هرچه از کوهها دورتر میشویم منطقه خشکتر میگردد تا به بیابان پایان مییابد.

فراه شهرکی مهم و نواحی آن اندکی حاصلخیز است. فراه و چند ناحیهٔ پیرامون آن به صورت جزایر حاصلخیز در بیابانی بی حاصل واقع شدهاند. امّا ظاهراً این زمین به صورت طبیعی نامزروع نیست بلکه هرکجا آب است حاصل می دهد.

به فاصلهٔ بیست میل در شمال فراه کوههایی را میبینیم که از سلسلهٔ پاروپامیز به سوی خراسان ایران امتداد دارند. میدان حاصلخیز سبزوار یا اسفزار در میان این کوهها واقع شده و کوههای اطراف آن پوشیده از جنگل است.

پیش از رسیدن به هرات، به ناحیهٔ کوهستانی دیگری بر میخوریم که در یک جلگهٔ پهناور واقع شده و پیرامونش را کوههای بلند گرفتهاند و بخشهای مختلف آن از حیث حاصلخیزی متفاوت است.

در تمام نواحی کلات غلجایی تا هرات ـ به جز سیاهبند و سبزوار ـ دُرانیان زندگی میکنند که در میان قبایل افغان بزرگترین قبیله را تشکیل میدهند. سراشیبی این ناحیه عموماً به سوی جنوب است.

قندهار و نواحی غرب آن پایین تر از نواحی غرب سلسلهٔ سلیمان است، که پیشتر گزارش یافت. با آن هم بلند تر از مناطق واقع در شرق آن کوههاست.

زُرمُل در مجاورت غزنی واقع و در جنوب با شاخهای از کوه سلیمان از سیرافزا جدا شده است.

سیرافزا [یا سر روضه؟ به اورگون و وانه طبقه به طبقه به سوی گومل فرود می آیند؛ که مرز جنوبی

آنها است؛ و هنگامی که از کوههای سلیمان به جانب غرب به سوی مسیر عُلیای همان رودخانه

سرازیر می شوند، رودگومل حد غربی آنها را تشکیل می دهد. شاخههای کوه سلیمان آن نواحی را از

هم جدا کرده اند و هریک به صورت جلگهای کوچک در میان کوههای پوشیده از جنگلهای کاج

است. نواحی یاد شده مرتفع و سرد است؛ ولی تمام این شرایط در جنوب کمتر از شمال دیده

می شود.

سیرافزا [سر روضه؟] به قبیلِ خَروُتی Kharotee \_ یکی از قبایل غلزی ـ تعلق دارد؛ همچنان که بخش جنوبی جلگهٔ اورگون به نام سروبه Serobe متعلق به آنان است.

اورگون به قبیلهٔ افغانی فارسیوان فُرمُلی Fermoolee متعلق است.

وانه به قبیلهٔ افغانی دمتانی Dumtaunny تعلق دارد.

در غرب وانه در پشت سلسله!ی از کوهها، منطقهٔ کوهستانی مامی Mammye واقع شده که در شرق به سوی گومل سراشیبی دارد. مامی در غرب با شاخه!ی که به غرب میرافزا میرود از آب ایستاده جدا شده است.

در کوههای جنوب مامی درههای اوزده Oozdeh، گُندُر Coondoor و مُجز آنها و جلگههای دوچینه Ducheene ترک غوز Turrukghuz و مُجز آنها واقعند که سراشیبی همه شرقاً به سوی گومل است.

در غرب اینها، سطح مرتفعی است که سراشیبی آن به سوی غرب بوده و از شمال ـ غرب بر

کوههای خواجه عمران استوار است؛ و نواحی کافرچاه Cauferchauh، صالح یسون Saleh کوههای خواجه عمران استوار است؛ و نواحی کافرچاه Yesoon، سیونهداگ dag Seeona در آن واقع شده است. درهٔ بورشور از این سطح مرتفع به جانب پشین فرود می آید و در جنوب توبه قرار می گیرد. پشین پایین تر ولی مرتفع تر از قندهار و جلگهای است نه چندان بارور. درهٔ حاصلخیز بورشور با رود اُورا آبیاری می شود.

شال Moostoong بایین تر و جلگهای است که در غرب آن و در پایین سطح مرتفع کلات قرار مستونگ Moostoong پایین تر و جلگهای است که در غرب آن و در پایین سطح مرتفع کلات قرار گرفته است. شال و پشین ـ گرچه اوّلی عُمدتاً افغاننشین است ـ به شاهزادهٔ بلوچ کلات تعلق دارند. هر دو حاصلخیزند؛ ولی از شال، زمین به آهستگی به سوی خورلوکی Khurlukkee بالا می رود و خشک می شود و هرچه به کوه نزدیک می شود نامزروع تر می گردد و هرچند آن سلسله کوه ارتفاع بسیاری ندارد، ولی بسیار بلند تر از سیوستان Seewestaun ـ در جنوب ـ است. ناحیهٔ بایر میان خورلوکی و شال دشت بی دوله Dashti Bedowleh (یعنی دشت بینوایان) خوانده می شود.

به سوی شرق آن ـ که شرق شال هم هست ـ کوههایی است که تصور میکنم امتداد خورلوکی باشد که با تسویر Tsupper و چیری Chirry تا کوند Cund کشیده شده است. سلسله های مختلف شرق این کوهها را شرح داده ام که امتداد شرقی آنها به سوی سلسلهٔ سلیمان است و جنوبی ترین سلسلهٔ مرز جنوبی افغانستان را تشکیل می دهد.

در میان این سلسه و یک سلسهٔ دیگر درهٔ زاوره zawra و میدان تل Tul و چوتیالی Chooteeallee قرار دارد که هردو موضع اخیر در جلگهٔ پهناوری واقع شدهاند، که خاکی سخت ـ چون زمینهای بیند ـ دارد. زاوره از تل ـ چوتیالی بسیار تنگ تر است؛ ولی هر دو حاصلخیزند و افغانان امپین ترین (یعنی ترین میید) در آن زندگی میکنند، که قبیله ای از افغانان پشین اند.

بوری Boree در شمال این ناحیه که باکوهها از آن جدا شده جلگهای است وسیعتر، شاداب و حاصلخیز.

کوههای دیگرکه برخی ظاهراً ادامهٔ توکتو Tukkatoo است، بوری را در شمال محدود و آن را از نواحی پایین تر وکمحاصل تر جدا میسازد.

ژوب Zhobe در شمال این ناحیه واقع شده و نامش را از رودی که سیرابش میکند گرفته است. سرزمین متنوعی است ولی کشاورزی آن ضعیف است. بخشهایی کوهستانی و بخشهایی

۱- میونه نام یک قبیلهٔ افغان و داگ به زبان پشتو یعنی دشت.

جلگه است. زمینهای بستر رودخانه پوشیده از درختان گز و بوته هاست.

درهٔ خیسور Khyssore در شمال ـ غرب ژوب و ظاهراً در میان کوههایی که سطح مرتفع سیونه داگ برآن استوار است واقع شده است. درهٔ ژوب در شمال ـ شرق به درهٔ گومل باز می شود و در شرق نواحی کوهستانی، زیر سلسله کوه سلیمان قرار گرفته که شمالی ترین نقطهٔ آن متعلق به هریبال شرقی نواحی کوهستانی، زیر سلسله کوه سلیمان قرار گرفته که شمالی ترین نقطهٔ آن متعلق به هریبال با بلاتحها از قبیلهٔ شیرانی ـ است. در جنوب آن بخشی از بابریان و سپس کا کریان اند که در برخی جایها با بلوچان در آمیخته اند. تصور می کنم ارتفاع بوری و تل ـ چوتیالی با ارتفاع قندهار برابر است. از بوری به سوی شمال تا حدود ژوب رو به بلندی است پس از آن به سوی گومل سراشیب است. درهٔ تنگ گومل هرچند در دل کوهها فرو رفته ولی از جلگهٔ سند و شاید هم از قندهار بلند تر است. بخشهای شرقی و غربی نزدیک کوه از بخشهای مرکزی بلند ترند؛ ولی ارتفاع بیشتر آن به جانب غرب است.

# آب و هوا و بارندگی

چون رگبارهای گاه و بیگاه که در طول سال در انگلستان فرو میریزد، در بسیاری از کشورهای آسیایی ناشناخته است، باید فصل و مقدار بارانهای فصلی نخستین موضوع ویژه در مطالعهٔ آب و هوای این کشورها باشد.

## مونسونها

همین بارانها دامداری را سازمان داده و در چندین کشور آب و هوا و توالی فصلها به پیمانهٔ بسیاری به آن وابسته است. بارانی ترین فصل سال همان است که در هند «مونسون Monson سیاری به آن وابسته است. بارانی ترین فصل سال همان است که در هند «مونسون دارد، و هراموسم، باران موسمی) جنوب غرب خوانند، و از افریقا تا شبه جزیرهٔ مالا Mala ادامه دارد، و کشورهای واقع در عرض البلد معینی چهار ماه در سال زیر این بارانهای مونسونی قرار میگیرند. در جنوب هند این مونسون در اوایل ژوئن آغاز می شود؛ اما هرچه به سوی شمال برویم آغاز آن دیر تر است.

فرا رسیدن مونسون را ابرهای سیاهی که از دریای هند برمیخیزند، اعلام میکنند. این ابرها به سوی شمال ـ شرق روانند و با رسیدن به خشکی بر ضخامتشان افزوده می شود. پس از چند روز تهدید، آسمان، شامگاه سیمایی هراس انگیز می یابد و مونسون عموماً شبانه می آید.

تصور این مونسونِ تندرآسا و توفنده برای کسی که در اقلیمی معتدل زندگی میکند، دشوار است. مونسون عموماً با وزش بادهای توفنده آغاز می شود که بارانی سیلآسا را به دنبال دارد. صاعقه ساعتها بدون وقفه دیده می شود. گاه آسمان را روشن میکند وابرها را در افق نمایان ساخته

وگاه کوههای دوردست را آشکار مینماید، و دوباره همه چیز در تاریکی فرو میرود. باز روشن می میشود و همه چیز مانند روزِ روشن پیش نظر آشکار میگردد. در تمام این مدّت رعد بدون وقفه از فواصل می غُرّد و تنها لحظاتی آرام می شود که رعد و برق ناگهانی در نزدیک به غرّش و درخشش در آید که چنان مهیب و هراس انگیز است که دلهای بسیار سخت را نیز می لرزاند .

سرانجام رعد آرام میشود و صدایی جز ریزش مداوم باران و آب فزاینده و تند جویباران به گوش نمی رسد. منظرهٔ فردا غمانگیز است. ریزش باران هنوز سیل آساست؛ چنان که زمینهای سیاه شده را به دشواری می توان دید. رودها پرآب و گیل آلود شده اند و از پرچینها و کلبه های حصیری تا خس و خاشاک مانده از فصل حشک مزارع، هرچه برسر راهشان بوده، روفته اند.

سرانجام پس از چند روز این وضع به پایان میرسد. آسمان صاف و چهرهٔ طبیعت دگرگون و دلپذیر میگردد. پیش از وقوع باران زمینها خشک بود و جز بر بستر رودها کمتر گیاهی دید. می شد. یک لکه ابر هم بر آسمان نبود. هواگردآلود بود. اشیاء را از فاصلهٔ دورتر نمی شد دید. حتی قرص خورشید هم تا به ارتفاع بسیاری نرسیده بود خیره به نظر میرسید. بادگفتی لهیبی بود که از تنور می آمد و آهن، چوب و همه چیز سخت را حتی در سایه دداغ می ساخت. اندکی پیش از وقوع مونسون این باد جایش را به سکوتی سنگین و خفه کننده داده بود.

با فرونشستن خشم مونسون سراسر زمین را بی درنگ سبزه های پرپشت می پوشاند. رودها پُر و آرامند. هوا صاف و خوشگوار است و ابرها آسمان را آرایش و تنوع می بخشند. تأثیر این دگرگونی را بر همهٔ جانداران می توان دید. این وضع را در مقایسه با اروپا می توان به بهاری تازه و درخشان همانند ساخت که پس از زمستانی سخت فرا می رسد.

از این تاریخ باران یک ماه، به وقفه ها، میبارد. سپس دوباره سیلآسا و خشن میگردد و در ژوئیه باران به اوج میرسد: در ماه سوم اندکی کاهش می پذیرد ولی هنوز سنگی است. در سپتامبر سبُک می شود و غالباً دیر دیر می آید تا آخرین ماه که در میان تندر و توفان ـ چنان که آمده بود ـ رخت بر می بندد.

مونسون در بخش اعظم هند چنین است؛ هرچند در نواحی مختلف تفاوتهایی دارد بیشترین

۱- در نظر کسانی که در هند اقامت طولانی داشته اند، این توفانها تا حدود بسیاری هیبتشان را می بازند؛ اما گاهی چنان مهیب است که آنان نیز وحشت می کنند. شخصی که مدتی در مالابار که مونسونش معروف است بوده به من گفت که رعد گاهی محفل افسران را دقیقه ای [از وحشت] در سکوت فرو می برده است؛ و رنگ از چهرهٔ چند تن می بریده است.

تفاوتها در تاریخ آغاز و مقدار است که هرچه از دریا دور می شود مقدار باران کمتر است. در سرزمینهای مورد بحث ما، مونسون در مقایسه با هند با خشونت بسیار کمتری احساس می شود؛ و در فاصله ای نه بسیار دور از دریا پایان می پذیرد؛ چنان که در قندهار اثری از آن دیده نمی شود. هرچند استثنای قابل توجهی از این مورد در شمال شرق افغانستان مشاهده می شود که با وجود دوری از دریا در مقایسه با قندهار مونسون دارد، و خارق العاده این است که آن را از شرق می گیرد داد. دلیل این ناهمگونیها را می توان چنین بررسی کرد:

در این منطقه می توان مشاهده کرد که ابرها از بخار دریای هند تشکیل گردیده و به وسیلهٔ باد جنوب ـ غربی بر فراز زمین رانده می شوند آ. بیشتر اراضی سلطنت کابل پناه باد افریقا و عربستان است و مقدار اندکی از بخار تولیدشده در باریکهٔ دریای مجاور را، که در میان آن و عربستان واقع شده، می گیرد، که آن هم در مجاورت ساحل تهی می گردد.

هند در شرق، آن سوی پناه باد افریقا واقع شده و مونسون بدون هیچ مانعی در آن گسترش می بابد و طبیعتاً در نزدیک دریاکه ذخابرش را از آن میگیرد بسیار شدیدتر است؛ و پس از پیمودن مقداری از اراضی، سست و تهی میشود.

به این دلیل مقدار باران در سرزمینهای مختلف، بر حسب فاصله شان از دریا، کم یا زیاد است؛ بجز نواحی نزدیک کوههای بلند که جلو ابرها را گرفته مقدار بسیاری باران برای نواحی مجاور ذخیره می کنند؛ مقداری که در صورت نبودن کوهها، خیلی کمتر از آن، نصیب آن نواحی می گردید. مانعی که کوهها در برابر ابرها و بادها می گذارند تأثیر دیگری هم دارد که کم اهمیت نیست. مونسون جنوب ـ غربی، بر فراز دریا، در جهت طبیعی می وزد؛ و هرچند ممکن است با رسیدن بر فراز زمین اندکی تغییر یابد، ولی می توان گفت که بر فراز هند همان مسیر شمال ـ شرقی را می پیمایند؛ تا آنکه در بخشهای غربی و مرکزی شبه جزیره تهی می شوند.

استانهای شمال ـ شرق، مونسون را باکیفیت دیگری می پذیرند:

بادی که بارانها را به این بخش قاره می آورد در اصل از جانب جنوب ـ غرب می وزد ـ از فراز خلیج بنگال تا کوههای همالیا ـ و بادهایی که از جنوب به آن می پیوندند مسیرشان را کُند ساخته و

۱- [ مجاورت رودخانهٔ پهناور «آمودریا» را نبایست از نظر دور داشت ]

۲- بررسی علل پیدایش باد جنوب ـ غربی بحث جداگانه میخواهد و با مبحث ماکه شرح بارانهای تابستانی سلطنت کابل است ارتباطی ندارد و آن قدر که مورد بحث ماست شناخته شده است.

آنها را د رجهت مسیر خود یعنی شمال ـ غرب میکشانند. به این دلیل باد مؤقری که در جنوب ـ غرب همالیا موجود است، از سمت جنوب ـ شرقی میآید و اُستان ما ـ بنگال ـ بارانهایش را از همین بخش میگیرد. امّا هنگامی که باد چندان به سوی شمال ـ غرب میرود که به هندوکش میرسد، دوباره به کوهها بر میخورد و به غرب بر میگردد تا به برآمدگی هندوکش و سلسلهٔ سلیمان میرسد، که مانع پیشرفت آن در مسیر موجود میشود؛ یا اقلاً بخشی از ابرها را نگه میدارد.

تأثیر کوهها در نگه داشتن ابرهایی که بر دوش این بادند در نواحی مختلف متفاوت است. نزدیک دریا که ابرها هنوز بسیار انبوه و متراکمند، بخشی در کوهها واراضی آن منطقه فرود می آید و برخی به سوی شمال ـ غرب می رود؛ اما بخشی راه نخستین تپه ها را می گیرد و بارانهای تبت را تشکیل می دهد.

در عرض البلد کشمیر که کوهها به حد قابل توجهی تهی می گردند، این بخش آخر اندکی مشاهده شده است. پهلوی جنوبی و اراضی جنوبی تر آبیاری شده و مقداری از ابرها تا افغانستان پیش می روند؛ امّا پارهای هم بر فراز کوهها می روند یا به درهٔ کشمیر می رسند. ابرهایی که به افغانستان می رسند، در راه از باران تهی می شود و در افغانستان شست واندک است؛ چندان که کوهها را آب می دهد و به صحراها نمی رسد.

مشاهدات بالاحقایق آتی را روشن می سازد، یا حداقل با آن ارتباط می گیرد: مونسون جنوب مشاهدات بالاحقایق آتی را روشن می سازد، یا حداقل با آن ارتباط می گیرد: مونسون May غرب در ماه میه از مالابار مالابار میسور Mysore بسیار معتدل می گردد. ساحل کروماندل پس به نسرمش می گردد. ساحل کروماندل Coromandel در غرب که سرزمینی کوهستانی دارد، کاملاً بدون مونسون است.

پیشتر به سوی شمال، مونسون در اوایل ژوئن آغاز میگردد و به حد معتنابهی از خروشندگی آن - جز مجاور دریا و کوهستان ـکاسته میشود.

در دهلی مونسون در پایان ژوئن آغاز می شود و بارندگی بشدت کلکته یا بمبئی نیست. در شمال بنجاب، نزدیک کوهها، بارندگی بیش از دهلی است؛ امّا در جنوب پنجاب که فاصله اش با کوه و دریا برابر است، بسیار کم می بارد.

سرزمینهای زیر کوههای کشمیر و زیر هندوکش (پوخلی Pukhlee نبیر Bonnere و سوات (Swal) ممه سهمشان را از باران میگیرند؛ امّا بارندگی با پیشرّوی به سوی غرب کاهش یافته، در سوات به یک ماه ابر با رگبارهای گاه به گاه میرسد. در همان ماه (اواخر ژوئیه و اوایل اوت)

مونسون در برخی ابرها در پشاور ظاهر می شود و در آنجا و سرزمینهای بنگش و ختک رگبارهایی صورت می گیرد. در در هٔ رود کابل بازهم کمتر احساس می شود و از لغمان فراتر نمی رود. امّا در باجور و پنجکورا ـ زیر برآمدگی جنوبی، در بخشی از منطقهٔ کافر Caufir که بر فراز آن برآمدگی واقع است ـ و در تیرا Teera، که در زاویهٔ متشکل از تخت سلیمان و شاخهٔ شرقی آن سلسله قرار دارد، مونسون جنوب غربی سنگین است و بارانهای اساسی سال را تشکیل می دهد.

در این فصل در منطقهٔ جاجی و تُوری هم بارندگی هست که به احتمال توسط گردبادها از شمال می آید؛ ولی نمی دانم که عامل بارندگیهای بَنُو Bunnoo و نواحی مجاور هم همین است. یا به مونسون منظم جنوب ـ غرب ارتباط دارد.

مونسون منظم تا به اقصای مکران Mekraun میرسد که مرزبندی دقیق آن در شمال ـ غرب آسان نیست؛ امّا گزارشی از وقوع مونسون در خط شمال سطح مرتفع کلات و بخشهای شمالی شورآبک، پشین و ژوب تا سرچشمهٔ گوزم Koorram نداریم؛ هرچند که در مناطق جنوب شرق این خط به مقادیر متفاوت مونسون میریزد.

بر فراز سند شفلی ابرها به موانع کمتری بر میخورند، امّا باران در سند عُلیا و در دامان بیشتر میبارد، که هرچند سنگین نیست، ولی بارانهای عمدهٔ سال را تشکیل میدهد.

کوهها در نواحی ساحلی لوس Luss و مکران ابرها را نگه میدارند و مونسونشان همانند هند است. در سیوستان مونسون احتمالاً مانند سند عُلیا و دامان است.

بوری تنها یک ماه ابر و رگبارهای پراکنده دارد. در ژوب کمتر خواهد بود و در دیگر مناطق داخل این خط، با پیشروی به سوی شمال، تنها رگبارهای پراکنده ژخ میدهد .

## بارانهای زمستانی:

دوم، بارندگیهای زمستانی است که با توجه به دمای منطقه به صورت برف یا باران می آید. این بارندگیها در تمام مناطق غرب رود سند تا هلس پونت Hellespont [کروماندل]گسترده است و برای دامداری از مونسون جنوب غربی اهمیّت بیشتری دارد؛ مگر در آن نواحی که پیشتر مشخص شده است. این فصل (زمستان) ـ جز نواحی داخل هند ـ پر باران ترین فصل در نواحی مورد بحث کنونی ماست. باران زمستانی در هند هم می شود و گرچه تا حدی برای کشاورزی مهم است،

۱- امیدوارم این اطلاعات درست باشد؛ امّا در مورد تئوری اصراری ندارم و اگر ارتباطی با مبحث نداشته باشد، باشد، بایست از آن صرفنظر کرد.

نمی توان همیشه به آن متکی بود. برف زمستان برای کشاورزی اهمیّت بیشتری دارد؛ ولی باران زمستانی ، در مقایسه با باران بهاری، دارای اهمیّت کمتری است. اندک باران بهاری هم اگر به وقت ببارد مناسب است.

بارانهای بهاری، در اوقات مختلف، در یک دورهٔ معین ـ دو هفته تا یک ماه ـ میبارد و مناطق افغانستان، ترکستان و همهٔ سرزمینهایی راکه ذکر خواهم کرد، در بر میگیرد.

در همین فصل در بسیاری از نقاط هندنیز رگبارهای گاه وگاه میبارد، و رسیدن بادهای گرم را به تأخیر میاندازد. در همهٔ نواحی دیگر بارانهای بهاری بـرای ِزراعت بـــیار مـهم است؛ زیـرا همزمان با سرزدن نباتاتِ مهم آغاز میشود.

میگویند بارانهای زمستانی و بهاری هر دو از جانب غرب می آیند. اقلیم افغانستان در نواحی مختلف کاملاً متفاوت است. این اختلاف گاه نتیجهٔ اختلافِ عرض البلد و گاه براثر تفاوت ارتفاع سطح مناطق است. جهت وزش باد هم در این موضوع بی تأثیر نیست. برخی از بیادها از روی کوههای پربرف و برخی از بیابانهای گرم می آیند. گاهی بادها برخی از مناطق را از هوای خوش و مرطوبِ مناطق دیگر برخوردار می سازند. برخی مناطق هم چنان در میان کوهها محصور گردیده اند که باد به آنها راهی ندارد.

ازگزارش هوای پشاور آغاز میکنم که بیش از هر بخش دیگر مربوطاتِ افغان در طول اقامت با آن آشنا شدهام و با این گزارش معیاری به دست خواهد آمد که می توان با آن آب وهوای دیگر نواحی را مقایسه کرد.

پشاور در یک جلگهٔ پست واقع شده است که جز شرق، دیگر جوانب آن را کوهها احاطه کردهاند. در نتیجه هوایش دم کرده است و گرما در آن بسیار شدّت می بابد. در تابستان ۱۸۰۹ که تابستانی معتدل بود، در خیمهای که از وسایل سردکننده هم استفاده می شد، چندین روز دماسنج بر روی ۱۱۲ و ۱۱۳ درجهٔ [فارنهایت] مانند گرمترین نقاط هند ـ قرار داشت؛ ولی این تابستان به درازای تابستان هندنیست و با یک زمستان خیلی سردتر جبران می شود. در سطور آتی، گزارشی از جریان فصول پشاور می خوانید:

هیأت در بیست و سوم فوریهٔ ۱۸۰۹ به جلگهٔ پشاور رسید. در آن هنگام هوای شبها سرد.و روزها قابل تحمل بود. حتی آفتاب هم در سراسر روز بسیارگرم نبود. تا هشتم مارس بامدادان بر زمینها شبنم نشسته بود. امّا در اواسط مارس ساعت هشت بامداد هم گرمای آفتاب آزاردهنده می شد. پس از آن هواگرمتر و تابش آفتاب هم شدیدتر می شد؛ امّا رگبارهای گاه به گاه هوا را تازه می ساخت و سایه خنک بود؛ تا نخستین هفتهٔ ماه مِه که از آن پس باد هم گرم می شد.

با رسیدن ما گیاهان سبز و تازه از میان گیاهان خشکیدهٔ سال گذشته رُسته بودند. برخی از درختان جوانه زده و بسیاری هنوز برهنه بودند. بهار شتابان می رسید. در نخستین هفتهٔ مارس درختان هلو و آلو شکوفه کردند. در هفتهٔ دوم شکوفه های سبب و به و توت باز شدند. پس از پایان مارس همهٔ درختان پر از برگ شدند. اوایل آوریل جو خوشه کرده بود و در نخستین هفتهٔ ماه به درو آن آغاز شد. از آن پس گرما فزونی گرفت، غالباً حتی شبانه بسیار گرم بود؛ تا اوایل ژوئن که باد گرم شمال غرب و در تمام شب بجایش را به چنان هوای خنکی داد که بامدادان سرمایش آزاردهنده ولی در طول روز مطبوع بود. این سرما چندان دوامی نیافت و در بیست و سوم ژوئن که ما از رود سند می گذشتیم، گرما به بالاترین درجه رسیده بود. باد گرم و تُندِ جنوب سراسر شب می وزید. تا واپسین روزی که در پشاور بودیم باد به سوی شمال بشرق پیچید و سرمای مطبوعی می و دانستیم که گرما دوباره شدّت خواهد یافت. اواسط ژوئیه باد سردی از شرق وزیدن گرفت داشت و دانستیم که گرما دوباره شدّت خواهد یافت. اواسط ژوئیه باد سردی از شرق وزیدن گرفت و هوایی سرد وابری را به دنبال داشت. در نیمهٔ دوم سپتامبر دانستیم که سرما پیوسته سرد و هوایی سرد وابری را به دنبال داشت. در نیمهٔ دوم سپتامبر دانستیم که سرما پیوسته سرد و زمستانی است. می گفتند ماههای بعد ـ تا فوریه ـ سردتر و سردتر می شود.

سرما در زمستان هم بسیار سخت نیست. هرچند شبانه و بامداد یخ میبندد، ولی با نخستین تابش آفتاب آب می شود. برف را یک بار ـسالخوردگان ـ دیده بودند. دوری قرارگاه من، دسترسی به یادداشتهای آقایانی را که از دماسنج استفاده کردهاند، دشوار ساخته است؛ ولی تصور می کنم که بالاترین درجهٔ حرارت در پشاور ـ در سایه ـ ۱۲۰ درجهٔ إفارنهایت و پایین ترین آن ۲۵ درجه بوده باشد. گفتنی است که در ۱۸۰۹م پشاور زمستان سختی داشت؛ امّا فکر می کنم بدون تردید تابستان پشاور بسیار معتدل تر از تابستان هند و زمستانش خیلی سردتر است. ستایشی که من از آب وهوای پشاور ـ در مقایسه با هند ـ داشتم هرگز باب طبع کسانی که به آب و هوای غرب مربوطات افغان عادت دارند نخواهد بود.

فریاد کابلیان و قندهاریانی که در رکاب شاه به پشاور آمده بودند از گرمای این شهر بلند شده بود و ضرب المثلها، ایبات و مطایباتی که در باب گرمای پشاور نقل می کردند نشان می داد که برایشان نامطبوع و توانفرسا است.

آب و هوای دیگر نواحی شمال افغانستان به دلیل ارتفاع و موقعیّت آنها متفاوت است. مناطق

پست، گرم؛ نواحی میانه معتدل و ارتفاعات، سرد است؛ امّا به صورت عموم میانگین درجهٔ گرما هرگز به گرمای هند نمی رسد؛ همچنان که سرمای آن به سرمای انگلستان نمی رسد.

تفاوت درجهٔ گرما را می توان از بررسی آب وهوای گفمان ـ در غرب پشاور ـ بخوبی دریافت. در تمام قلمرو سلطنت کابل نمی توان جایی را یافت که با همه کوچکی دارای چنین آب و هوای متغیر باشد. اختلاف دما در این منطقه بسبار بیشتر از ناحیه ای است که برای بررسی انتخاب کرده ام. در اوج تابستان که گرمای جلگهٔ جلال آباد ـ پیوسته به آن جلگه ـ پوشیده با برف همیشگی است. نزدیکترین کوههای شمال، سرد و کوههای دور تر پوشیده از برفند. و سطح مرتفع کابل در غرب لغمان، از هوای خنک و سبزه های تابستانی بهرهمند است. این تنوع برای جهانگردانی که از سرزمینهای دارای اقلیم یکنواخت می آیند حیرت انگیز است.

بابرشاه در نخستین سفر به شرق کابل دگرگونی ناگهانی هوا را چنین شرح میدهد: «پیش از آن، هرگز مناطق گرمسیر یا کشور هند را ندیده بودم. به گذرگاه (تنگه) که رسیدم جهانی دیگر دیدم. گیاهان، درختان، پرندگان، دامها و قبایل انسانها همه نو بودند. و من به حیرت اندر شده بودم».

در بازگشت به جنوب منطقهٔ بردرانی ، بَنُو، مانند پشاور، گرم است و عیسی خیل شاید گرمتر.

خُوشت و دُورکه بلند تر از بَنُو واقع شده اند باید گرمتر باشند. ناحیهٔ مَزوّت متشکّل از جلگه ها و کوههاست و در نتیجه هوای یکنواختی ندارد. جلگه ها گرمند و لازگی در ژانویه هم سرد نمی شود. زمستان دامان بسیار معتدل و سرد تر از همهٔ مناطق هند است. یخبندان بامدادی امری عادی است و در ۱۸۰۹م دماسنج در بامداد معمولاً چند درجه زیر نقطهٔ انجماد بود. گرمای تابستانش توانفرسا است. مردم دامان می گفتند چنان هوای بدی را هرگز در هند ندیده اند. شبها اندکی خنکتر است. مردم پیش از خفتن جامه شان را به آب می زنند تا به خواب روند؛ و هرکس ظرفی پرآب در کنار دارد تا رفع تشنگی کند.

هوای مناطق سلسله کوه سلیمان برحسب ارتفاع تغییر میکند و عموماً نواحی شمالی سردتر است. درههای سلسلههای موازی، سردتر از دامان است و گرمای سند تقریباً همچون دامان است و هرچه به سوی جنوب برویم گرمتر می شود؛ تا آن که رطوبت دریا هوا را معتدل می سازد.

میوستان ناحیهٔ بسیارگرم است و میوی sewee گرمترین ناحیه درقلمرو سلطنت کابل و گرمای

آن زبانزد است <sup>۱</sup>.

تل ـ چُوتیالی و زَاوْزه هرگز چون سیوی گرم نمی شود و هوای بوری در طول سال معندل است. زمستان ظاهراً چون پشاور و گرمای تابستانش کمتر است. نمی دانم هوای ژوب چگونه است؛ تصور میکنم سردتر از بُوری است.

اگر از سیوستان به خواسان فرا رویم، در غرب مناطقی که در بالا یاد شدند، دشتِ بی دّوله را میبینیم که میگویند زمستانی بسیار سرد دارد. شال معتدل و پشین معتدلتر است.

در پشین حتی آب یخ می بندد و برف دو هفته بر روی زمین می ماند. بورشور از پشین هم سرد تر است؛ امّا شورابک چون پست تر و مجاور بیابان است هوایی گرم دارد؛ برف در آن نسی بارد، کناره های آب در زمستان دیخ می بندد؛ ولی تابستانی چنان گرم دارد که راه رفتن بر روی شنها با پای برهنه ناممکن است.

کوههای تُوبه در شمال پشین است، که اقامتگاه تابستانی احمد شاه (درانی ابود. با توجه به آن کوهها و دیگر کوههای اطراف پشین، این قدر می توان گفت که هوا در آن متناسب با ارتفاعش تغییر میکند. از پشین به سوی شمال ـ تا قندهار ـ هواگرمتر وگرمتر می شود.

شمال منطقهٔ درانیان معتدل و جنوبش گرم است؛ ولی ظاهراً هیچ ناحیهٔ آن به اندازهٔ پشاور گرم نیست. در ناحیهٔ جنوب سلسلهٔ پاروپامیز، سرمای زمستان و گرمای تابستان هردو شدید است.

زمینداورکه متصل به جنوب این کوهها است هوای معتدل و گوارا دارد. در شمالی ترین ناحیهٔ منطقهٔ درانیان، نزدیک هرات، سرمای زمستان بسیار سخت است ولی بادهای دایمی شمال ـ غرب در تابستان باعث کاهش گرما و تازگی هوا میگردد.

در ناحیهٔ مرتفع سبزوار Subzaur یا اسفزار Isfezaur در جنوب هرات پنج ماه برف بر روی زمین میماند و همهٔ رودخانه ـ جز رودخانه های پُر آب و تُند ـ یخ میبندد. امّا تابستان حتّی باد هم گرم است.

ناحیهٔ پست هلمند را به سبب گرمایش گرمسیر می خوانند.

قندهار هوایی گرم دارد و در زمستان برف نمیبارد. و اندک یخی که بر کنارهٔ جویها میبندد، تا

۱- شنیدهام که به فارسی گویند: «ای خدا چون سیوی داشتی، چرا دوزخ ساختی؟» این عبارت را ایرانیان در مورد جاهای دیگر هم میگویند.

۲- [ اسفزار شهرستانی است باستانی که در عصر حاضر نام پشتوی شین دَند بر آن نهاد شده است ].

پیش ازظهر آب میشود. گرمای تابستانش شدید است. گاهی باد گرم هم دارد و بـاد سـمومش معروف است. با این همه، هوایش قابل تحمل است و برای تندرستی مفید دانسته شده است.

هرقدرکه از قندهار به سوی شرق پیش برویم ، سرمای زمستان شدّت وگرمای تابستان کاهش می یابد؛ حتی در کلات غلجایی مکرّر برف می بارد و بر روی زمین می ماند و ترنّک چنان یخ می بندد که سنگینی آدم را بر می دارد. تابستانش هم سرد است و باد گرم در آنجا ناشناخته است. قابل یادآوری است که کلات در پایین ترین سطح درّهٔ تَرنّک قرار دارد. زمینهای مرتفع جنوب آن دره مانند دیگر نقاط افغانستان سرمای سختی دارد. در قلعهٔ عبدالرحیم برف سه ـ چهار ماه می ماند و در این مدت نهرها چنان یخ می بندد که سوار بر اسب می توان از آن گذشت.

با فرا رفتن از درهٔ تونک به جلگهٔ غزنی می رسیم که می گویند سرد ترین ناحیهٔ توابع کابل است. سرمای غزنه حتی برای مردمان نواحی سرد مجاور هم معروف است. مردم در زمستان بندرت از خانه ها بیرون می روند. در غزنه حتی پس از اعتدال بهاری نیز انبوهی برف بر روی زمین می ماند. می گویند که در گذشته دوبار برف سنگین، غزنه را ویران کرده و مردم دفن شده اند. هوای ناحیهٔ هموار جنوب غزنی ملایمتر از شهر است.

در گتواز Kattawauz سه مرف سنگین میبارد و چنان یخ میبندد که رهگذران بدون آنکه فرو روند برآن میگذرند. نهرها در زمستان چنان یخ میبندد که شتر را با بارش تحمل میکند. تابستانش ندر تا به اندازهٔ انگلستان گرم میشود و در یک سال تنها یک محصول میرسد.

نواحی خُرُوتی Kharoties از آن هم سردتر است. در دیگر نواحی میان شاخههای سلیمان هم سرما شدید است ولی هرقدر به سوی جنوب برویم کاهش مییابد.

از غزنی به سوی شمال ـ تاکوهدامن وکوهستان ـ هم سرماکاهش مییابد ولی از آنجا به سوی هندوکش رو به شدّت مینهد.

کابل از غزنی پایین تر است وبیشتر کوهها پیرامون آن را گرفته اند و ظاهراً سرما چندان شدتی ندارد، هر چند که سرمای زمستانش از انگلستان سخت تر است؛ اتما تمابستانش از تمابستان مما [انگلستان]گرمتر است، چندان که مردم نمیخواهند در معرض تابش آفتاب قرار گیرند.

اختلاف شدید و دگرگونی سریع فصلها تأثیر بارزی بر عادات و رسوم مردم وارد کرده است. در زمستان مردم سراپا در جامههای پشمی نهانند. برخی نمد می پوشند و بر روی همهٔ جامهها پوستین گشاد و بلندی از پوست گوسفند که پشمهای بلندش در داخل است می پوشند. در خانهها آتش

میافروزند و معمولاً دور آتش ـ [زیرکرسی] ـ میخوابند. پاها و قسمتی از بدنشان زیر لحاف کُرسی گرم میشود.

بندرت ـ برای انجام یک کار فوری و یا جوانان برای شکار گرگ در روزهای برفی ـ از خانه بیرون میشوند.

باگذشتن از اعتدال ربیعی ناگهان برفها ناپدید میشود و روی زمین را سبزه های نـورس می پوشاند. درختان جوانه زده، بزودی شکوفه میکنند. مردم از شهرکها بیرون شده، گروه گـروه آهنگ تجارت و سیاحت میکنند. آنان جامه های نازک کتانی یا چیت را جایگزین جامه های زمستانی میکنند. و شبها غالباً زیر درختان یا در فضای باز میخوابند.

اعتدال بهاری یا نوروز در این سرزمینها جشن و شادمانی بسیار به ارمغان می آورد. پارسیوانان جشن نوروز را به پیشوایشان علی [ع] ارتباط می دهند در حالی که فرقهٔ معارضشان این عقیده را معتبر نمی شمارند او تنها برای جوان شدن طبیعت و شادمانیهایی که به ارمغان می آورد آن را تجلیل می کنند ۲.

مختصری هم از بادهای افغانستان بگوییم: باد تُند شمالی یا شمال ـ غربی مُدّت صدو بیست روز در تمام تُرکستان و خراسان میوزد. وزش این باد در اواسط تابستان آغاز میگردد و مدّت آن به وسیلهٔ اهالی با اطمینان معیّن و مشخّص میگردد.

در افغانستان باد، بیشتر از غرب می وزد. مردم معتقدند که باد غربی سرد است و باد شرقی گرم. همچنان می گویند باد شرقی آورندهٔ ابرهاست و باد غربی ابرها را تهی می سازد.

در برخی از نواحی گرم، گونهای باد قبایی به نام باد سموم معروف است. این باد، گاهی در

۱- [ تجلیل از جشن نوروز در مزار شریف توسط همهٔ مسلمانان صورت میگیرد و متعلق به فرقهٔ خاصی نیست].

۲- نقل گزارش باثر را از آب و هوای کابل ـ نه به خاطر اینکه نوشتهٔ یک امپراتور است، بلکه برای صحت گزارش ـ مناسب و قابل توجه می دانم. وی می نویسد: «در اینجا مناطق گرم و سرد بسیار به هم نزدیکند. به فاصلهٔ یک روز راه از کابل، به ناحیه ای می رسید که هرگز در آن برف نمی بارد و به فاصله دو ساعت راه به جایی می رسد که برف در آن هرگز آب نمی شود. هوایی خوش دارد. تصور نمی کنم جایی همانند کابل در دنیا باشد. در تابستان هم بدون پوشش در آن نمی توان خفت. با وجود آن همه برف سرمای زمستانش سخت نیست. هوای سمرقند و تاریس Tauris [ظاهراً طراز] معروف است ولی به خوشی هوای کابل نمی رسد. میوه های مناطق سردسیر مانند انگور، انار، زرد آلو، سیب، به، شفتالو، گلای، آلو، بادام وگردو در آن فراوان است. نهال آلبالویی خودم در کابل غرس کردم، خوب رشد کرد و هنگامی که آنجا را ترک گفتم خوب بزرگ شده بود. آلبالویی خودم در کابل بکارند».

جلگهٔ پشاور، درّه کابل و باجور می وزد و در جنوب منطقهٔ درانی و حتی در شال هم شهرت دارد، ولی غالباً در نواحی سردسیر ناشناخته است. نیز می گویند که باد سموم جز در مناطق خُشک ـ آن هم برای چند دقیقه ـ نمی وزد. باد سموم بو دارد. گروهی پیش از رسیدنِ باد، بوی آن را می شنوند و از برابر آن در جایی پناه می جویند. می گویند اگر این باد مستقیماً برکسی اصابت کند بی درنگ هلاکش می سازد.

کسی که باد سموم به تنش بخورد، بیهوش میافتد؛ از دهن، بینی، وگوشهایش خون میآید و گاهی بیمار با تجویز یک اسید قوی و یا غوطهور شدن در آب نجات مییابد.

مردم در مناطقی که سموم دارد سیر بسیار میخورند و چون درگرمای تابستان بیرون روند به دهن و بینی سیر میمالند تا ازگزند سموم در امان باشند. باد سموم در مسیرش درختان را بر میکند و بعضی هار شدن سگ وگرگ و شغال را هم بر اثر اصابت همین باد میدانند.

مختصر این که افغانستان یک منطقهٔ خُشک است و کمتر در معرض ابر و مه و باران قرار دارد. میانگین دمای آن در نقاط مختلف، از انگلستان بیشتر و از هند کمتر است. تفاوت درجهٔ حرارت تابستان و زمستان و حتی تفاوت گرمای روز و شب در آنجا از هر دو کشور بیشتر است.

با توجه به وضع جسمانی مردم می توان گفت که هوایش بهداشتی است وهوای چندین منطقهٔ آن به طور یقین صحّتبخش است.

در این کشور بیماریها مانند بیماریهای هند کُشنده نیست؛ بسیار هم نیست. تب و مالاریا در پاییز عمومیّت دارد. در بهار هم احساس می شود. سرماخوردگی بسیار است و گاهی در زمستان خطرناک می شود. آبله هم باعث هلاکت بسیاری می شود، هرچند که ملایان و سادات در دور ترین نقاط هم مایه کویی می کنند. چشم درد هم فراوان است. بیماریهای عمدهٔ افغانستان همین است که یاد شد.

# جانوران، گیاهان و معادن

نمی توان گفت که گزارش من در مورد جانوران کامل است؛ زیرا بر پایهٔ شنیدنیها است. نیز نمی گویم که شمار جانوران بسیار بیشتر از آن است که در اینجا بیان شده است.

شیر، گرچه در ایران بسیار است و اخیراً در گجرات و هریانه هم یافت شده است، در افغانستان بسیار اندک و کمیاب است و شنیده ام که تنها در کوههای پیرامون کابل پیدا می شود که در مقایسه با شیران افریقا جثه ای خُرد و ضعیف دارد. حتی در گمان هستم این جانوری که می گویند شیر باشد یا نه؟

پلنگ، در بیشتر نواحی شرقی کوههای سلیمان یافت می شود. یوزپلنگ بیشتر است و این جانوران را بیشتر در نواحی جنگلی می توان دید.

گرگ، شغال، روباه و خرگوش همه جا هست.گرگها در زمستان ـ در نواحی سردسیر ـ بسیار خطرناک میشوند؛ چون گروه گروه بر رمه ها می تازند و آنها را تلف میکنند. گاه بر انسانها نیز حمله ور می شوند.

کفتارها گاهی بتنهایی ـ نه گروهی ـ به شکار می پردازنـد. کفتار و گـرگ دشـمنان عـمدهٔ گوسفندانند.

خرگوش را در بازار کابل دوتا به یک روپیه میفروشند.

خرس ، در کوههای جنگلی بسیار است؛ ولی خیلی کم از لانهاش فراتر میرود. تنها در فصل نیشکر به مزارع هجوم میبرد چون نیشکر را بسیار دوست میدارد. خرسها دو گونهاند: سیاه هندی

و سفیدِ خاکی رنگ یا زرد وش.

خوک وحشی (گراز) در ایران و هند فراوان و در کابل کمیاب است.

گورخر در جنوب سرزمین درانیان در گرمسیر و شنزارهای جنوب قندهار یافت میشود. انواع آهو به شمول گوزن در همهٔ کوهها هنت؛ ولی بزکوهی کمیاب است و در دشتها پیدا شود.

گوسفند وحشی و بُز وحشی در کوههای شرقی بسیار است. نوع بسیار معروفی از آهو همان است که تصور میکنم در ایران پازن Pauzen میخوانند و خصوصیتش اندازهٔ شاخها و بوی تُند ـ ولی نه نامطبوع ـ بدن او است. مردم عقیده دارند که این حیوان مار میخورد. مادهٔ سخت و سبزرنگی به اندازهٔ لوبیای وایندسور Windsor در برخی از نقاط بدنش موجود است که آن را درمان مارگزیدگی میدانند.

دیگر جانوران وحشی جوجه تیغی، خارپشت، میمون (در بخشهای شمال شرقی افغانستان)، منگوز Mungooses، موش خُرما و سگ وحشی است.کورموش تنها درکشمیر یافت میشود.

شاه چند تا فیل دارد که از هند آورده اند. فیل و کرگدن در هیچ یک از توابع او یافت نمی شوند. اسب، مهمترین جانور اهلی و بیش از همه مورد توجه است. در قلمرو افغانستان شمار بسیاری اسب پرورش و تکثیر می شود؛ ولی اسب هرات از همه مرغوبتر است. یکی دوتا که من دیده اسبهای نیرومند همانند اسبهای عربی بودند. نسل خوبی از اسبهای هندی، معروف به تازی در دامان و بنو یافت می شود. گونهٔ دیگری از همین نسل در اراضی میان رودهای سند و جیلم موجود است. به صورت عموم، اسبهای افغانی به جز اسب بلخی که بسیار خوب و فراوان است اسبهای خوبی به شمار نمی روند.

یابوی بامیان هم نیرومند و کاری است واز آن در باربری استفاده می شود بارسنگین را می برد ولی مقاومت استر را ندارد. در هند از استر استفادهٔ اندکی می شود و استر هندی بسیار لاغر و ناتوان است. در غرب پنجاب استرهای بهتری است و استر غرب رود سند از آن هم بهتر است و هرچه به سوی غرب پیش رویم جنس بهتری دارد ولی به استر انگلیسی نمی رسد.

خر نیز همین گونه مهم و وسیلهٔ غمدهٔ بارکشی است. هم محصول و مواد را از یک مزرعه به مزرعهٔ دیگر میبرد و هم وسیلهٔ انتقال محصولات به بازار است.

شتر، مهمترین وسیلهٔ باربری است. اشتران جمتازه همه جا مخصوصاً در نواحی بیابانی، خشک

و شنزار موجودند؛ اشترانی بلند قامت و دراز پاکه در هند بسیار از آنها استفاده میشود.

شتر باختری بسیار کمیاب است ( تصور می کنم این شتر را به ترکی اوژری Uzhree می گویند). گمان می کنم آن را از قزاقستان ـ آن سوی سیعون ـ می آورند. شتر باختری کوچکتر از شتران معمولی و تقریباً یک سوم آن است. بسیار بردبار است. پیکرش را موهای سیاه پوشانیده است و دو کوهان دارد.

شتر بخدی Boghdee، در جنوب غرب نحراسان، تیزتک و مانند شتر جمازه بلند قامت است؛ هرچند که شتر جمازهٔ خراسانی کوتاهتر و تنومندتر از شتران هندی است.

گاومیش که با محیط گرم و مرطوب سازگار است، طبیعتاً کمیاب است، ولی در چند ناحیهٔ افغانستان یافت می شود. در تمام نواحی کابل ـ شاید بجز بلخ که اسب بسیار دارد ـ در کشاورزی و شخم زنی از گاو نر استفاده می شود. گاو نر مثل گاو هندی است؛ کوهان دارد ولی کوچکتر از آن است. گاو از قلمرو راجپوت وارد می شود که ـ بجز گاوهای گجرات ـ بهترین نسل گاو هندی است. گاو، به صورت گله، بجز در پیرامون دریاچهٔ سیستان، و به روایاتی در برخی از سرزمینهای کاکری، نگهداری نمی شود.

گوسفند مهمترین سرمایهٔ قبایل چادرنشین است؛ مخصوصاً گوسفند دنبه دار که دنبهٔ آن همه روغن است. این گوسفند از جهات دیگر همانند گوسفند انگلیسی است.

نوع دیگری از گوسفند که دنبه ندارد، در سند و سیوستان پرورش می یابد.

ا بن بیشتر در نواحی کوهستانی است و در دشتها کمپاب است. برخی از بزها شاخهای کج و معوّج دارند.

سگ افغانستان قابل ذکر است. سگ تازی فوق العاده خوب است. پرورش و تکثیر این سگها مخصوصاً در میان قبایل چادرنشین رواج بسیار دارد و از آنها در شکار استفاده می شود. سگهای شکاری شباهت بسیاری به سگهای ما دارند. ولی نمی دانم نسل آن را از کجا آورده اند. این سگها را خُونیوی Khundee می نامند. من دوتا سگ داشتم که یکی خیلی زیبا بود. یکی دیگر از آقایان هم سگی داشت که در ناحیه آن را می پسندیدند.

گربه را هم باید یادکنم. مخصوصاً گربهٔ براق که موهای بلند دارد و شمار بسیاری از آن صادر میشود. این گربه را گربهٔ ایرانی هم مینامند؛ هرچند در آنجا کمیاب است.

اکنون از پرندگانی نام میبرم که می توانم به یاد آورم:

دو نوع عقاب؛ انواع باز، که مهمتر از همه قوش (= باشه) است؛ پرندهای قوی جقه، خاکستری رنگ و کوته بال که به فارسی، باز و به ترکی قزل Kuzzill می گویند و تصور می کنم همان قوش باز باشد؛ شاهین که از باز فراتر می رود و شکار را هنگام بالا رفتن می زند؛ چرخ Chirk، مرغی که برای شکار بز کوهی تربیت می شود و بر فراز سرش چندان او را تعقیب می کند که تازی شکاری فرا رسد؛ چند نوع حواصیل؛ کبک که در هند آن را چیچور Chichore کوهی و در اروپا کبک که در هند آن را چیچور کوچک که آن را سوسی کبک یونانی گویند؛ بلدرچین (= کر ک) و مرغ ماهیخوار؛ نوعی پرندهٔ کوچک که آن را سوسی کبک یونانی گویند و من جز در افغانستان نام آن را نشینده ام. کبوتر، کلاغ و گنجشک در همهٔ نواحی سردسیر فراوان است. کوکو (= فاخته، قمری) که در هند کمیاب و زاغ که ناشناخته است در مناطق سردسیر افغانستان بسیار است و طاووس که در هند چنین فراوان است، در افغانستان حمانند مناطق سردسیر افغانستان بسیار است و طاووس که در هند چنین فراوان است، در افغانستان حمانند

خزندگان را نیازی به تفصیل نیست. مارها غالباً بی خطرند. کژدُم پشاور به لحاظ جثه و خطرناکی معروف است که آن هم کُشنده نیست. از ماهی چیز بسیاری نشنیده ام. سوسمار د رآنجا نیست و لاک پشت فراوان است. هجوم ملخها کمتر اتفاق می افتد؛ تنها در خراسان گاهی ملخها عامل قحطی می شوند.

زنبورعــل بخصوص در نواحی شرق کوههای سلیمان بسیار، امّا اهلی و خانگی آن تـنها در کشمیراست.

پشه ها خطر پشه های هند را ندارند؛ جز در سیستان که بسیار خطرنا کند ومردم مانند بنگالیها زیر پشه بند می خوابند. همین پشه ها یا گونه ای خرمگس، اسبها را نیش زده موجب هلاکت آنها می شوند.

بررسی گیاهان کار دشوارتری است؛ زیرا مورد مطالعهٔ یک زیست شناس قرار نگرفته است. شمار اندکی از بسیار درختانی که در انگلستان ناشناخته و در هند معروفند، در شرق کوههای سلیمان یافت می شود که شاید هیچ یک از آنها در غرب نباشد. از جانب دیگر بسیاری از درختان اروپایی ما در افغانستان هم فراوانند؛ همچنان که انواع میوه های خوب ما در بخشهای مختلف افغانستان به صورت خودرو رشد می کنند. این میوه ها در باغها و تاکستانها نیز غرس و پرورش می شوند.

در کوهها انواع کاج و صنوبر فراوان است. یکی از آنها جلغوزه است که مخروط میوهٔ آن از

آرتیشوک (کنگر فرنگی) بزرگتر است و تخمهایی مانند پسته دارد. و نوع بـلوطکه یکـی را گیاهشناسان بلوطکورکوس Quercus میخوانند <sup>۱</sup>.

سرو آزاد، نوعی سرو تناور،گرَدو و زیتون وحشی نیز از درختان بومی افغانستان اند. در کوههای غربی درختی است که آن را وَنّه (کلمهٔ پشتو به معنای درخت) و میوهٔ توتمانند او را شنی Shnee گویند.

تصور میکنم در برخی از کوهها درخت غان birch راج holly، فندق، خنجک Khunjud و مصطکی (کندر) و درختی که آن را در پشتو اولوهتی (یا لوشتی) و در فارسی ویسک گویند وجود دارد. پسته به صورت وحشی در هندوکش هم رشد میکند. در دشتها معروفترین درختان، توت، گز و بید است، که بید انواع دارد مانند بید مجنون (بید گریان)، بید نخل، بید قرمز و بید بسته. چنار و سیدار در جلگهها فراوان است.

همچنان درختان سیاهچوب، پوره، بلخک و زرنگ Zurungکه من ندیدهام و نمی توانم با توصیفشان آنها را بشناسم.

از برخی بوته ها نیز باید نام برد. زرشک، کرونده Kurounde و دیگر بوته هایی که میوهٔ خوردنی دارند، املوک Umlook، گورگوره goorgooreh، انگور وحشی و جز آن نیز در کوهها فراوان است؛ اما ارغوان از همهٔ بوته ها زیباتر است. به اندازهٔ یک درخت رشد میکند و می توان آن را درخت هم خواند.

گلهای انگلیسی ژز، یاسمین، خشخاش، سنبل، نرگس، شببو و مریم در باغها پرورش می یابند. دیگر سبزیجات هر یک در جایش خواهد آمد.

معادن آن قدر نیست که نیاز به فصل جداگانه داشته باشد. معدودی را خود بررسی کردهام و سطری چند از گزارش آقای اِروین ـکه در بررسی دو فقرهٔ پیشین نیز از ایشان ممنونم ـگرفتهام. طلا ظاهراً جُز در جویبارهایی که از هندوکش سرازیر میگردند نیست.

افسانهٔ طلای گیاهی نیز که میگویند در سرزمین یوسفزیان تهیه میشود بیگمان با طلاشویی بستر همان رودخانهها مربوط میشود.

نقره به مقداری اندک در کافرستان و یاقوت در بدخشان، ولی نه بر جانب افغانی هندوکش یافت می شود. معادن لاجورد در نواحی آن سوی رود کاشغر در میان چترال و سرزمین یوسفزیان

۱- نام گیاهان را از فرهنگ هندوستانی دکتر هانتر Hunter گرفتهام.

واقع است.

شرب، سنگ شرمه به صورت مخلوط در مناطق آفریدی و هزاره و شرب بتنهایی در نواحی بنگش، شنواری، هزاره، ایماق ونیز در استان بلخ وجود دارد.

مناطق وزیری و باجور و کوههای اطراف دارای آهن هستند و نشانه های مِس نیز در آنجا یافت می شود. گوگرد در بلخ و سیوستان وجود دارد.

بزرگترین نمکزارها پیشتر شرح داده شد. در بلخ نیز سنگِ نمک هست و در خراسان از چشمهها به وسیلهٔ استخرها نمک تهیه میکنند.

شوره را همه جا از خاک به دست میآورند. زاج (زاک) را ازگِل کلاباغ میگیرند و زرنیخ در بلخ و ناحیهٔ هزاره یافت میشود. کتاب دوم گزارش کلی از مردمان افغانستان

تعریف سرزمین افغانان، به دلیل تنوع مناطق و حتّی اختلاف نواحی همجوار برای من دشوار بوده است. مردمانی که در این سرزمین زندگی میکنند نیز مختلفند.

اختلافات در طرز حکومت، رفتار، پوشاک ورسم و رواج قبایل مختلف کار گزینش وجوه مشترکی راکه با آن بتوان برای همهٔ افغانان یک ساختار ملّی ارائه کرد دشوار میسازد. مشکل با درک این واقعیت افزایش می بابد که مشخصاتِ امتیازدهندهٔ آنان از دیگر همسایگان نیز یکسان نیست که بدون ارجاع به چنین مقایسهای سجایای مسلّط و برجستهٔ ساختار شخصیت آنان در نظر اروپاییان نمودار گردد.

آزادمنشی که در میان ملتهای شرقی مشخصهٔ بزرگ آنان است، شاید توسط یک انگلیسی، سرکشی واستبداد رأی تلقی شود و مردانگی که آنان را در میان همسایگان برتری بخشیده است نیز ممکن است به نظر یک انگلیسی نکوهیده باشد.

برای ارزیابی شخصیت واخلاق باید آنان را از دو نگاه دید: از نگاه مسافری که از انگلستان به آنجا رود و از نگاه مسافری که از هند وارد شود.

اگرکسی بتواند بدون گذشتن از توابع ترکیه، ایران و تماتارستان وارد افیفانستان شود، دیدن بیابانهای دشوارگذار و پهناور وکوههای پیوسته برفپوش شگفتزدهاش میسازد. حتی در نواحی کشت شده، به کوهها وصحراهای وحشی بر میخورد؛ نه پرچینی در آنها می بیند؛ نه درختکاری ونه نهری؛ نه بزرگراه و نه دیگر پدیدهای از صنایع و اختراعات بشر.

خواهد بافت.

شهرکهایی خواهد دید، دورافتاده از هم، که در آنها نه مهمانسرایی توان یافت و نه دیگر تسهیلات که حتّی در پسمانده ترین بخشهای بریتانیای کبیر وجود دارد. باز هم دیدن برخی دره ها و جلگه های پرجمعیت شادمانش میسازد، که در آنها تولیدات اروپایی را با مصنوعات بومی آمیخته می بیند و کار و صنعتی را مشاهده می کند که از هیچ جا دست کمی ندارد.

مردمان را می بیند که در پی گله ها به سوی خیمه ها روانند یا در روستاهایی گرد آمده اند که بامهای ایواندار و دیوارهای گلی شان در نظرش جلوه ای نوین دارد.

او نخست از قدامتهای بلند، قیافه های خشن، صورتهای آفتاب سوخته، ریشهای دراز، پیراهنهای گشاد و پوستینهای آنان تعجب خواهد کرد. وقتی داخل اجتماع گردد، نبودن یک دادگاه منظم یا حتی پلیس را احساس خواهد کرد. از ناهماهنگی و بی ثباتی سازمانهای کشوری متعجب خواهد شد و تصور این امر برایش دشوار خواهد بود. که چگونه ملتی می تواند با چنین بی نظمی زندگی کند و دلش به حال مردمانی که ناگزیرند درچنین محیطی روزگارشان را بگذرانند، خواهد سوخت؛ مردمی که شرایط ناگوار زندگی، آنان را به فریب، تشدد، غارت و انتفام می کشاند. باز روحیهٔ والا، مهمان نوازی، دلیری و رفتار بی پیرایه شان را خواهد ستود؛ حالتی که نه به آرامش یک شهرنشین سر به راه همانند است و نه به خشونت یک روستایی، او بزودی در میان خصایلی که نخست ناستوده انگاشته بود، رگههایی از خصایل حمیده و آثاری از خوبیها را در

امّا مسافر انگلیسی که از هند به آن سرزمین وارد شود با نگاهی بسیار خوشایند تر به آنان خواهد نگریست. هوای بخنک را گوارا و مناظر طبیعی را خوشنما خواهد یافت و دیدن محصولات کشورش در آنجا او را شادمان خواهد ساخت. او نخست از جمعیّت اندک و سپس از دیدن مردمانی شگفتزده خواهد شد که نه [مانند هندیان ] در پارچههای کتانی سفید و نیمه برهنه اند، بلکه باوقار و سنگین، جامهای تیره رنگ پشمی به تن دارند که بر روی آنها پالتو قهوه ای و یا بوستین پوشیده اند.

آزادگی، نیرو، تحرک، سیمای خوش و قیافه های شبیه به اروب ایبان، کار و صنعت، مهمان نوازی، متانت و بیاعتنایی به لذّات که در همهٔ آنان مشهود است برای او پنسندیده و تحسین برانگیز خواهد بود.

او در هندکشوری را ترک گفته که در آن هر حرکتی به گونهای ریشه در حکومت و یا نمایندگان

حکومت دارد، و مردم مطلقاً به دنبال هیچ روانند؛ امّا در اینجا ملّتی را می بیند که تسلّط حکومت بر آنان بسیار اندک است و چنین می نماید که هرکسی در پی اراده و خواست خویش است و قید و بندی بر او نیست. او در میان این آزادی توفانی، به حال هندیان تأسّف خواهد خورد که سُستی و کمرویی آنان و اوضاع هند بیشترشان را بی حرکت و بی خاصیّت ساخته است. او محصولات گوناگون طبیعی و مصنوعی را خواهد دید که در هند ندیده است. ولی به صورت عمومی پیشرفت هنر زیستن را اندک و بسیاری از تجملات هندوستان را در اینجا ناشناخته خواهد یافت.

تأثیرپذیری و دریافتهای او به صورت کُلی مثبت خواهد بود؛ اگرچه احساس خواهد کرد که یک ملت بدوی بدون تهذیب جنبه های نکوهیدهٔ رفتارش گرفتار نارساییهایی خواهد ماند که همهٔ ملتهای آسیایی دُچار آنند. با آن همه، آنان را از مردمانی که پیشتر دیده، پسندیده تر خواهد یافت و برآن خواهد شد تا با آنان رفتاری مهربانانه و محترمانه داشته باشد. این بود ارزیابی یک مسافر اروپایی و یک مسافر هندی در رو به رو شدن با افغانان؛ امّا چون نظام سیاسی شان را بررسی کنند، هردو از تناقضات واختلافات آشکار و مشترکاتی که مجموعهای از آزادی توفانی و محرومیت کامل است شگفت زده خواهند شد. امّا حیرت نخستین از ادعاهای استبدادی حکومت عمومی و تعجب دومی بیشتر از آزادی دموکراتیک که حکومت قبایل در آن غلبه دارد، خواهد بود.

اکنون خواهیم کوشید با بررسی تاریخی و وضع موجود افغانان گوشه هایی از این دو تصویر را چنان که هست، روشن سازیم.گفتنی است که هرچند این گزارش بر پایهٔ معیارهای اروپا است، ولی در مطالعهٔ ساختار اخلاقی و اجتماعی، آنان با همسایگان هندی و ایرانی شان مقایسه شدهاند.

#### نام افغان

در مورد اصل نام «افغان» که اکنون به صورت عام برآن ملّت اطلاق می شود، اطلاعات دقیق و مشخصی در دست نیست و شاید که نامی جدید باشد. این نام را آنان از طریق زبان فارسی گرفته اند.

آنان خود را پَشتون می نامند که جمعش «پَشتانه» می شود. بردرانیان آن را «پختون» و جمعش را «پختانه» تلفظ می کنند. شاید نام «پتان» که بر روی افغانان هند نهاده شده، مأخوذ از همین کلمه باشد.

عربها آنان را سلیمانی مینامند؛ ولی اینکه آیا این نام با کوههای سلیمان ارتباط دارد، یا منتسب به یکی از بزرگانِ روزگار هجوم اعراب است و یا با فرضیهٔ یهودالاصل بودنشان ارتباط دارد، معین نیست.

#### نام کشور

آنان نام عمومی برای کشور خویش ندارند؛ ولی گاهی نام افغانستان را به کار می برند. دکتر لیدن او Leyden نام «پشتونخوا» Pooshtoonkhau را یاد کرده است، ولی من هرگز کاربرد آن را در جایی ندیده ام. گاهی هم کلمهٔ «سرحد» یاد شده است؛ اما این نام بر جلگه های شرق کوههای سلیمان اطلاق نمی شود. این کلمه در واقع چیزی جز «سردسیر» فارسی نیست ا

نامی که توسط ساکنان سرزمین بر تمام کشور اطلاق می شود نخراسان است امّا واضح است که به کاربردن این نام درست نیست؛ زیرا از یک سو تمام سرزمین افغانان در محدودهٔ خراسان داخل نیست و از سوی دیگر در بخش مهمی از آن ایالت، افغانان ساگن نیستند".

#### تاريخ

از تاریخ افغانان اندکی اطلاع دارم. گزارشهایی که افغانان خود در مورد اصل خویش دارند، افسانه آمیز می نماید. پس نخست به بررسی گزارشهای دیگران می پردازم؛ باز گزارشهایی را خواهم آورد که افغانان خود ثبت و یا اختراع کرده اند".

همهٔ روایتها در این نکته موافقند که در روزگاری دراز پیش از این افغانان در کوههای غور می زیسته اند و ظاهراً آنان در روزگار پیشین در کوههای سلیمان نیز مأواگزیده بودند. کوههای سلیمان تمام کوههای جنوبی افغانستان را در بر میگیرد. براساس روایت تاریخ فرشته آنان در سدهٔ نهم در کوههای شمال شرقی جایگزین بوده اند. بر اساس همین منبع در آن روزگار این ملت از رعایای سلسلهٔ عرب همامانیان شمرده می شده اند.

ظاهراً افغانان بخش مهمی از سپاهیان محمود و دیگر شاهان غزنوی را تشکیل میدادهاند امّا

۱- [ سرحد اکنون هم در چندین نقطهٔ افغانستان استعمال می شود و بیشتر به معنای مرز است و هیچ ارتباطی با سردسیر ندارد].

۲- در برخی از کتابهای انگلیسی کشور افغانان را روه Roh نامیدهاند که در زبان پنجابی به معنای کوه است
 و برخی از افغانان از طریق کتابهایی که در هند نگاشته شده با این نام آشنا شدهاند.

۳- مطالعهٔ تواریخ فارسی و عربی به پیمانهٔ بسیاری در روشن شدن پیشینهٔ این مردم بویژه از روزگار محمود غزنوی کمک میکند؛ امّا دریافت چنین منابعی دشوار و مستلزم وقت بسیار است. باید اذعان کنم که در مطالب مربوط به آسیا من متکی به منابعی بودهام که به انگلیسی یا فرانسه ترجمه شدهاند یا معدودی کتابهای فارسی و پشتو که منحصراً به افغانان مربوط است.

١- هيچ ترديد نيست كه سامانيان قطماً عرب نبوده بلكه منشأشان بلخ و تختگاهشاندبخارا بوده است.

کوه نشینان غور آزادی خویش را حفظ کرده بودند. و شاید شاهانی داشته اند که نسبشان به ضخاک یکی از شاهان ایران باستان می رسیده است. این شجره را میرخواند آورده و صاحب تاریخ فرشته هم آن را تأیید کرده است، که هر چندگمان آمیز به نظر می آید ولی معلوم است که شاهزادگان غوری از قبیلهٔ افغانان سوری حتّی تا قرن یازدهم پیشینهٔ تاریخی داشته اند و ظاهراً غُور، فیروزکوه و بامیان از شهرهای بزرگ آنان بوده اند !

از آیین و کیش افغانان فور روایات مختلفی موجود است. برخی میگویند که آنان در صدر اسلام - نزدیک به عهد پیامبر(ص) - اسلام آوردهاند و برخی تشرفشان را به اسلام در سدهٔ دهم امیلادی میدانند. در روزگار محمود غزنوی این مردم تابع شاهزاده ای به نام محمد بودند که به دست سلطان محمود مغلوب و اسیر شد. دودمان همین خانواده تا اواسط سدهٔ دوازدهم میلادی ناگواریهای بسیاری را از غزنویان متحمل شدند؛ تا سرانجام دست به اسلحه بردند و شاه غزنی را از تخت به زیر کشیدند و آن پایتخت زیبا را آتش زدند و با خاک یکسان کردند و با گسترش دادن قلمرو خویش، سرزمینهای سلطنت کابل، هندوستان، بلخ، بدخشان، و بخش بزرگی از خراسان را به زیر فرمان خویش آوردند. از آن روزگار تا هجوم بابر، مدت سه سده دودمانهای مختلفی از افغانان بر هندوستان حکومت کردند؛ امّا بخش دیگر قلمرو شاهان فور به دست خوارزمشاه افتاد و سپس توسط چنگیزخان فتح شد. از دودمان سوری، اکنون خانواده های انگشتشماری در دامان

افغانان در مدّت حکومت دودمان چنگیز و تیمور لنگ و دودمانش ظاهراً آزادی خویش را در کوهها حفظ کردهاند و در روزگار بابر، ظاهراً ارتباطی با نیروهای خارجی.

از جمله نواحی سه گانهٔ غورات تنها ناحیهٔ سوم است که گرمسیر و زمین داور در شرق آن واقع است و غور را از هندومتان جدا میکند.

۱- بامیان ـ در شمال غرب کابل ـ هنوز هم مرکز حکومت است. فیروزکوه جایی است که ایماق فیروزکوهی به آن انتساب دارد، که باید در شرق هرات موقعیت داشته باشد. فورات سه شهر بودهاند ـ هرسه در دامنهٔ کوههای پاروپامیز و معلوم نیست که از آن سه شهر کدام یک پایتخت شاهان فور بوده است. نخستین در جنوب غربی بلغ، دومی در شمال غربی فزنی و سومی در شرق فراه، که براساس برخی نظراتی که شنیدهام همین سومی مرکز شاهان فور بوده است. من نیز با این نظر قویا هم مقیدهام. با توجه به مقاله د. هربیلو D. Herbelot فیاث الدین شاه فور راور و گرمسیر را که هندومتان را از فور جدا ساخته فتح کرده واین نواحی حتماً می بایست در شرق غور واقع بوده باشد. چون کاف و گاف را به یک صورت می نوشته اند، بیگمان کرمسیر همان گرمسیر و دومی هم ناحیهٔ مجاور داور (زمین داور) است که شباهت راه و دال باعث تصحیف آن شده است. در این نیز شکی نیست که جایی به نام راور و کرمسیر نمی توان یافت.

بابرکه نبیرهٔ تیمور و نبای مغولان بزرگ هند است، دورانش را با فتح کابل ـکه تا پایان سلطنتش پایتخت او بود. پس از مرگ او کابل به یکی از پسرانش رسید؛ در حالی که پسر دیگرش را شیرشاه سوری از هند بیرون راند و یک دولت مستعجل افغانان را در هند بنیاد نهاد.

سرانجام خاندان تیموری سلطنت مستحکمی را در هند تأسیس کردند؛ پایتخت را از کابل به دهلی انتقال دادند و سرزمینهای هموار افغانستان، میان هند و ایران تقسیم شد، ولی کوهنشینان از هیچیک فرمان نبردند.

در آغاز سدهٔ ۱۸ قبیلهٔ فلجی [= غلزایی ، فلجایی] امپراتوریی تأسیس کرد که ایران را در بر میگرفت و حدود غربی آن به مرزهای کنونی امپراتوریهای روسیه و ترکیه میرسید؛ امّا تنها بخشی از افغانستان را به زیر فرمان در آورد. نادرشاه آن دودمان را برانداخت و بخش مهمی از افغانستان را به ایران منضم ساخت. با مرگ نادر دودمان سلطنتی کنونی افغانستان بنیاد نهاده شد که در اوج قدرث، قلمروش از کرانه های دربای خزر تا رود سند و از رود آمو تا رود جمنا گسترش داشت.

پس از بررسی این حقایق که در منابع معتبر تاریخی آمده است اکنون میپردازیم به آنچه که افغانان محود در مورد اصل و نسبشان میگویند. این گزارشها قابل توجه است و پیش از این نیز مورد بررسی یک خاورشناس نامی قرار گرفته است.

### اصل بنی اسرائیلی ؟

براساس این عقیده آنان از دودمان افغان Afghaun پسر ارمیا Irmia یا برکیا Berkia [برخیا؟] پسر سائول Saul پادشاه اسرائیل اند. و همهٔ تاریخهای این ملّت از میثاقهای یهود، از ابراهیم تا روزگار اسارت آغاز میگردد.

روایات آنان در مورد میثاقها Transaction ـگرچه گاهی با افسانه آمیخته است با روایات دیگر مسلمانان مطابقت دارد و با انجیل در اصل اختلاف چندانی ندارد. آنان میگویند که چند تن از فرزندان افغان پس از اسارت به کوههای غور کوچیدند و گروهی دیگر به حومهٔ عربستان رفتند.

این روایت به هیچ وجه دور از امکان نیست. مُحقّق است که ده قبیله از دوازده قبیلهٔ یهود پس از بازگشت برادرانشان به یهودیه Yudea در شرق ماندند و این فرضیه که افغانان از دودمان آنانند به آسانی و طبیعتاً ناپدید شدن یک قوم و منشأ قومی دیگر را آشکار میسازد.

حقیقت دیگری نیز مؤید این داستان است. در روزگار [حضرت] محمد[ص] یهودیان بسیاری در عربستان سکونت داشتند. و بخش مهمی از آنان یهودیان خیبر بودند. خیبر اگر چه اکنون نام قبیلهای

در افغانستان نیست، اما نام ناحیهای هست. این نظر قوی مینُماید و شاید درست هم باشد؛ ولی چون بدقت بررسی شود مبتنی بر روایتی مبهم است واین روایت هم آمیخته با بی ثباتی و تناقض است.

#### قيس ياعبدالرشيد

موزخان افغان در مورد شجره و نسب افغانان میگویند که بنی اسرائیل، هم در عربستان و هم در غور، ایمان به توحید و صفای عقیده شان را حفظ کرده بودند و با ظهور پیامبر بزرگوار، خاتم پیامبران (حضرت محمده س») افغانان فور دعوت برادران عرب خویش را به سرداری خالدبن ولید که با فتح سوریه به شهرت رسیده بود ـ پذیرفتند. افغانان به سرداری قیس که سپس عبدالرشید نام گرفت به یاری دین حق شتافتند. از سویی مورخان عرب نسب خالدبن ولید را به یک قبیلهٔ معروف عرب می رسانند و از قیس در شمار صحابه و انصار نامی نمی برند و از یاریگری افغانان باد نمی کنند.

موزخان افغان هم اگر چه میگویند شمار افغانان در غزوات اعراب بسیار بود واگر چه از مطایبه ای که به حضرت پیغمبر نسبت می دهند (که زبان پشتو را زبان دوزخ خواند) معلوم می شود که گروهی بسیار به زبان خاص ملّی خویش سخن میگفته اند، امّا در جای دیگر بدون تردید همهٔ ملّت را دودمان همان قیس می دانند که در آن جنگها فرمانده بوده است.

اگر نیاز به دلیل دیگری برای رد این بخش تاریخ باشد، آن استدلال را مورخان افغان خود بیان داشته اند که میگویند: سائول به چهل و پنج پُشت به ابراهیم و قیس به سی و هفت پشت به سائول می رسد.

نخستین روایت باکتب مقدس مطابقت ندارد و به حساب روایت دوم برای سی و هفت نسل ششصد سال زمان لازم است ۱.

اگر به حقایق یادشده این راهم بیفزاییم که سائول پسری به نام ارمیا یا برکیا نداشته است و اگر به خقایق یادشده این راهم بیفزاییم که سائول پسری به نام ارمیا یا برکیا نداشته است و اگر بیذیریم که نوادهٔ او افغان بوده است. و اگر این باور ساده را بپذیریم که ملتهای بدوی روایتهایی را بسر میگزینند که بر پیشینهٔ دراز تاریخی شان دلالت کند، در این ناگزیریم که دودمان یهودی افغانان را

۱- این شماره از «تاریخ شیر شاهی» گرفته شده و «تاریخ مرضع» رقم بزرگتری میدهد و سپس چهل و پنج نسل را از ابراهیم تا یعقوب بر میشمارد.

چنان بدانیم که دودمانهای رومیان و بریتانیان را برخاسته از ترواها Trojan و ایرلندیان را برخاسته از میلزیان Milesian یا برامینیان Bramins میشمارند <sup>۱</sup>.

۱- این موضوع به اختصار توسط ویلیام جونز William Jones و در یبادداشتی توسط وانسی تارت Wansittart ترجمه شده است (بررسیهای آسیایی، ج۲، عنوان ٤). این دانشمند برجسته میخواهد این نسبنامهٔ فرضی را بر پایهٔ چهار دلیل تقویت کند:

نخستین دلیل او وجود شباهت میان نام هزاره و ارسارت Arsareth است. ارسارت نام سرزمینی است که به قول اصدراز Esdras یهودیان به آنجا پناه برده بودند؛ امّا این دلیل که در اصل هم قناعت دهنده نبود، بها اپن واقعیت باطل می شود که ملّت هزاره بعداً در بخشی از افغانستان مأواگرفته و نام خود را به آن منطقه داده است. دلیل دوم مبتنی بر آثار مورخان فارسی زبان است و در متن ذکر شده که آن هم هرگز اعتباری ندارد. دلیل سوم مبتنی بر شباهت نامهای یهودیان و افغانان است؛ امّا آن نامها را هم ممکن است آنان مانند دیگر مسلمانان از عربی گرفته باشند. نامهای باستانی آنان هیچ شباهتی با نامهای یهودی ندارد.

آخرین دلیل مبتنی بر شباهت بین زبانهای پشتو و کلده است که خواننده خود می تواند در این مورد داوری کند.

شاید مشترکاتی در رسوم و رواجهای یهودیان و افغانان باشد؛ اما چنین مشابهتها در میان بسیاری از ملل در یک دورهٔ معین میتواند وجود داشته باشد. اگر چنین مشابهتها ملاک اثبات هویت باشد، پس میتوان ثابت ساخت که تاتارها، عربها، آلمانها و روسها از یک نژادند.

نویسندگان اروپایی ـ بیش از یک تن ـ افغانان را یک قوم قفقازی و با ارمنیان خویشاوند می دانند، امّا تا جایی که به نام قِفقاز ارتباط می گیرد، افغانان هنوز هم در دامنه های سلسله کوه معروف قفقاز (هندوکش) زیست دارند؛ امّا هیچ دلیلی نیست که آنان روزگاری در غرب دریای خزر بوده باشند. در بارهٔ نسب ارمنی آنان هم هیچ اطلاعی در دست نیست. هرچند که ارمنیان پیوسته در این مورد سخن می گویند. ارمنیان حکایت می کنند که افغانان برای گریز از روزه های فرض طولانی مسلمان شدند؛ امّا تاریخ چنان مخالف این حکایت است که نیازی به بیان ندارد.

باید بیفزایم که من شماری از واژه های زبان ارمنی را با پشتو مقایسه کرده ام و هیچ مشابهتی میان این دو زبان ندیده ام. باری چند واژهٔ پشتو را برای یک دانشمند ارمنی که اصرار بر وجود پیوند ارمنیان با افغانان داشت گفتم و او سرانجام گفت که او هیچ مشابهت یا واژهٔ مشترکی نیافته است.

در مورد دیگر زبانهای قفقاز چنین فرصتی نیافتم، امّا در حدود دویست و پنجاه کلمهٔ زبانهای گُرجی را با کلمه های ممادل پشتو مقایسه کردم و هیچ مشابهتی نیافتم که بتوانم افغانان را با اقوام عرب قفقاز پیوند دهم. تنها یک جهانگرد آلمانی که نامش را فراموش کرده ام، در سدهٔ گذشته بسیاری از افغانان را در آنجا دیده است که با ارمنیان ارتباط داشته اند.

## شاخههای ملّت افغان و حکومت آنها

هرچند در مورد نسب نامهٔ افغانان و وجود قیس عبدالرشید گمانمندی وجود داشته باشد، باز هم نسب نگاران همگی نسب افغانان را به او میرسانند و تقسیمات ملّی و حکومت داخلی بر همین شجرهها متکی است.

از آنجاک هر قبیله، برای خرود حکومتی دارد، و در واقع یک جامعهٔ همسود (کامنویلت) Commonwealth را تشکیل میدهد، بهتر است که نخست به مطالعهٔ پیدایش و کیفیت کنونی این جوامع همسود بپردازیم و سپس با توجه به ترکیب آنها به مثابهٔ یک دولت یا کنفدراسیون تحت حکومت یک قدرت مشترک به مطالعه ادامه دهیم.

چهار شاخهٔ بزرگ افغانان، از چهار پسر قیس: سَرَبَن Serrebun فَرفَشت Ghoorghoosth، بیتنی Betnee و کُرله Kurleh پیدا شدهاند، که تاکنون هم به همین نامها باد می شوند.

قبایل افغان خانواده هایی از دودمانهای همین چهار پسرند و هر قبیله به نام نیای خویش یاد می شود.

#### تقسیمات و انشعاب

اگر افغانان را از یک نیای مشترک بدانیم، محتملاً تا شمار خانواده هایشان اندک بود، تحت حکومت مستقیم نیای مشترک خویش می زیسته اند و با افزایش خانواده ها آن چهار گروه از هم جدا شدند و هر یک تحت فرمان گروه بزرگتر بودند. هنگامی که در سرزمین گسترده ای پراکنده شدند، قبایل هر شاخه از هم دور افتادند و پیوندها شست تر شد و سرانجام هر قبیله تحت حاکمیت

«بزرگِ» همان قبیله درآمد و از رهبری نیای مشترک رها شد.

آن تقسیمات چهارگانه اکنون کاربردی ندارد و تنها در شجرهنامههای قبایل یاد میشود. این قبایل به پیمانهٔ زیادی خالص و نیامیخته ماندند (و هریک قلمرو خویش را دارند).

آنان هنوز هم حکومت پدرسالاری را حفظ کرده اند و تقسیمات و جداشدن قبایل از یکدیگر هنوز هم بر همان اساس است که یاد شد. هر قبیله چندین شاخه دارد و در قبایل پرجمعیت تر این شاخه ها نیز به گروههای دیگر تقسیم شده اند و هر گروه تحت ادارهٔ رئیس مستقل خویش است. با این همه، آنان نام مشترک وعلائق و منافع خون شریکی خویش را حفظ کرده اند.

هر یک از قبایل یا شاخهای از یک قبیله را اُولِس میگویند که ظاهراً مفهوم مشترك المنافع یا همسود را دارد.

هر اُولس چندین شاخه داردکه هر یک تحت رهبری بزرگ و در مجموع تابع بزرگ (رئیس) اولس هستند. هر شاخهٔ اولس بازهم با شاخههای کوچکتر تقسیم میشود و همین کار (براساس گسترش شاخههای اولس) تکرار میگردد تا آنکه به چند خانواده محدود میشود.

شاخه های کوچکتر نیز هر یک رئیس خود را دارند که او خود تابع بزرگ یا رئیس شاخه ای است که قوم او از آن منشعب گردیده است. هر یک از این شاخه ها به نام نیای خویش یاد می شود <sup>۱</sup>.

۱- این مسأله باید با شجرهای توضیع گردد که انشماب قبیلهٔ غلزی را بیا وضع واقعی حکومت نشان می دهد. از این شجره معلوم می گردد که هرچند بزرگترین رئیس قبیلهٔ غلزی هنوز مقام ریاستش را در میان آن قبایل حفظ کرده است، و شاخههای دیگر هم هر یک خان یا بزرگ خویش را دارند، باز هم شاخههای قبایل به بخشهای کوچکتر تقسیم شده اند و رئیس یا خان مشترکی نذارند! مانند اقوام بوران Boraum و ایزوب Izzub بخشهای کوچکتر تقسیم شده اند و رئیس یا خان مشترکی نذارند! مانند اقوام بوران Boraum و ایزوب draw حکومت آنان را می توان با مثالی شرح داد. من یکی از شاخههای سلیمان خیل و هیسی خیل را که در شجره با نشانه مشخص کرده ام، به گونهٔ مثال یاد می کنم. البته هر خانواده هیسی خیل به خود مستقیماً رئیسی دارد، که آن را اداره می شوند. این رئیس را «ریش سفید» می خوانند. هر ده ـ دوازده رئیس توسط یک پدر مشترک یا بزرگ داداره می شوند. این رئیس را «ریش سفید» می خوانند. هر ده ـ دوازده رئیس توسط یک پدر مشترک یا بزرگ محل که نمایندهٔ ایلی مشترک آنان است اداره می شوند. این مقام را بزرگ یا «میلی» گویند. چند بخش فرعی یک بخش بزرگ را تشکیل می دهند و با یک جا شدن چند بخش یک «خیل» تشکیل می دهند که توسط هی سی خیل به نمایندگی نبای مشترک احمدزی اداره می شود. احمدزی و سه طایفهٔ دیگر «اسماعیل زی» را تشکیل می دهند. اما آنان تحت ادارهٔ یک رئیس مشترک نیستند و رئیس «اسماعیل زی» یا فراموش شده و یا از تشکیل می دهند. اما آنان تحت ادارهٔ یک رئیس مشترک نیستند و رئیس «اسماعیل زی» یا فراموش شده و یا از تشکیل می دهند. اما آنان تحت ادارهٔ یک رئیس مشترک نیستند و رئیس «اسماعیل زی» یا فراموش شده و یا از تشکیل می دهند. اما

از دودمان اسماعیل و پیچ (Pich) «سلیمان خیل» به وجود آمده است کسم رئیسش ـ احمد خان ـ به مثابهٔ نمایندهٔ سلیمان است. در حال حاضر خانوادهٔ «اربوب» (Irjub)که از «سلیمان خیل» و «علی خیل» به وجود

بزرگ یا رئیس یک اولس را «خان» گویند که همیشه از اصیل ترین خانواده ها انتخاب می شود. این گزینش غالباً در صلاحیّت شاه است. شاه می تواند یک خان را به خواست خود برکنار نماید و فرد دیگری از نزدیکان او را جانشینش سازد. در برخی از اولسها مردم خان را انتخاب

آمدماند، چنین رئیسانی ندارند که از «اربوب» و دیگران ممتاز باشند؛ امّا رئیسانِ «اسماعیل خیل» و «علی خیل» و دیگر خیل» و دیگر طوائف همه ریاست عبدالرحیم خان ـ رئیس تمام قبیلهٔ غلزی ـ را می پذیرند.

توضیح می دهم که پس از این از بخشهای بزرگ افغان با نام قوم یا قبیله و از اجزای آنها با نام بخش و طایفه یاد خواهد شد و چون از آنان مستقل یاد کنیم اولس خواهیم خواند و اجزا را با نامهای طایفه، خیل و جز آن ـ در ارتباط با اولس موجود در میان آنان ـ خواهیم خواند.

«خیل» عربی است؛ یعنی گروه و جمعیت. «زِی» پسوند نامِ قوم است؛ یعنی «زاده» مانند Mac در میان اسکاتلندیان.

اصطلاح «ملک» در عربی به ممنای شاه است. افغانان رئیس یک بخش فرعی را ملک گویند. «مِشر» تصور میکنم از کلمهٔ «مشاور» گرفته شده است.



هر یک از این شاخه ها به شاخه های دیگر تقسیم می شوند و در خط انشعاب تابع رئیسال بزرگترند.

میکنند. در هر دو حالت تا حدی به اصالت و بیشتر به سن و سال و پختگی و تجربهاش اهمیت داده میشود. بلاتکلیفی در جانشینی گاهی منجر به بروز اختلاف میگردد.

اگر خان بمیرد، دو تن یا بیشتر از پسرانش میکوشند در میان مردم هواخواهانی بیابند و یا با پرداخت پیشکش و قبول تعهداتی شاه را به انتصاب خویش راغب سازند و یا وزیرانش را رشوه دهند.

پس از انتخاب جانشین خان هم گروههای ناکام که نامزد این مقام بودهاند، به مبارزه ادامه می دهند و گاهی ـ بندرت ـ چنین اتفاقی منجر به انشعاب بخشی از اولس می گردد. بیشتر به توطئه ها در دربار ادامه می دهند و گاه عامل جنگ در اولس می شود که حمایت یکی از قبایل دشمن را همراه دارد.

در جریان جنگهای داخلی گروهی که در کسب مقام خانی ناکام شده است، با مُدّعیِ تاج و تخت همدست می شود و به نفع حزب خویش او را به قدرت می رساند و خود نیز به نوایی می رسد. رئیس بخش فرعی را مردم از یک خانواده کهن بر می گزینند. در واحدهای کوچک اجتماع تقدم به صورت طبیعی تعیین می شود؛ مثلاً رئیس یک بخش متشکل از ده ـ دوازده خانواده پیرمردی است که رهبری فرزندان، برادر زادگان و نوادگانش را به عهده دارد.

ادارهٔ امور داخلی یک اولس در دست خانان و شورای رهبرانِ بخشها است. این شورا «جرگه» نامیده می شود. خان ریاستِ جرگهٔ بزرگ را به دوش دارد و جرگه متشکل از بزرگانِ شاخههای اصلی اولس است. هر خان جرگهای از بزرگانِ بخشهای تابعه تشکیل می دهد و بخشها نیز جرگهای دارند.

اعضای جرگههای فرعی با احساسات وتمایلات مردم خویش آشنا هستند یا اینکه می توانند آنان را به پذیرش نظرات خویش راضی سازند.

در موضوعات کم اهمیّت یا اضطراری، خان بدون مشورتِ با جرگه تصمیم میگیرد. در چنین مواردی اعضای جرگه نیز بدون مشورت، عقایدشان را به بخشهای تابعه ابلاغ میکنند. اما در موضوعات مهم که شرایط ایجاب کند، پیش از هر فیصلهای علایق و تمایلات همهٔ افراد قبایل ارزیایی میشود.

این نظام حکومتی در شرایط معینی ـکه بیان خواهد شد ـ به هم میخورد؛ شرایطی که بندرت دارای چنین نیرویی میگردد. پس نمونهای باید ارائه داد که با حکومت تمام قبایل مطابقت داشته

باشد. البته مواردی هست که حلقه ای از قدرت ـ از خان تا بزرگان خانواده ـ از آن برکنار باشند <sup>۱</sup>. در چنین موارد یک شاخه یا طایفه بدون گسستن علایق از مقامات بالاتر، تا حدی در امور داخلی خویش آزاد است که نه شاخه ای تابع اولس است و نه هم یک اولس مستقل.

#### روابط جرگه و خان

گاهی هم تمام این اصول دگرگون می شود. گاهی ـ بندرت ـ خان خودسر و مستبد می گردد، و بدون مشورت و مراجعه به جرگه اقدام می کند. دیگر رهبران هم در تبعیت از او روش مستبدانه ای می گیرند. امّا غالباً رئیسان از یاد می روند و هر بخش فرعی، محله و حتی خانواده علایقشان را با رئیسان بالاتر می گسلند و به نفع و خواست خویش عمل می کنند.

این نابسامانی با تعیین یک حکومت موقت رفع می شود. شخصی که براساس قابلیت به این کار گماشته می شود، دیکتاتوری است که در حالت جنگ یا دیگر موارد لازم قابلیّت فوق العاده ای دارد و پس از پایان یافتن دورهٔ مأموریت، دوباره به هیأت یک فرد عادی در می آید.

شرایطی که قدرت خان به آن وابستگی دارد، قابل ذکر است. در میان اقوام و قبایلی که تابع شاههند، تحصیل مالیات شاهی، تنظیم شبه نظامیان (ملیشهها) و حقوق و مواجبی که برای انجام این وظایف میگیرد، نفوذ خان را افزایش میدهد. رفتار و اخلاق او نیز بر نیرو و نفوذ او اثر میگذارد. دارایی خان که امکان داشتن خدمه و محافظان را فراهم میسازد و می تواند با پرداخت حقوق به بزرگان اولس فرمان دهد، نیز از عوامل افزایش قدرت او است.

از طرفی، هرگاه قبیله، کوچک یا منطقهٔ آن محدود باشد، سران بخشها ـ بزرگ و کوچک ـ غالباً در جرگه جمع میشوند و تمام قدرت اولس متحد میگردد، چنان که خان نمی تواند آن را زیر اداره و خواست خویش در آورد.

وجود رقیب نیرومند در خانوادهٔ خان، تسهیلاتی که بخش تاتراضی قبیله را تابع یک اولس دیگر می سازد و هر موقعیتی که غیرت و حمیّت مردم را برانگیزد، می تواند منجر به محدود شدن قدرت خان گردد.

به صورت عموم، یک قوم و قبیله هرچه بیشتر تابع شاه باشد، بیشتر از خان اطاعت میکند. البته استثنائات آشکاری هم در این مورد هست.

۱- مانند خانوادهٔ فرزندان بوران و ایزوپکه در شجره نشان داده شده است.

وابستگی افغانان در تمام قبایل ـ به رغم عادت کوهنشینان ـ به جامعه بیشتر است تا به خان . در نظر آنان مدیریت و ریاستِ خان در جهت خیرخواهی مردم است و بیگمان این عقیده با مفهوم پدرسالاری آمیخته است؛ بازهم برداشت نخستین که بیان شد قوی تر است. به این اساس قدرت مرگ و زندگی چنان که در میان کوهنشینان در دست خان است، بندرت در میان افغانان مورد قبول است و کمتر پیش می آید که منافع فردی خان، یک قبیله را مجبور سازد تا مخالف شأن و منافع خویش گام بردارد.

افغانان باختری بجز غلجی ها در جنوب ـ شرق با شهروندان خویش درگیری ندارند . امّا در میان قبال خاوری کمتر قبیلهای است که در حالت جنگ واقعی یا خصومت دنباله دار (جنگ گرم و سرد) نباشد. آنان غالباً با هم خصومتهای پایدار دارند، ولی تا شرایط خاصی این خصومتها را بیدار نسازد به خشونت دست نمی یازند. برخی از قبایل (مانند یوسفزیان) هرگز در حالت صلح نیستند.

#### اتحاد اقوام

اقوامی که گاه و بیگاه (مانند قبایل دامان) درگیر جنگ میشوند، اتحادیهٔ (کنفدراسیون) موقت با دیگران تشکیل میدهند و جرگههای همهٔ اقوام متحد در یک جرگهٔ بزرگ برای بررسی طرح صلح یا جنگ، گردهم میآیند.

اقوامی که همیشه درگیر جنگند، اتحادیه های دائمی تشکیل می دهند؛ مانند اتحادیه های گارا Garra و سامیل Saumil در میان بردرانیان، یا سیاه و سفید در نُوسْتْ.

این جنگهاگاهی منجر به غارت و چپاول گروههای کوچک می شود؛ اما با مهم شدن موضوع، خان و جرگه، همهٔ مردان جنگی را فرا می خوانند.

قبایلی که کمتر درگیر جنگ میشوند افراد داوطلب را فرا میخوانند و هرکه سلاحی به دست دارد میآید. در میان اقوامی که گاه و بیگاه درگیر جنگند هر فرد بالغ ناگزیر از خدمت است و یوسفزیان که نبردهای پیاپی از آنان جنگجویان تمام عیاری ساخته است، یک سرباز پیاده در هر قلبه <sup>۲</sup> یا یک سوار در دو قلبه تعیین میکنند.

۱- جنگ قدرت میان فلجیها و درانیان ویژگی خود را داردکه بـا درگـیریهای مـختصر و مـداوم فـرق یکند.

۲- اصلاح کشاورزی، مقداری از زمین، قُلبه :گاو آهن.

عموماً حاضر نشدن در چنین فراخوانیها موجب شرمساری است و در میان اقوامی که مکرر درگیر جنگند، عدم حضور در جنگ منجر به پرداخت جریمه نیز میگردد.

به این ترتیب، گروههای انبوه ولی نامنظم جمع می شوند، زد و خورد غوغا می کند و سرانجام یک طرف بدون تحمل کشتاری بزرگ شکست می خورد. اقوام فاتح، زمینهای دشمن مغلوب را پایمال می کنند و جنگ پایان می بابد. تا اینکه اقوام مغلوب امکان به دست گرفتن سلاح را بیابند و یا انگیزهای دیگر جنگ را دو باره شعله ور سازد. جنگاوران تقریباً همه پیاده اند. بزرگان ـ مانند زمان صلح ـ مقام فرماندهی را دارند. جنگجویان حقوقی نمی گیرند؛ امّا در میان برخی از اقوام اگر اسبی کشته شود بهای آن را به صاحبش می پردازند. این پول از طریق جریمه یا مالیه ای که از مردم گرفته شده پرداخته می شود.

این رسم در میان قبایل شمال ـ شرق رواج دارد. در واقع، آنان تنها مردمانیاند که مالیه می پردازند. حتّی آنان هم وقتی مالیه می پردازند که برای پیشبرد یک هدف مشترک پولی لازم باشد. مبلغ بر حسب نیاز تعیین میگردد.

نمی توانم نمونهای بیاورم که یک خان به نفع خود از مردم مالیه بگیرد. امّا مالیهٔ منظم بر «همسایگان»، جزیه بر هندوان و مالیهٔ اموال تجاری که از منطقهٔ یک اولیس میگذرد، در برخی از حالات به خان تعلق میگیرد. تحصیل دو مورد اوّل را بعداً شرح خواهیم داد.

جمع آوری این درآمدها غالباً توسط افراد صورت میگیرد. مالیهٔ اموال تجاری، هرچندگاهی در میان اولس تقسیم میشود، غالباً به جیب خان میرود. این مالیه را اقوامی جمع میکنند که به شاه اطاعت کمتری دارند. مالیه گاه برخ معینی دارد وگاه در ضمن معامله با بازرگانان تعیین میشود. به هر حال، بازرگان یا در این اندیشه است که باید مالیه بدهد و یا میخواهد با اولس بسازد و مانع غارت اموالش گردد.

در میان همهٔ قبایل بندرت گروهی را می توان یافت که ترتیبات خاص خودش را در پذیرایی از مُلآیان (علماء و روحانیان) و دیگر مهمانان نداشته باشد. این موضوع در آینده شرح داده خواهد شد.

### قانون پشتونولی

در تمام کشور شریعت محمدی (ص) به مثابهٔ قانون عمومی است، که در امور مدنی اولسها تطبیق می شود. امّا قانون خاص امور جزایی و ادارهٔ داخلی، عُرفی «پشتونولی» است. قانون عُرفی

«پَشتونولی» ظاهراً مبتنی بر اصولی است که پیش از تأسیس یک حکومتِ شهری غلبه داشته است.

#### انتقام یا بدل

این باورکه وظیفه و حق هر انسان است که خود مُجری عدالت باشد و انتقام بیدادگریهایی راکه بر وی شده خود بگیرد، در میان افغانان هرگز از میان نمی رود و حق اجتماع که باید گرایشهای معقول افراد راکنترل و نارواها را بازخواست و برای جرایم مجازات تعیین کند، هنوز هم به صورت کامل در میان آنان شناخته نشده است واگر چنین هم نباشد، گاهی به فکر آنان خطور میکند.

این رسم بایست هنگامی رایج شده باشد که حکومت توان حمایت افراد را نداشته است. در چنین احوالی این رواج نه تنها مفید، بلکه لازم است. این رسم در حلقه های ملّت ریشه دارد و گرچه در بسیاری نقاط کشور عذالت از طرق دیگر تأمین میگردد و هر چند مُلآیان مردم را از انتقامجویی برحذر می دارند و حکومت هم آن را منع کرده است، باز هم این کار، حقّ قانونی، روا وحتی افتخار محسوب می شود که هرکس خود شیوهٔ انتقام را برگزیند. کسی که ظلمی در حقش شده باشد، قویتاً حق دارد از ظالم انتقام بگیرد.

چشم به جای چشم و دندان به جای دندان. اگر متجاوز از دسترس مظلوم دور باشد، ممکن است انتقام از خویشاوندان ظالم گرفته شود. در مواردی ممکن است از هر فردی از اقوام ظالم که به چنگ او افتد انتقام بگیرد و اگر فرصت نیابد، شاید سالها انتقام را به تأخیر اندازد؛ ولی مایهٔ شرمساری است که آن را از یاد ببرد، یا از انتقام منصرف شود و بر خویشاوندان و گاهی بر اقوام او فرض است که او را در گرفتن انتقام یاری کنند.

البته چنین انتقامی درگیریهایی تازه می آفریند و نبردهارا داشی می سازد و گاه کشمکشهایی پیدا می شود که از نسل پدران به پسران منتقل می گردد.

تأثیرات درازمدت این نظام، تشویق کشتارهای بیرحمانه است. پیامدهای چنین حوادث خونین و عادت کردن مردم به دیدن صعنه ها شاید برای حقوقدانان مبتدی افغانستان قابل درک نباشد؛ امّا خطرات و بی نظمیهای ناشی از آن را حتماً همهٔ مردم احساس میکنند. این است که در هر قبیله، کوششهایی برای مهار کردن این خشونتها به عمل میآید. در برخی از اولسها، رئیس و بزرگان قوم جانب مظلوم را به گذشت و مصالحه تشویق میکنند. امّا اگر ظلم با جراحت چنان کاری

و عمیق باشد که مظلوم حاضر به مصالحه نشود، او را به حال خود میگذارند تا انتقامش را بگیرد.
در دیگر قبایل یا در واقع بیشتر قبایل یجامعه در چنین موارد با دخالت جدّی طرف را مجبور می سازد تا به فیصلهٔ مردم گردن نهد، یا از میان اولس بیرون شود. در بسیاری از این حلّ و فصلها هدف، آشتی طرفین و از میان رفتن کدورت و پیشگیری از ناامنی است. کسی فکر نمی کند که با قناعت مظلوم، جامعه آزرده می شود یا باید حقی برای مجازات داشته باشد ا. در بعضی احوال، جرگه یا خان یا گر نیرومند باشد ی ننها متجاوز را مجبور می کند تا رضایت مظلوم را حاصل کند، بلکه جریمه ای هم برای دولت گرفته می شود.

تمام محاکمات جزایی در برابر یک انجمن (جرگه) انجام میگیرد. این انجمن متشکل از خانان، ملکان یا بزرگان و ملآیان است. حتی اشخاص با تجربه از طبقات پایین تر انجمن را مساعدت میکنند.

قضایای بُحزئی در انجمن روستا (گلی جرگه) یا در محل حادثه حل و فصل می شود. امّا فیهیهٔ رخدادهای مهمتر در اولسهای منظم، برحسب اهمیت به جرگه، خان و بزرگان قوم ارجاع می شؤد؛ امّا بخشهای غیر تابع مستقّلاً عمل می کنند ".

جرگه را معمولاً یک رئیس محلّی تشکیل میدهد؛ اما در بیشتر قبایل هرکس که بتواند عضو جرگه باشد، می تواند جرگه را تشکیل بدهد. در چندین قبیله کسانی که در جرگه حاضر نگردند باید جریمه پردازند.

پس از گردهمایی اعضای جرگه هرکس روی زمین خشک برجای خویش مینشیند. رئیس جرگه پس از دعای مختصری بیتی را به زبان پشتو میخواند که مفهوم آن چنین است: «همهٔ امور از جانب خداست؛ ولی برای بنده هم اجازهٔ فکر و مشورت داده شده است»

سپس ماجرای مدّعی شنیده میشود و اگر دفاع متهم مفایر آن بود، شاهدان را فرا میخوانند و

۱- این نظر در شریعت اسلامی هم هست که وابستگان مقتول حق دارند قاتل را قصاص کنند یا در مقابل خونبها او را ببخشند. در این حالت داوری به قاضی تعلق میگیرد.

۲- پشتونولی همان اصولی را رعایت میکند که در قانون جزایی مدنی برای جرایم جنایی موجود است. مدعی تا حلّ و فسل موضوع، گاو، اسب یا مال دیگری را از مدعی علیه، نزد خودگرو نگه می دارد. اکنون در قضایای مدنی «پشتونولی» بکلی متروک است. هرگاه قاضی یا نایبش حاضر باشند دعوا به آنان ارجاع می شود. در نواحی دورافتاده که رسیدن به آن دشوار است، انجمن مُلایان موضوع را براساس شریعت اسلامی حل و فصل میکند.

می پرسند تا حقایق کاملاً آشکار شود. اگر ـ چنانکه بیشتر معمول است ـ متهم حقایق را پذیرفت ولی دلایلی برای حقانیت خویش داشت، جرگه موضوع را بررسی میکند و فیصلهٔ مناسب در مورد به عمل می آورد. برای هر مجرم جزایی معین است؛ بجز در میان بردرانیان که جرگه مجازات را تعیین میکند.

این ماجرا پیوسته با تسلیم فروتنانه و پوزشخواهی همراه است و در موارد مهم و جدّی شماری از زنان جوان وابسته به خانوادهٔ مجرم به عقد کسی که بر او ستم رفته و خویشاوندانش در می آیند امراسم تسلیم متهم به مدعی و انتخاب «بَدَل» در برابر یک اجتماع برگزار می شود. همه می دانند که این کار تباید براساس توافق جرگه صورت پذیرد. مدّعی آنچه را که جرگه تعیین می کند باید بپذیرد. سپس طرفین با درود و سلام و گفتن «سلام علیکم» به ضیافت و مهمان نوازی همدیگر می پردازند و در بسیاری از قبایل به این صورت آشتی و صلحی بادوام حکمفرما می شود.

اگر متهم حاضر به شرکت در این جرگه نشود، در برخی از قبایل فیصله یکطرفه در غیاب او صادر میشود. در برخی دیگر از قبایل یا مجرم را به جرگه میکشانند، یا ملآیان به سرزنش او می پردازند و یا داراییاش تاراج و خودش از اولس رانده میشود.

همین رفتار در برابر هرکس که از فیصلهٔ جرگه سرپیچی کند، عملی می شود. جرگه معمولاً ـ در صورت امتناع متهم از پرداخت تاوان معین ـ مدّعی را به تحصیل آن مختار می سازد. جرگه پس از تعیین غرامت در سطح بالا، غالباً مدّعی را تشویق می کند تا مقداری از آن را تخفیف دهد و سخشد.

من نخست با شگفتی دریافتم که جرگه ها بیشتر از بررسی مجرم منهم به تحقیق و داوری در وضعیّت و شرایطی میپردازند که متهم در آن مرتکب مجرم شده است؛ نیز در مورد تاوانی که باید منهم به جانب ستمدیده بپردازد؛ امّا بتدریج معلوم شد که چرا گاهی اعمال خشونت باید پنهان

۱- این عمل ریشه در پرخرج بودن ازدواج و سختگیریهای مالی پدر عروس دارد. در میان افغانان غرب، بدل یک قتل، دوازده زن جوان ـ شش با جهیز و شش بدون جهیز ـ است. جهیز هریک در میان مردم عادی شصت روپیه (۷ پوند و ۱۰ شیلینگ) است که بخشی از آن را امتعه تشکیل می دهد. بَدَلِ قطع یک دست، گوش، یا بینی، شش زن؛ بَدَلِ شکستن دندان سه زن؛ بدل جراحت بالای پیشانی یک زن است. جراحت زیر پیشانی (که بهبود آن یک سال را در بر گیرد) و جرایم کوچک با تسلیم و پوزشخواهی فیصله می شود. در میان افغانان شرقی شمار این زنان جوان در بدل، کمتر و میلغ پول بیشتر و به صورت عموم مجازات سبکتر است. تاوان گیرنده می تواند در صورت تمایل به جای بدل مینی پول بگیرد.

ىماند.

«پفتونولی» به هرکس حق می دهد تا از صدمه ای که به او رسیده انتقام بگیرد و در نظر افغانان تثبیت حق با ننگ و عزّت و شرف هرکس پیوستگی دارد، و نهانکاری جایی ندارد، مگر آنکه گروه به نادرستی وخطای او آگاه باشد. از طرف دیگر تصریح و آشکار شدن حیثیت و اعتبار او نزد همگان یک ضرورت است.

نظرات افغانان را در این مورد می توان با نظرات (انگلیسیها) در مورد دو تل (نبرد تن به تن) مقایسه کرد، که یک صورت منظم و جوانمردانهٔ انتقام فردی است.

در کُل، جرگه های قضایی سازمانهایی مفیدند. در بیشتر موارد، این جرگه ها بیطرفی نسبی را رعایت میکند؛ هرچند نمی توانند از تأثیر دوستیها و دشمنیها دور بمانند وحتی ممکن است گاهی واسطه و رشوه هم در آنها راه یابد.

طبیعتاً شاید کسانی مباحثات این جرگه ها را پرآشوب و نامنظم پندارند؛ امّا من دریافته ام که همیشه چنین نیست و در برخی از قبایل این جرگه ها بسیار منظم و موقرند و به دلیل وجود یک فصاحتِ ابتدایی مورد پذیرش مردم خویشند.

گاهی این جرگه ها، با قدرت فوق العادهٔ خان، غیرضروری و گاهی با عدم رعایت قانون توسط مردم بی اثر می گردند: با وجود این، نیرومند ترین خان هم وقتی موضوع مهمی را روی دست دارد، از مطرح شدن آن در جرگه خوشحال می گردد و در میان درانیان که رئیس قبیله به صلاحیّت تفویض شده از جانب شاه و با حمایت او عمل می کند، بازهم ترجیح می دهد که کارش با مصلحت و مشورت جرگه باشد؛ این ملاحظه در تمام موضوعات و نیز در بحث و بررسی مجازات جرایم رعایت می شود.

همهٔ دعواها ـ در جاهایی که جرگهها رواج کامل هم دارند ـ به جرگه محول نمی شود. شکایت بردن به جرگه نشانهٔ ضعف و گرفتن حق به زور، دلیل عزّت و حمیّت است.

بزرگان و توانمندان (که خویشاوندان بیشتری دارند)، پیوسته ترجیح میدهند که در صورت برابری خسارت طرفین، با هم آشتی کنند و با مراجعه به جرگه، خود را سبک نسازند. این روش تاوقتی اعمال میگردد که جانب مظلوم ـکه به جرگه شکایت برده ـحاضر به آشتی نشود.

در برخی از قبایل جرگه ها تا شکایتی دریافت ندارند مداخله نمیکنند. برخی وقتی مداخله میکنند که فردو طرف حاضر به پذیرش فیصلهٔ جرگه باشند. در بعض قبایل هنگامی که رئیس قبیله

از یک بزهکاری مهم آگاه میشود جرگه را به گردهمایی فرا میخواند.

### بناهندگی و شفاعت

در موضوعات جدّی، مانئی قتل، مجرم غالباً میگریزد؛ امّا اگر نخواهد یا نتواند که قبیلهاش را ثرک گوید، برآن می شود که تسلیم مظلوم گردد واز او بخشایش جوید. به خانهٔ یکی از بزرگان می رود و به او متوسل می شود تا به شفاعتش برخیزد. بر طبق سنّت افغانان، پناهجو و شفاعتخواه بندرت رانده می شود و میزبان، خود را موظف به قبول توسل و شفاعتخواهی او می داند و با تنی چند از نام آوران و آبروداران قوم و سادات و مُلاّیان به اتفاق آن شخص به خانهٔ ستمرسید، می روفد. اکنون اینان همه پناهجو و شفاعتخواه شمرده می شوند. اگر ستمرسیده نخواهد توسیل و شفاعت را پیذیرد، پیش از رسیدن آنان خانه را ترک می گوید و یا پنهان می شود. اگر او را بیابند شخص گناه کار کفن می بوشد و شمشیری برهنه به دست جانب مظلوم می دهد؛ یمنی اینک سر و شخص گناه کار کفن می بوشد و شمشیری برهنه به دست جانب مظلوم می دهد؛ یمنی اینک سر و بخشایش می جویند و در نتیجه او متّهم را می بخشد و تاوان را می پذیرد. این نمونهٔ اقوامی است که بخشایش می جویند و در نتیجه او متّهم را می بخشد و تاوان را می پذیرد. این نمونهٔ اقوامی است که آمیخته از عناصر قومی مختلف نباشند. امّا اگرچه این معمولی ترین شکل جامعه است، باز هم از آمیخته از عناصر قومی مختلف نباشند. امّا اگرچه این معمولی ترین شکل جامعه است، باز هم از امیخته از عناصر قومی مختلف نباشند. امّا اگرچه این معمولی ترین شکل جامعه است، باز هم از امیخته از منامی دارند، مرگه شان مشترک و رفتارشان واقعاً مانند یک بخش است.

### ا**ولسها؛ گسستن و پیوستن**

بخشی از قبیله که اولس خودش را ترک میکند، شاید به یک اولس دیگر بیبوندد و پذیرفته شوذ. این جزء مهماننوازی افغانان است که در چنین موارد به غریبان عنایت خاصی دارند. آنان به تازهواردان زمین میدهند؛ رئیسشان را مقام شایسته ای در جرگه می بخشند و در امور داخلی آزادشان میگذارند. و براستی از موقعیتی برابر با میزبانان برخوردار می شوند به قوانینشان پایبند و از امتیازاتشان بهره مند می گردند و در نبردها و پیمانهایشان داخل می شوند. آنان اگرچه نام اولس از امتیازاتشان بهرومند می گردند و در نبردها و پیمانهایشان داخل می شوند. آنان اگرچه نام اولس پیشین را حفظ می کنند امّا همهٔ پیوندشان با آن می گسلد. گاهی این بخش به اولس اصلی خویش می پیوندد. در قبایل غربی هرگاه میان این اولس و اولس میزبان جنگی درگیرد، این بخش که از میمماننوازی آن برخوردار شده بود در جنگ شرکت نمی ورزد؛ امّا در میان افغانان شرقی آنان مجبورند به کمک اولسی که با آن زندگی می کنند، برخیزند. بخشهای دخیل در مقایسه با اولس جمعیت اندکی دارند.

#### همسايه

آنان که قبیلهٔ خویش را ترک میگویند و بدون آنکه زمینشان را بفروشند به اولس دیگری وارد میگردند غالباً آن اولس ایشان را میپذیرد و زمین هم میدهد. ولی کسانی که زمین خویش را فروخته و از بینوایی ترک قبیله میگویند، در ردیف «همسایه» قرار میگیرند.

در اولس مردمانی هم زندگی میکنند که افغان نیستند و همسایه خوانده می شوند. آنان در جرگه جایی ندارند امّا بخشی که با آن زندگی میکنند حافظ منافعشان است؛ نیز افرادی که با آنان ارتباط دارند، از حقوق و منافعشان دفاع میکنند. حمایت از «همسایه» عمل افتخارآمیزی است و در نتیجه مقام «همسایه» فروتر از فرد اصلی اولس است ا.

در یکی از قبایل گنداپور شمار همسایگان بلوچ و اقوام دیگر خیلی بیشتر از شمار افراد اولس بود. تصور میکنم آنان با نام «همسایه» از همهٔ امتیازات افراد اولس برخوردار بودند. اولس به سبب این ناپایداری مورد شماتت قرار میگیرد. به صورت عموم شمار همسایگان کمتر از افراد اولس است. در برخی قبایل دور از جاده ها دهمسایه ای نیست و همسایه ها عموماً زمین ندارند. مجموعهٔ این قبایل و اقوام مشترک المنافع که گزارش یافت ملت افغان را می سازند و در مجموع دیا تقریباً در مجموع دبا داشتن یک زعیم مقتدر از آن یک دولت ساخته می شود.

شاه، طبیعتاً رهبر قبیلهٔ درانی ـ بزرگترین، دلیرترین و مهذّب ترین قبایل در میان ملّت ـ است. امّا تسلط او بر قبایل دیگر به دلایلی است که خواهد آمد. شاه بر تمام قلمرو نظارت دارد و برای دفاع همگانی بر هر قوم و قبیله، مالیه یا تدارکِ سپاه، یا هردو را مقرّر می دارد. امّا بندرت همهٔ قبایل دارای روحیهٔ متحد و رأی مشترک میشوند. علایق رفاهی هر اولس بیشتر معطوف به خود او است.

برخی از جلگه های اطراف شهرها، بیشتر بخشهای تاجیک نشین افعانستان و همهٔ استانهای برون مرزی کاملاً از شاه فرمان می برند و او می تواند بدون نیاز به قبایل، مالیه بگیرد و بدون کمک قبایل سپاه فراهم سازد. در نتیجه، میان منافع شاه و ملّت تفاوتهای معیّنی است و در موردگسترش

۱- ظاهراً یکی از جنگهای درانیان به سبب ضرری که به یک همسایه رسیده رُخ داده است. همسایه هندوی یک نورزی به روستای دیگری رفته و در بازگشت، به این بهانه که وامدار است گرفتار شخص سومی شده است. رئیسان هر دو روستا به کمک همسایه شنافته و با جانب سوم درگیر نبرد شدهاند تا نجایی که نایب قندهار مجبور به مداخله شده و به درگیری پایان داده است.

قدرت او هم آراء مختلف است.

شاه، درباریان و ملآیان براین باورند که قدرت شاه مانند قدرت دیگر فرمانروایان کشورهای آسیا است؛ امّا قبایلیان گسترهٔ قدرت او را محدود میدانند. این تفاوت عقیده عامل اختلاف در تطبیق فرمانهای سلطنتی میگردد.

#### حکومت و دشواریهای آن

حکومت قبیلهٔ درانی در وجود شاه تمرکز یافته است، ولی او خود را مکلف می داند تا نظرات و علایق بزرگان قوم را محترم بشمارد. او همچنان در امور داخلی قبایل جلگه ها و پیرامون شهرها مداخله می کند؛ اما با مالیه و سپاه دیگران قناعت دارد بدون آنکه در امور داخلیشان مداخله کند کند و این کار برای امنیت عمومی لازم است. یکی دو قبیله خود را از حکومت او مستقل می دانند. اکنون جای بحث مشروح در مورد حکومت شاهی نیست و مختصراً به آن اشاره می شود تا مطالب آینده بر خوانندگان روشن گردد و خود بتوانند در مورد آن قضاوت کنند.

به عقیدهٔ من، به استثنای حکومت جمهوری گونهٔ اولسها، وضع کشور افغان به اسکاتلند روزگار باستان بسیار همانند است. تسلط مستقیم شاه بر شهرها و مناطق متصل به شهرها، اطاعت بی ثبات قبایل نزدیک واستقلال قبایل دورافتاده، قدرت اشراف و خانها و پیوندشان با دربار و ارتباط همهٔ بزرگان قوم با سلطنت، چنان به اسکاتلند باستان شباهت دارد که عنایت به این شباهت فهم مطالب را آسان میسازد.

نقایص چنین نظامی آشکار است. هرگاه خودسری و بی نظمی بسرخاسته از حکومت شبه جمهوری قبایل را بتفصیل در نظر بگیریم، شاید محاسن آن را اندک پنداریم و چنین فرض کنیم که این کشور از انتقام و آرامش یک سلطنت مطلقه ـ هرچند بر پایه های آسیایی ـ نفع بیشتری خواهد برد؛ آما تا حدّی که من پیرامون احوال واقعی افغانان آگاه شده ام، قطعاً بر این باورم که این فرضیه نادرست است.

شاید به آسانی، عدم مداخلهٔ مأمورانِ مردم آزار شاه و نبودن ظلم و فسادی که در آسیا همیشه از این مداخلات نشأت می گیرد، برای ما تحسین آمیز باشد. در میان تشتت و مخاطراتی که طبیعتاً توجه ما را به خود جلب می کند، نباید تأیید و پشتیبانی افغانان را از قانون کنونیشان نادیده انگاریم؛ نیز باید به کار و کسب، دلبستگی، احساس آزادی و عزّتِ نفس آنان که نتیجهٔ یک حکومت مردمی ـ هرچند به شکل ابتدایی آن ـ است اهمیت بدهیم و جرأت ذکاوت و شخصیت والایشان را که آن

اشتغالات و این آزادی هرگز نمی تواند نا توان سازد، در نظر داشته باشیم .

از اهم منافع نظام کنونی آن است که با وجود اندکی بی نظمی، جامعه را در برابر انـقلابهای عمومی و مصائبی که دولتهای استبدادی و مطلقهٔ آسیایی با آنها مـواجـهند، تـضمین مـیکند و مصونیت می بخشد.

در ایران یا هند تأثیرات قدرت یک شاه ستمگر در هرگوشهٔ کشور احساس می شود و جنگهای داخلی که پس از مرگ شاه رخ می دهد کشور را آشفته و مصیبت زده می سازد. گروهی از مردم گرفتار ستم و بی پروایی لشکریانند و دیگران از هرج و مرج برخاسته از زوال حکومتی که می بایست حافظ امنیتشان باشد، رنج می برند و سرانجام یک شاه خودکامه و یا درگیری بر سر تاج و تخت ملّت را چنان به نا توانی و فساد می کشاند که پیش از بهبودیایی به مصیبتی نو مواجه می گردد.

به عکس، در افغانستان، بی نظمیهای حکومت پادشاهی، نه در کار حکومتهای داخلی خللی وارد میکند و نه زندگی مردم را آشفته می سازد. شماری از جمهوریهای سازمان یافته، آمادهٔ دفاع از میهن کوهستانی خویش در برابر هر فرمانروای مستبد هستند و آماده اند در یک جنگ داخلی از تلاشهای مذبوحانهٔ یک گروه دفاع کنند.

بر این اساس، اگر آن را با دو دولت سلطنتی پیشگفته مقایسه کنیم، در می یابیم که پادشاهی ایران، پس از بیست سال آرامش کامل رو به اضمحلال است؛ در حالی که افغانستان به بهسازی مترقی خویش که در طول جنگهای دوازده سالهٔ داخلی حفظ کرده دادامه می دهد. در آینجا همیشه کاریزهای جدیدی ساخته می شود واراضی تازه زیر آبیاری می روند و کشاورزی می شوند. شهرها و پیرامون آنها و اطراف جاده ها واقعاً رو به انحطاطند. دلیلش هم معلوم است که آن مناطق به آسانی در معرض تاراج و تطاول نیروهای رقیب و نظامیان قرار می گیرند.

حتی اگر بپذیریم که سازمانهای افغانستان نسبت به نظایرشان در حکومتهای نیرومند آسیایی،

۱- افغانان طبیعتاً روحیه ای آزاد دارند. آنان که کستر زیر بار فرمان شاهند به خود می بالند و کسانی هم که فرمانبر شاهند، هرچند که چون دیگر ملل شرقی زیر ستم نیستند، نیز آزادی را می ستایند و به تقلید آن دلخوشند و می کوشند براین باور باشند که «همهٔ افغانان با هم برابرند». گرچه نه چنین هست و نه چنین بوده است. باری نزد یک مرد دانا و سالخورده از قبیلهٔ میاخیل منافع یک زندگی آرام و مصون را که زیر فرمان یک شاه نیرومند میسر است، یاد کردم و آن را با نظام آشفتهٔ پر از مخاطرات مقایسه کردم. پیرمرد بگرمی جوابم داد و بر ضد قدرت مطلقه با صدای بلند گفت: با بی اتفاقی راضی هستیم؛ با خطرات راضی هستیم؛ با خونریزی راضی هستیم؛ ولی هرگز به داشتن یک ارباب (آقا) راضی نخواهیم بود.

ناتوانند، نمی توانیم انکار کنیم که مواد و ارکان سازندهٔ یک ساختار ملّی در آنها از ارجحیّت و تقدم برخوردارند. ملتهای دیگر با یک حکومت خوب؛ و می توانند بسازند تا با یک حکومت خوب؛ و می توان مجبورشان ساخت تا وقتی را که می توانند صرف گسترش قلمرو خویش کنند، در حمایت از یک قدرت خودکامه بگذرانند.

شاید قرنها بگذرد تا بردگان هند یا چین بتوانند در حکومت سهم گیرند؛ امّا اگر در افغانستان شاهی به پاخیزدکه نبوغ کافی در متحد ساختن قوم خویش داشته باشد حتماً برای عملی ساختن برنامههایش بر یک حکومت خوب تکیه خواهدکرد.

هر شاه معمولاً شاید بکوشد تا به زور، مردم خویش را مطیع سازد، امّا یک شاه افغان اخیلی پیش از این دانسته بود که فتح سرزمینهای مجاور آسانتر از مطیع ساختن رعایای میهن او است. این است که هر پادشاه ـ به تصور من ـ ناگزیر است که رفتارش را با اعمال خانان هماهنگ سازد ( مانند شاه کنوتی) ۲ و ضرورت در نظر گرفتن منافع عموم آنان را وا میدارد تا مسائل را در یک انجمن عمومی مطرح سازند. این کار موافق ذوق حکومتهای داخلی و هم مؤید شیوهای است که اکنون شاه با سرداران درانی مرعی میدارد. این مجمع یا انجمن عمومی شورایی از اشراف تشکیل می دهد که هم با شاه ـ هرچند بیشتر ـ و هم با مردم ارتباط داشته باشد. در بیشتر اولسها خانان نمی توانند بدون رضایت ملکان مالیه بگیرند یا در کارهای عمومی سهیم شوند؛ ملکان نیز باید رضایت بخشها یا خیلها را جلب کنند. شاید شاه با تقویت خانان و از طریق آنان آنچه از مردم ناراضی میخواهد به دست آرد؛ امّا تا او به وسایلی بزرگتر از آنچه در دست دارد متوسل نگردد موفقیتی اندک خواهد داشت و اگر خواهان کمک عمومی و صمیمی باشد، باید در چارچوب نظام كنوني رضايت ملّت را جلب كند. به اين ترتيب خانان موظف خواهند بود ـ چنانكه هستند ـ تا قبایلشان را به پرداخت مالیات عمومی تشویق کنند. آنان بیاطلاعی مردم از نیازهای مبرم ملّی را مانع پرداخت مازاد بر مالیهٔ ثابت میدانند و مطمئناً مصلحت غیرطبیعی نخواهد بود اگر قبایل راضی شوند تا یکی دو تن از هوشیارترین ملکان خویش را به وکالت به دربار بفرستند تا در آنجا از جریان امور اجتماعی مطلع گردند. به این ترتیب، یک مجمع منتخب تشکیل خواهد شد که در آن هر فرد با وكيلش پيوند نزديك خواهد داشت و هم او را زعيم طبيعي و موروثي شان خواهند شمرد.

١- احمد شاه.

۲- در روزگار شاه شجاع هیچ کاری بدون مثورت بزرگان درانی صورت نمیگرفت.

آنان از مردمانی نمایندگی خواهند کرد که عادتاً بزرگان خویش را محترم می دانند و در قبول یا رخ پیشنهادهای بزرگان بحث می کنند. افراد مسلح (ملیشه های) قبایل می توانند سپاهی را تشکیب بدهند که مانع هر تهاجم خارجی گردد؛ در حالی که شاه توان لحظه ای مقاومت در برابر اتحد عمومی رعایایش را ندارد. با اندک دگرگونی، اتحادی در میان جرگه ها و قضات انتصابی شاه به وجود می آید که بخوبی مجری عدالت باشد؛ و حکومتی که با این ترتیب تأسیس می گردد، حکومتی خواهد بود که می توان آن را در جهت سعادت و ارتقای ملّت تصوّر کرد. این رؤیای خوشی است که ما با توجه به ترکیب حکومت افغان پیش خود مجتم کردیم؛ امّا با نگرشی کوتاه قانع خواهب شد که عملی شدن این نظارت هرگز محتمل نخواهد بود.

نمونهٔ حکومتهای مطلقهٔ مجاور و تأثیراتی که دربار کابل ازآنها گرفته است، این امید را که شه و بخشهایی چنین طرحی را عملی خواهد ساخت، باطل می سازد و این بیم بیجا نیست که در جوامع و بخشهایی مختلف ملّت اصول دفع و بی اتفاقی چنان نیرومند گردد که نتوان بر آنها غالب شد؛ مگر با نیرویی که این جوامع و بخشها را بتواند متحد بسازد که در آن صورت می تواند تکرویهای هر بخش را ناتوان سازد یا از میان ببرد .

۱- چنین نشانه ای در حکومتهای روستایی در هند موجود است که با نظام موجود اولسهای افغان همانندی دارد. بقایای آن که با تحتل فشارهای دراز مدّت هنوز برچاست، برای رهایی حکومت از بی نظمی تسهیلاتی دا به وجود می آورد و در مسائل دشوار راه حلهایی می یابد که باید جهانگردان در مرکز هند به آن برخورده باشسساین وضمیّت در برخی از نواحی رو به توسعه است که ظاهراً حکومت بکلی از آنها خود را عقب کشیده است.

# ازدواج، وضع زنان، رسم و رواج...

افغانان باید پول بدهند و زن بگیرند و این رواج در شریعت اسلامی به رسمیت شناخته شده او در بخش مهمی از آسیا ـ حتی در چین که اسلام در آنجا ناشناخته است آ ـ نیز رواج دارد. این هزینه یا بها به تناسب وضع مالی خانوادهٔ داماد فرق می کند و تأثیرش این است که زن ـ با آنکه عموماً با او رفتار خوبی می شود ـ به مثابهٔ ملکیت در می آید. شوهر بدون هیچ دلیلی می تواند همسرش را طلاق بدهد، ولی زن این حق را ندارد؛ او می تواند تحت شرایط معین نزد قاضی از شوهر طلاق بخواهد؛ که این کار هم کمتر عملی می گردد. اگر شوهر پیش از همسرش بمیرد و زن دو باره ازدواج کند پولی که شوهر پرداخته است به خویشاوندانش مسترد می گردد؛ اما در میان افغانان رسم است که برادرمرده همسر او را به عقد خویش در می آورد. این رسم در میان یهود هم هست و برای برادر شوهر توهین است که همسر برادر متوفایش را بدون رضای او به دیگری بدهند. با این همه، زن مجبور نیست که به زور به عقد کسی در آید و اگر فرزند داشته باشد ترجیح می دهد مجرد بماند.

#### سنّ از**دوا**ج

سنّ معمولی ازدواج در میان افغانان برای مردان بیست و برای زنان پانزده یا شانزده سال است. مرد بی پول معمولاً تا چهل سالگی مجرّد میماند و زنان گاهی تا بیست و پنج سالگی مجرّد میمانند. از طرفی، ثروتمندان گاهی پیش از بلوغ ازدواج میکنند. در میان افغانان شرقی پسران در

۱- [ ظاهراً مؤلّف مهر شرعي را با شيربهاي عُرفي يكي دانسته است ].

٢- [ گويا مؤلف اطلاعي در مورد چين و مسلمانان چين نداشته است ].

پانزده سالگی با دختران دوازده ساله واگر از عهدهٔ مخارج برآیند زودتر هم ازدواج میکنند. در میان افغانان غربی، مرد تا خوب به پختگی نرسد و ریش در نیاورد، زن نمیگیرد. غلجیان بازهم دیرتر ازدواج میکنند. در تمام نقاط مملکت سنّ ازدواج با استطاعت مالی پسر برای پرداخت شیربها (= پیشکش) و توانایی او در ادارهٔ خانواده بستگی دارد.

مردان به صورت عموم همسرشان را از قبیلهٔ خود انتخاب میکنند. افغانان غالباً همسر تاجیک و حتّی فارسی میگیرند؛ امّا خود داشتن دختر و ازدواج او را نشانهٔ حقارت میدانند و در نتیجه ارباب جاه و همهٔ درانیان مخالف ازدواج دخترانشان با مردان دیگر ملّیتهایند.

# انتخاب همسر و خواستگاری

مردانِ شهرنشین فرصت دیدن زنان را ندارند ـ و انتخاب همسر معمولاً براساس مصلحت است. وقتی جوانی در اندیشهٔ دختر معتنی است، یکی از زنان خویشاوند یا همسایه را برای آگاه شدن از نظر واحوال او می فرستد. اگر دختر راضی بود همان زن رضایت مادر و پدر و خانوادهٔ دختر را هم بررسی میکند. اگر فضا مساعد بود موضوع را آشکارا بیان کرده و برای اعلام رضایت، روزی معین میشود. در روز موعود پدر پسر با تنی چند از مردان نزدِ پدر دختر و مادر پسر با چندتن از زنان نزد مادرِ دختر میروند و پیشنهادشان را مطرح میکنند. خواستگار یک انگشتر و شال یا هدایای دیگر به عروس آینده می فرستد و پدر پسر از پدر دختر می خواهد تا «پسرش را به نوکری خود بپذیرد». پدر دختر جواب می دهد: «مبارک باشد» Mobaurik Baushud سپس شیرینی می آورند و به هردو طرف بخش میکنند. به آرامی فاتحه یا آیاتی از قرآن (مجید) می خوانند و برای عروس و داماد و آیندهشان دُعا میکنند. پدر داماد برای عروس آیندهاش تحفهای میفرستد و از آن پس آن دو نامزد شمرده میشوند. تا برگزاری مراسم عروسی مذتی سپری میشود. در این مذت خانوادهٔ عروس مشغول تهیهٔ جهیز میشوند، که عبارت است از وسایل خانه، مبلمان، قالی، ظروف، دیگها و ابزار آهنی و برنجی و زیورآلات. در همین مدّت داماد به تدارک شیربها، تهیهٔ خانه و وسایل زندگی خانواده می پردازد. اگر داماد ثروتی داشته باشد نامزدی بیش از دو سه ماه طول نمیکشد. مراسم جشن عروسی شبیه جشن عروسی ایرانیان است (فرانکلین: سفرنامهٔ شیراز) که در اینجا به خلاصهای از آن بسنده میشود.

# نکاح و حنابندان

سند ازدواج (نکاحنامه) را قاضی، با توافق رسمی عروس و داماد، مینویسد (امّا رضای

خویشاوندان شرط نیست). در سند ازدواج حقوق زن در صورت طلاق یا وفات شوهر تعیین میگردد، و سند را قاضی، شاهدان و حاضران ازهر دو جانب امضا میکنند. سپس عروس و داماد دستهای همدیگر را حنا میبندند. شبِ دیگر عروس در حالی که گروهی از مُطربان، خویشاوندان هر دو طرف و همسایگان او را همراهی میکنند، سوار بر اسب در میان شلیک هوایی تفنگها و درخشش شمشیرها به خانهٔ شوهر آیندهاش میرود و دستش را به دست داماد میسپارند و مراسم با صرف غذا پایان می بابد.

# ازدواجهای دیگر

در اطراف هم مراسم ازدواج به همین صورت است. امّا چون زنان اطراف روی نمی پوشند، قید و بند در نشست و خاست زن و مرد اندک است و توافق عروس و داماد می تواند آزادانه صورت گیرد و به مقدمه چینی ها و مذاکراتی که در بالا یاد شد نیازی نیست.

گاهی هم یک عاشق دلیر عروسش را بدون رضای پدر و مادر به دست می آورد. چنانکه در فرصت مناسبی حلقه ای از موی او را قیچی می کند یا نقابش را بر می دارد و او را رسما همسر خویش می خواند. این کار که باید با رضای دختر صورت بگیرد مانع از تقاضای خواستگاران دیگر می گردد و پدر و مادر نا گزیر دخترشان را به عقد دلداده اش در می آورند؛ ابنا چون این کار، جوان را از پرداخت کابین یا شیربها معاف نمی سازد و هم توسط خویشاوندان، کاری حقارت آمیز تلقی می شود، کمتر به این کار اقدام صورت می گیرد. و در صورت راضی نبودن پدر و مادر، عادی ترین کار این است که پسر و دختر می گریزند. این کار خانوادهٔ دختر را بسیار خشمگین عادی ترین کار ابا یک قتل برابر می شمرند و با جدیت تمام در پی یافتن دختر می شوند؛ اما یافتن می سازد و آن را با یک قتل برابر می شمرند و با جدیت تمام در پی یافتن دختر می شوند؛ اما یافتن آنان آسان نیست. آنان به یک ناحیه و قبیلهٔ دیگر پناه می برند و برطبق رسوم مهمان نوازی افغانان از آنان آسان نیست. آنان به یک ناحیه و قبیلهٔ دیگر پناه می برند و برطبق رسوم مهمان نوازی افغانان از آنان آسان نیست. آنان به یک ناحیه و قبیلهٔ دیگر پناه می برند و برطبق رسوم مهمان نوازی افغانان از آنان آسان نیست. آنان به یک ناحیه و قبیلهٔ دیگر پناه می برند و برطبق رسوم مهمان نوازی افغانان از آنان حمایت می شود. افغانان هر پناهنده بخصوص پناهندهٔ مظلوم را می پذیرند.

## ديدار نامزدان

در میان یوسفزیان مرد نمی تواند تا پایان مراسم عروسی همسرش را ببیند و در میان بردرانیان در فاصلهٔ نامزدی تا عروسی باید شرایط متعددی عملی شود. برخی از دامادان با پدر همسر آینده شان زندگی میکنند، و کابین همسر را با خدمت به پدرش مانند خدمت یعقوب در خدمت راشل Rachel ادا میکنند، بدون آنکه در این مدّت نامزدشان را ببینند: اما دیگر افغانان، ایماقان، هزارگان، فارسیوانان، خراسان و حتّی تاجیکان و بسیاری از هندوان آنجا رسم و رواجهای متفاوتی

دارند و نامزدان می توانند دیدار نهانی [نامزدبازی] داشته باشند. در میان آنان با سپری شدن مراسم نامزدی، جوان شب هنگام دزدانه راهی خانهٔ نامزد می شود.

مادر یا یکی دیگر از زنان خانواده او را در انجام این برنامه یاری میکند؛ اما همهٔ این کارها ظاهراً باید از مردان پنهان بماند، زیرا آن راکاری سبک میدانند.

مادر دختر داماد را پذیرا شده به اتاق نامزدش راهنمایی میکند و آن دو تا سپیدهٔ بامداد تنها میمانند و به راز و نیاز و مفازله و ملامسه و همهٔ آزادیها در حدّ معین مجازند، امّا هردو تا انجام مراسم عروسی جدّاً باید از آمیزش نهایی بپرهیزند و مادران، هردو را در این مورد سفارشهای اکید میکنند؛ امّا از آنجاکه نیروی طبیعی بیشتر از پند و نصیحت استگاهی دسته گل به آب میدهند و مواردی دیده شده که عروس هنگام انجام مراسم رسمی عروسی دو سه بچه دارد. امّا چنین افتضاحی بندرت اتفاق میافتد ۱. این کار در میان بزرگان نیز هست. شاه هم گاه دل به ماجراهای نامزدبازی می سپارد.

## تعدد زوجات

شریمت اسلامی داشتن بیش از یک زن را مجاز میداند؛ امّا بسیاری از مردان استطاعت این کار را ندارند. ثروتمندانگاه از حد شرعی ـ چهار زن ـ هم فراتر میروند و دسته ای از کنیزان را نیز نگه می دارند، امّا بینوایان به یک زن خُرسندند.

در طبقات متوسط گاهی دو همسر با چندکنیز مجاز شمرده میشود.

## احوال زنان

وضع زنان بسته به مقام اجتماعیشان است. زنانِ طبقاتِ بالا سراپا پوشیده و از نظرها نهان ولی از همهٔ وسایل آرامش و رفاه برخوردارند. زنان فقرا به انجام کارهای خانه، آوردن آب وامثال این امور می پردازند. در قبایل دوردست زنان همدوش مردان در بیرون خانه کار میکنند؛ امّا در هیچ نقطهٔ آن سرزمین از زنان، چنانکه در هند رسم است، کار نمیکشند. در هند زنان در حالی که در کارهای ساختمانی برابر با مردان کار میکنند، نصف دستمزد را میگیرند.

۱- [ نامزدبازی و دیدازهای محرمانه پس از نکاح شرعی صورت میگیرد. داشتن دو سه فرزند هم گزافه گویی نویسنده است ].

شریعت اسلامی مرد را در تنبیه همسرش مجاز میداند، ولی استفاده از این اختیار دلیل بیاعتباری مرد شمرده میشود.

زنان در طبقات بالا غالباً نوشتن و خواندن را فرا می گیرند و برخی قریحهٔ ادبی خوبی دارند؛ در عین حال نوشتن را برای زن کار مناسبی نمی دانند چون ممکن است با استفاده از این قابلیت به مکاتبه با دلداده ای بپردازد. چندین خانواده را می شناسم که به وسیلهٔ زنان شایسته و خوش قریحه اداره می شدند و در مسائل مربوط به پسراتشان بدون هیچ تردیدی به مکاتبه می پرداختند. این زنان عموماً مادران خانواده اند؛ اما عروسان هم می توانند به مقام بر تر برسند و امتیازات شرعی مردان مانع پیشرفت زنان نمی شود، تا نا گزیر در مقام دوم خانواده بمانند. زنان طبقات پایین تر از همان تفریح و سرگرمیها که شوهرانشان دارند، در خانه برخوردارند و تا جایی که من می دانم تفریح و سرگرمی جدا گانه ای ندارند.

زنان شهری سراپا در پارچهای سفید [چادر] پوشیدهاند و جهان را از سوراخهایی که برابر چشمانشان در این پارچه تعبیه شده است، می نگرند. زنان مرفّه را با این پوشش در بیرون هم می توان دید؛ امّا چون غالباً سوار اسب می شوند دلاق و چاقچور سفید می پوشند تا حالت وکیفیت پاها و اندام را نهان دارد.

زنان در کجاوه ها و بر شتر نیز سفر میکنند. در کجاوه تقریباً می توانند دراز بکشند و بخوابند؛ اما چون کجاوه ها با پارچه پوشیده شده باشد طبیعتاً هوای گرم و دلتنگ کننده ای خواهد داشت.

چنانکه یاد شد، زنان با چادر در شهر گردش میکنند و بخشی از جمعیتی را که به تماشا بیرون می آیند تشکیل می دهند. همچنان در باغها گردهم می آیند و هرچند با دقت در حجابند، مانند زنان هند محصور نیستند و به صورت عموم، وضع زنان در مقایسه با زنان کشورهای همسایه بد نیست. در اطراف، زنان گشاده رویند. و در روستا و خیمه گاه قیدی بر آنان نیست؛ ولی عُرفاً اختلاط با مردان را بی حیایی می دانند و چون مرد ناشناسی را می بینند، روی نهان میکنند و اگر در مهمانخانه منزلشان بیگانه ای را بیبنند کمتر ظاهر می شوند. با این همه، در برابر ارمنیان، فارسیان و هندوان این رسم را رعایت نمیکنند؛ زیرا آنان را به چیزی نمی شمرند. در غیاب شوهر نیز از مهمان پذیرایی میکنند و از مهمان نوازی در یغ نمی ورزند؛ ولی پاکدامنی زنان اطراف، بویژه شبانان بر همه آشکار

مجز در شهرها روسپیخانهٔ عمومی نیست ، در شهرها هم بخصوص در غرب خیلی کم است. رفتن به روسپیخانه را هم بد می دانند؛ امّا اطلاعات فواحش از جهان، معاشرت زیرکانه و هنری که د رجلب مردان دارند، چندان دلکش و تنوع آفرین است؛ که عشوه وناز همسران و کنیزکان نمی تواند مردان ثروتمند را خُرسندگرداند و از جست وجو باز دارد.

#### عشق

شک دارم که در شرق مردمانی مانند افغانان دارای احساسات عاشقانه و رؤیایی دیده باشم. عشقی که در میان آنان عمومیت دارد.

نمونه های گوناگون از عشاق گریزان وجود دارند. عشاقی که دل به محبوبه ای میسپارند و با قبول خطر راز عشق خویش به او آشکار میکنند و به دیاری دور می روند؛ حتی سر از هندوستان در می آورند تا نقدینه ای به دست آرند که برای رسیدن به مقصود بسنده باشد.

در پونه جوانی از همین راهنوردان را دیدم که در دیار خویش دل به دختر ملک سپرده و دختر هم راضی بود. پدر دختر نیز مخالفتی نداشت؛ ولی میگفت که شأن ما تقاضا میکند تاکابین دخترم باکابین دیگر دختران برابر باشد. هردو دلداده سخت آزرده خاطر بودند. و چون جوان بُحز قطعه ای زمین و چند رأس گاو چیزی نداشت ناگزیر راهی هندوستان شده بود. محبوبه اس میل شرمه ای به نشانهٔ پایبندی در عشق به او داده بود و جوان تردیدی نداشت که محبوبه اش تا بازگشت او تنها در انتظارش خواهد ماند.

چنین عشقی را تنها در میان مردمان اطراف میتوان دید که زندگی آزادانه فرصت اظهار احساسات را میسر میسازد؛ حجاب ناتمام هم یاریگر این ماجرا میشود (هرچند نمی توانند باهم در تماس باشند ولی نظارهٔ ممتد، برانگیزندهٔ دلبستگی هردو است). گاه چنین عشقها در طبقات بالا که کمتر توقع می رود نیز دیده می شود. عشق یکی از بزرگان ترکلانی با همسر خان یک خیل یوسفزی چنان نبردی میان دو اولس برافروخت که آتش آن تاکنون شعله و راست.

# داستان آدم خابی و دُرخانی

بسیاری از سروده ها و داستانهای افغانی با عشق پیوسته است و بسیاری از آنها بیانی دلپذیر و عالی دارد. یکی از دلنشین ترین منظومه های عاشقانه، ماجرای دلدادگی آدم خان و دُرخانی را بیان

۱- [ در شهرها هم ـ چه در غرب و چه در شرق ـ هرگز روسپی خانهٔ علنی نبوده است ].

میکند که برای همه آشناست. همه آن را میخوانند و حکایت میکنند و میسرایند ۱.

آدم خان خوشسیماترین و دلیرترین جوان قبیلهاش و دُرخانی هم زیباترین و خواستنی ترین دوشیزگان بود. امّا دشمنی میان دو قبیلهٔ دختر و پسر مانع دیدارشان میگشت؛ تا برحسب اتفاق همدیگر را دیدند و سخت به هم دل سپردند. خصومت خانواده ها دو دلداده را جدا می داشت و شاید از عشق نیز بی خبر مانده بودند؛ تا آنکه خانوادهٔ دُرخانی او را وادار کردند همسرِ خانِ یکی از اقوام مجاور گردد. درد و داغ دو دلداده را در این فرصت می توان دریافت و بخشی از منظومه را همین ماجرا و نامه هایی تشکیل می دهد که آن دو به هم فرستاده اند. آدم خان پس از برداشتنِ موانع بیشماری توانست چندبار دُرخانی را ببیند؛ اما دُرخانی نه تن به شوهر می داد و نه پاسخ به دلداده.

دیری نگذشت که داستانِ دیدارِ آدم خان و دُرخانی به گوش شوهر رسید. او با دلی پر از کین آهنگ انتقام کرد و منتظر دیدار آیندهٔ همسرش با آدم خان ماند. و با تنی چند از خویشاوندان برسر راه در کمین او نشست. پس از نبردی سخت و دلیرانه، آدم خان که زخمی شده بود، گریخت. شوهر دُرخانی می خواست به او چنان وانمود کند که آدم خان مرده است تا بداند که این خبر چه تأثیری بر او خواهد گذاشت.

در فاصلهٔ طولانی دیدارها تنها آرامش دُرخانی، رفتن به باغ و تماشا و آبیاری دو بوتهٔ گل بود که آنجاکاشته و بر یکی نام خود و بر دیگری نام آدم خان نهاده بود. روز جنگ هم او سرگرم تماشای گلها بود که دید ناگهان گل آدم خان پژمرد و دانست که براو مصیبتی وارد شده است و دنیا بر او تاریک شد. هنوز به حال نیامده بود که شوهرش شمشیر خون آلود به کف آمد وگفت: این تیغ که می بینی، آلوده به خون آدم خان است. آزمونی پرخطر بود. دُرخانی نقش زمین شد و در دم جان سه د.

خبر به آدم خان که در نزدیکی رزمگاه زخمی افتاده بود، رسید. چیزی نگذشت که نام محبوبه را به زبان آورد و با آن آخرین نفس راکشید. در فاصلهای نزدیک هردو را به خاک سپردند؛ اما عشق آنان پس از مرگ نیز پایا بود چون سرانجام هردو را در یک گور یافتند. دو درخت از گور آنان سربرکشیدند و بر آن سایه گستردند.

۱- باری نقلی از این منظومه به دست آوردم و با خوشحالی عباراتی از آن را ترجمه میکردم. دریخاکه منظومه را گم کردهام، عبارات ترجمه شده از داستانی است که بعداً یکی از افغانان دیرهبند برایم به فارسی نقل که د.

بسیاری از این داستان، بویژه از فرجام آن که همانند چند داستان اروپایی است ـ شگفتزده می شوند. براستی قابل توجه است که صحنه های چندین داستان اروپایی و آسیایی مشترک است، خاصه داستانهایی که قهرمانان واقعی داشته اند و حوادث آن براستی رخ داده و در تاریخ ثبت شده است. از چندین نمونهٔ آن یک مثال کافی است و آن نیرنگ رها کردن گاوهایی است که بر شاخهای آنها مشعلها آویخته و وانمود شده بود که هانیبال Hannibal از فایوس Fabius هزیمت یافته است. همین داستان با تمام خصوصیتهای آن به یکی از بزرگان افغان انتساب یافته و صحنه رخداد آن در مجاورتِ هرات بوده است. همین گونه، بسیاری از داستانهای ما در آسیا هم گفته می شود. در نیمی از داستان جومیلر Joe Miller میان «تام کیلی گریو ظریف Tom Killigrew» و «دانای معروفِ» شهری از شهرهای مشرق زمین می توان مقایسه به عمل آورد.

## کفن و دفن

مراسم کفن و دفن افغانان همانند دیگر مسلمانان است. چون بیماری را حال احتضار فرا میرسد، ملآیان بر بالینش حاضر میشوند و او را تلقین به استغفار و توبه از گناهان گذشته مینمایند. بیمار کلمهٔ طیبه و دعاهای دیگر را تکرار میکند و رویش به جانب قبله است.

پس از وفات غسلش میدهند و کفن میکنند و به خاک میسپارند. اقوام، مـردم روسـتا و همسایگان بر جنازهاش نماز میگزارند و اگر بضاعتی داشته باشد، قاریان چند روزی بر خاکش فرآن میخوانند.

مراسم ختنه هم در میان همهٔ مسلمانان یکسان و با ضیافت و اِطعام و شادمانی همراه است.

# آموزش، زبان و ادبیاتِ افغانی

همهٔ افغانان کودکان را برای دانش آموزی نزد مُلاً می فرستند. برخی به فراگیری نمازهای پنجگانه، ادعیه و آیاتی از قرآن، مراسم مذهبی، وظایف و تکالیف اسلامی بسنده میکنند. در نواحی پشاور و در میان درانیان سپس قرآن را به عربی فرا میگیرند، بدون آنکه معنایش را بدانند؛ امّا در دیگر قبایل این مرحله را به گونهای بهتر میگذرانند.

این آموزش طبقاتِ پایین است که یک چهارمشان هم سوادِ خواندن زبان خویش را نمی آموزند. ثروتمندان برای فرزندان، مُلاّی سرِخانه دارند، که به او اختیارات یک معلم معمولی مدرسه را تفویض میکنند. مُلاّی مدرّس پسرِ صدراعظم ـکه هنگام دیدار من شانزده ساله بود ـ میگفت که شاگردش را تمام روز مشغول کتابخوانی میدارد.

در هر روستا و خیمه گاه یک سرمدرس وجود دارد که امور زندگی را با قطعه زمینی که به او داده اند و سهمیهٔ مختصری که از معلمانش میگیرد، میگذراند. دفترش گاهی با حجرهٔ پیشنمازِ روستا یکی است؛ امّا غالباً ـ بویژه در نواحی وسیع ـ جای معیّنی دارد.

شهرها مدارس منظمی مانند مدارس کشورهای اروپایی دارند، که در آنها احتیاجات مدرسه را تنها معلّمان تأمین میکنند. در پشاور به یک مدیر مدرسه مبلغی معادل پانزده پنس در ماه پرداخته می شود؛ امّا مبلغ وجه بستگی به وضع مالی پدران دارد. در بیشتر بخشهای کشور پسران با پدران زندگی میکنند و روزانه به مدرسه می روند؛ اما بردرانیان پسران را برای تحصیل به روستایی دور تر می فرستند تا در مسجد زندگی کنند و احتیاجاتشان از طریق خیرات تأمین شود و کمتر با پدر

و مادر رفت و آمد کنند، ولی مکتبداری که پسر را به او سپردهاند مراقب اوست.

مراتب آموزشها در پشاور چنین است:

وقتی چهار سال و چهار ماه و چهار روز از عمر کودک میگذرد ـ طبق دستور پیامبر(ص) ـ به فراگیری الفبا آغاز میکند؛ امّا پس از آن درس را به کناری مینهد تا به شش هفت سالگی برسد. آنگاه حروف وکلمات را میآموزد و اشعاری مختصر از سعدی، در ستایش فضایل و اخلاق ستوده و نکوهش کارهای ناپسند به زبانی روان و زیبا، فرا میگیرد. این درس، برحسب استعداد کودک، چهار ماه تا یک سال را در بر میگیرد. از این پس مردمان عادی تنها قرآن را فرا میگیرند و چند کتاب هم به زبان خودشان میخوانند.

آنان که استطاعتی دارند درس را ادامه می دهند. متون کلاسیک فارسی و قدری دستور عربی (صرف و نحو) می آموزند. پسرانی که می خواهند مُلاّ شوند، صرف و نحو را بیشتر و دقیقتر می خوانند؛ زیرا صرف و نحو عربی دربرگیرندهٔ بخشی قابل توجه ازعلوم است و نمی توانیم آن را می گیرد. صرف قواعد مقدماتی یک زبان بخوانیم. آموزش این بخش گاهی چند سال را در بر می گیرد. هرگاه مُلاّی جوان شایستگی لازم را در این درس پیدا کرد، به پشاور، هشتنگر یا نواحی دیگر که ملاّهای معروف دارند می رود و منطق، فقه و الهیّات می آموزد و به بیش از این نیازی نیست؛ امّا برخی به تحقیقاتشان در اخلاق، علوم ماوراء طبیعی، فیزیک معمول در شرق، تاریخ، ادبیات و پیشرفته تر فقه والهیات به سفرهای دور و دراز ـ حتی بغارا که از مراکز علوم اسلامی است ـ پیشرفته تر فقه والهیات به سفرهای دور و دراز ـ حتی بغارا که از مراکز علوم اسلامی است ـ می روند. امّا پشاور ظاهراً در تمام کشور بیشتر یک شهر علمی است و بسیاری از طلبه از بغارا برای تحصیل علم به پشاور می آیند. هندوستان از نگاه مراکز علمی چندان شهرتی ندارد و ناهمسویی تحصیل علم به پشاور می آیند. هندوستان از نگاه مراکزعلمی چندان شهرتی ندارد و ناهمسویی ایرانیان موجب اجتناب اهل سنّت از مدارس آنان است.

مسلمانان تحصیل علم و ارتقای سطح دانش را موجب رضای خداوند میدانند . به همین دلیل در کنار مدارس شاهی، در هر روستا بنیادهای دیگری برای فراهم آوری تسهیلات به طالبان علم تأسیس گردیده است. در نتیجه، کشور پر از نیمچه مُلایانی شده است که به جای کوشش در ارتقای سطح دانش مانع پیشرفت آن میگردند.

پیش از پرداختن به شرح بیشتر در مورد تحصیلات افغانان بهتر است با زبان افغانی ـکه پشتو نامیده می شود ـآشنا شویم.

پی بردن به ریشهٔ زبان پشتو آسان نیست. ریشهٔ بخش مهمی از واژه های موجود در آن نامشخص است ۱. از جمله واژه هایی که نخست برای افادهٔ معانی اشیاء به کار می رفته و بایست حتماً جزئی از زبان اصلی بوده باشد. گرچه از همین بخش هم کلمه هایی چون پهلار (پدر)، مور (مادر)، خور (خواهر)، ورور (برادر) با زند و پهلوی هم ریشه اند. همچنان اعداد پشتو شباهت بسیاری به اعداد سانسکریت دارد، به حدی که تشخیص میان آنها دشوار است. ریشهٔ بخش مهمی از افعال و ادات نامعلوم است. واژه های متعلق به دین، دانش و حکومت بیشتر برگرفته از فارسی و عربی است. از دویست و هیجده کلمه که با معادلهای آنها در زبانهای فارسی، زند، پهلوی، سانسکریت، هندی، عربی، عبری و کلدانی مقایسه کرده ام، معلوم شد که یکصد و ده کلمه به هیچ یک از آنها ارتباط نداشته و مشخص و اصیل به نظر می رسند ۲.

بخش اعظم کلمات باقیمانده متعلق به فارسی نوین است که برخی از زند و پهلوی به زبان فارسی رسیده و برخی هم که متعلق به آن دو زبان است در فارسی نویس کاربرد ندارد. برخی از این کلمات زند و پهلوی در سانسکریت هم به کار می رود. این سه زبان با هم خویشاوندند. برخی از کلمات تنها در سانسکریت و پنج مش کلمه هم در زبان هندوستانی به کار می رود. هرگاه این فهرست کلمات پشتو با زبان پنجابی مقایسه گردد، شاید کلمات پنجابی هم در آن یافت شود. از این دویست و هیجده کلمه حتی یک کلمه هم کوچکترین نشانه ای از مشابهت با معادلهای عبری، کلدانی، گرجی یا ارمنی نداشتند.

افغانان الفبای فارسی را به کار میبرند و معمولاً به قلم نَسْخُ مینویسند. چون برخی تلفظها را

۱- ممکن است ریشهٔ بسیاری از این کلمات با بررسیهای خاورشناسی معلوم گردد. یادداشت بعدی را ملاحظه فرمایید.

۲- مقایسه چنین صورت گرفته است: نخست فهرستی از واژه های پشتو که به پندار من صحیح بودند - 
تهیه کردم. این فهرست با واژه نامه های زند و پهلوی تألیف آقای اِروین Irvine توسط دوستی که رهین منت 
اویم - مقایسه گردید. این واژه ها از دو پارسی [زردشتی هندی] تحصیل یافته گرفته شده وبا فهرستهای آمکتیل 
دوپرو Anquetil duperron مقایسه شده بود. همان دوست واژه های گرجی، ارمنی، عبرانی و کلدانی را تهیه کرد 
که کلمات پشتو با آن مقایسه گردید. آشنایی من با زبانهای فارسی و هندوستانی - به کمک واژه نامه - برای این 
کار کافی بود. در مورد سانسکریت هر واژه پشتو با معادلهای متعدد آن در امرکوش Amercosh - که یکی از 
پاندیتها آن را می خواند، مقایسه گردید.

پس از تحریر این کلمات فرصتی میشر شد تا در حدود یکصد واژهٔ گردی را باکلمات پشتو مقایسه کنم، که از جملهٔ یکصد و ده کلمه، پنج کلمه پشتوی اصیل و چند کلمه هم در فارسی و کردی مشترک بودند. متأشفم که اکنون فرصت پیگیری این بررسیها را ندارم.

نمی توان با حروف فارسی نشان داد، نشانه هایی به نزدیکترین حروف فارسی برای آن تلفظها افزوده اند. ۱.

پشتو با وجود اندکی خشونت، زبانی مردانه است و به گوشی که آشنا به زبانهای شرقی باشد، ناخوشایند نیست. لهجه های شرقی و غربی نه تنها در تلفظ، که در کلماتِ مورد استعمال هم اختلاف دارند که تا حدی همانند اختلاف میان لهجه های اسکاتلندی و انگلیسی است.

هیچ یک از نویسندگان پشتو پیشینه ای بیش از یک و نیم سده ندارد و تصور میکنم کتابی به این زبان نبوده است که بتواند سندی برای دو چند ساختن این پیشینه باشد. ادبیات موجود در پشتو، برگرفته از فارسی است و ترکیبات آنها بسیار به آثار فارسی شباهت دارد، مگر با خشونتی بیشتر و سادگی برتر. من افزون بر مترجمان، از زبان فارسی، نام هشت یا نه تن از شاعران افغان (پشتو زبان) را دارم.

#### رحمان

رحمان معروفترین شاعر پشتو است که آثارش در قالب قصایدی نظیر قصاید فارسی بیان شده است. در قصایدی که برای من شرح داده شده است ضعفی ندیدم و نمی توان گفت که مستحق شهرتی که نصیبش شده نیست. بسیاری از قصاید فارسی ناهمگونند. حتی اشعار زیبا و تعبیرات ستودنی حافظ در چنان مجموعهای به اندازهای گم شده که از درجهٔ دوم هم پایین تر است ۲.

## خوشحال ختك

خوشحال در نظر من مقامی والاتر از رحمان دارد و آثارش به پیمانهٔ معتنابهی معرّفِ ملّت اوست. اشعارش بسیار ساده و روان و سهل الوصول است؛ امّا بیشتر از روح تسلیم ناپذیر او الهام

۱- این حروف: ت، ر، د، ح (این یکی در سانسکریت هم هست) تلفظی دشوار دارند. یک حرف بسیار رایج در پشتو «غ» است (که در انگلیسی نیست امّا در لهجهٔ نارد امبرلند در واژهٔ پیر Beer تلفظ میشود). ژ (ر) مثلاً در exier و osier در انگلیسی. افغانان به این حروف علاقه مندند که گاف را در واژه های دخیل فارسی به غین تبدیل میکنند. و کلمات دارای حرف ز را با ژ تلفظ میکنند و گاهی حرکات را تغییر می دهند مثلاً روز را روز تلفظ میکنند. افغانان شرقی تغییرات خاص خود را دارند؛ چنان که «ژ» را به «گ» و «ش» را به «خ» تبدیل میکنند مثلاً غوژ (گوش) را غوگ میگویند. زبان پشتو از زبانهای فارسی و هندوستانی با علاقهٔ مفرط آن به حرف «س»که پیش یا پس از یک حرف بی صدا می آید مشخص میگردد واین ادغام یا ترکیب در آن دو زبان ناشناخته است. مثلاً مشرگی (چشم)، سپین (سفید)، شپه (شب)، اسپی (سگ)، پسه (گوسفند)].

٢- [ مؤلف در این داوری چنان آشکارا ستم روا داشته است که نیاز به توضیح یا نقد بیان او نیست ].

گرفته و در آنها احساسات والای آزادی و آزادگی بازتاب یافته است.

خوشحال، خانِ قبیلهٔ ختک در شرق پشاور بود. زندگی او در کشاکش و مبارزه بر ضد مغول اعظم و اورنگزیب گذشت و بسیاری از اشعارش هم میهنان او را به دفاع از آزادی وآزادیخواهی بر میانگیخت و به اتحاد که یگانه وسیلهٔ پیروزی است فرا میخواند. آثار او خود مُعَرِفِ کامل او و کارنامه های اوست. یکی از اشعارش چنین آغاز می شود:

بيا بشنو اين داستان،

که بیانگر نیک و بد است،

هم عبرت است، هم نصیحت،

که دانایان به آن راه میبرند،

من خوشحال پسر شهباز خانم،

شمشيرزن و مبارز.

شهباز خان پسر یحیی خان بود،

جواني بيهمال.

یعی خان از «اکورا» بود؛

شاه شمشيرزنان بود.

هم مردانه شمشير ميزد،

هم تیراندازی سخت کمان بود.

دشمنی که در برابرش به پا میخاست،

بی درنگ راهی گورستان بود.

هم شیرداشت و هم دیگ (یعنی اطعام میکرد)؛

هم مردي داشت ، هم احسان.

همنشينانش ، همه شيرمردان بودند؛

همه باهمت و بخشنده.

مردمانی در همهٔ کارها راست؛

آغشته به خون خویش به خاک رفتند؛

چون همه سرداران بودند. جمعیت قبیله افزون گشت و بیشتر جوانان لایق بودند. از هجرت هزار و بیست و دو بود؛ که من به جهان آمدم.

(سپس او از مرگ پدرش یاد میکند و از اینکه او پس از پدر خانِ قبیله شد و بر سه هزار تن قوم ختک فرمان میراند و با شکوهتر از نیاکانش میزیست. سپس اسبها، بازها و تازیهایش را بر میشمارد و لاف میزند که هزاران تن بر سر سفرهاش مینشستند. پس یاد روزگار نگونبختی میکند و سخت به نکوهش مغول می پردازد و پسر را دشنام میدهد که به امید ترقی به دشمنان میهن پیوست):

من دشمن اورنگزیب شاهم سر به کوه و آبیابان نهاده در پی نام و ننگی پشتونانم؛ امّا آنان دنبال مغولان را گرفتهاند. چون سگ پرسه میزنند. در پیرامون مغولان به بوی آش و نان. به امید ترقی جاه، در پی مناند. دست من به آنان میرسد، ولی روانِ خویش را تباه نمیکنم.،

او در ایسن قسصیده مانند یک شاعر والاس Wallace با دلاوری و روحیهٔ میهندوستی مجاهدتهایش را بیان میکند و اینکه چگونه موفّق شده است سپاه امپراتور مغول را نابود کند. او گاهی سر به کوه مینهد باری به چنگ اورنگزیب مرافتد؛ او را به هند میبرند و سه سال در دژ کوهستانی گوالیار Gwaliar ـ زندان بزرگ دولتی آن روزگار ـ در حجرهای تاریک زندانی

می شود ۱. در زندان شکوائیه ای می سراید که در آن پس از شرح بدبختیه ای خود و کشورش با روحیه ای نیرومند می گوید:

«سپاس پروردگار را، با همه بدبختیها، که نخست افغان هستم، دیگر خوشحال ختک» .

سرانجام ـ نمی دانم چگونه ـ از بند رها می شود. به میهنش باز میگردد. اشعار بسیاری می سراید و به تألیف کتابی در تاریخ افغانان از اسارت بابل تا روزگار خویش ـ می پردازد.

خوشحال شعر زیر را هنگامی سرود که برخی از متحدانش به پیروزیهای درخشان دست یافتند و بیهوش از نشئهٔ پیروزی، هریک جداگانه بر دشمن تاختند و سرانجام به دلیل تفرقه و نداشتن همنوایی شکست خوردند. درآن وقت او به منطقه یوسفزیان رفت و کوشید آنان را به جنگ در برابر مغول برانگیزد. ظاهراً یاران او نیز به صلح تمایل داشتند که در این شعر آنان را نکوهش کرده است. در این شعر از پیروزی افغانان یاد شده و علاقهٔ اورنگزیب به کین توزی و پیمانشکنی تقبیح گردیده است و به افغانان توصیهٔ قانع کننده ای دارد که یگانه راه چاره شان نبرد و یگانه راه زنده ماندنشان اتحاد است.

گفتنی است که از میان بسیاری از اشعار خوشحال، سه شعر برایم خوانده شد و این یکی از آن سه شعر است که بدون گزینش یا با اندک گزینش نقل می شود.

باز این بهار از کجا آمد؟ که هر سو راگلستان کرد، ارغوان، ضیمران، سوسن، ریحان، یاسمن، نسترن، نرگس، گلنار؛ گلهای بهاری همه رنگ هست؛ چرا رخسار لاله رنگین تر است؟ دوشیزگان گلها را چنگ چنگ به گریبان میریزند، و جوانان زیب دستار میسازند.

مغنّی کمان بر چفانه نهاده،

نغمهای در پرده مینوازد.

۱- نک. برنیه Bernier

ساقی، بیا جامی پُر به من دِه!

تا سرشار شوم و عربده آغاز کنم.

جوانان افغان دستها إبا حنا إگلگون كردهاند،

چنانکه باز چنگال به خون صید آغشته میکند.

شمشیرهای سپید را به خون آغشتهاند،

چنان که لالهزار در بهار می شکفد.

آبمَل خان و درباخان ـ هر دو زنده باشند ـ

هیچ کوتاهی نکردند.

بارها درّهٔ خیبر را با خون گلگون ساختند

چنان که رودی از خون در «کرپه» روان شد

کوههای راست قامت،

بارها ـگفتی از زلزله ـ به جنبش آمدند.

اکنون در پنجمین سال،

هنوز چکاچک شمشیر به گوش می آید.

در این راه تباه شدم،<sup>.</sup>

من مُردارم، يا إينان؟

براین سپاه بارها فرباد زدم

امًا اینان کرانند،

نه ملامت را میشنوند نه شکایت را

چون حال يوسفزيان را ميدانم

بهتر که به «دَمغار» بگریزم

سگ ختک از یوسفزی بهتر است

گرچه ختک هم بر سگ برتری ندارد

همهٔ یشتونها، از آنک تا «قندهار»

در [حفظ] ننگ و شرف متحد شدهاند

ببین هرسو چه نبردها شد؟

امًا چرا پوسفزیان را عار نیست؟

نخستین نبرد در «تهتره» پُشتِ کوهها بود

چه چهل هزار مغول تارومار شدند.

خواهران و دخترانشان اسیر دست پشتونان شدند

قطارها اسب، شتر و فیل به غنیمت گرفته شد

دومین جنگ با میرحسین در «دوآب» بود

که سرش چون سر مار بشکست

سپس جنگ «ن**وش**ارکوت» بود

که من خمار از سر مغول پراندم.

سپس جسوات سنگ و شجاعت خان آمدند

که ایمل در «گنداب» دمار از روزگارشان برآورد

ششمین جنگ با مکرم خان و شمشیرخان بود،

که ایمل در «خالیشی» تارومارشان کرد.

تابوديم فاتح و مظفر بودهايم؛

از این پس هم تکیه بر کردگار داریم.

یک سال است که اورنگزیب در برابر ما فرود آمده است؛

حیران و پریشان و دل افگار؛

همهٔ بزرگانش به نبرد آمدهاند؛

شمار کشتگان سیاهش را کِه میداند؟

خزانهٔ هندوستان تهی

و سکه های زر سرخ در دل کوهها فرو رفته است.

هرگز در هیجده [سال]

کسی فکر چنین کاری را نمیکرد.

هنوز تتشان بد است.

از نیت بد پدر را آزرد .

۱-شاه جهان که خلع و زندانی شد.

دیگرکه به او باور دارد؟

که هم بد تیّت است وهم بد عهد، هم مکّار

چارهای نیست؛

یا مغول نابودگردد، یا پشتون خوار شود

اگرگردش گردون همین سان بماند

به خواست خدا، نوبت کار است

آسمان پیوسته به یک رنگ نیست

گه کار به کام گل است و گه خار

در چنین فرصّتی که گاهِ نام و ننگ است،

بنگر این پشتونهای بی ننگ چه کردند؟

هر فکر دیگری از نادانی است.

مجز با شمشیر راه رهایی نیست.

پشتونان در شمشیرزدن به از مغولاناند،

کاش به دانش نیز هشیار میبودند.

اگر اولسها پشتیبان هم شوند،

شاهان در برابرشان روی برخاک مینهند.

نفاق يا اتفاق ـ جهل يا علم،

هرچه باشد کار با خدا است.

بنگر که افریدی و مُهمند و شنواری چه کردند؟

تنها من در اندیشهٔ نام و ننگم.

يوسف فارغ بال گرم كشت و كار است؛

با چنین بیننگی و بیناموسی،

فرجام کار، خود آشکار خواهد شد.

مرا مرگ بهتر از آن زندگی،

که روزگار به عزّت نسپرم.

دراین جهان پایدار نخواهیم بود،

امًا ياد خوشحال ختك خواهد ماند.

نام احمد شاه را در شمار شاعران پشتو نباید از یاد برد. مجموعهٔ قصایدی دارد که خان علوم شرح مفصل و مبسوطی بر آن نگاشته است.

افغانان در کنار سردون اشعار ناب پشتو، آثار بسیاری از شاعرانِ زبانِ فارسی را هم ترجمه کردهاند.

آثار منثور بیشتر در زمینهٔ فقه و الهیّات است؛ اما کتابهایی هم در تاریخ ادوار مختلف کشور خویش نوشته اند. کتابهای تألیفشده به زبان پشتو نباید معیار سنجش علمی آنان قرار گیرند؛ زیرا هنوز فارسی زبانِ تألیف است. تقریباً همهٔ کتابهای علمی به فارسی نوشته شده است.

تعیین شمار نویسندگان این زبان آسان نیست.اگر گزارش نویسندگان و مؤلفان افیفانستان را بنویسیم باید نام چندین تن از بزرگترین نویسندگان زبان فارسی را در آن بگنجانیم؛ امّا اگر بخواهیم آنانی راکه به قبایل پشتون تعلق دارند بنگاریم آن وقت فهرستی مختصر خواهد شد.

بیگمان همهٔ مؤلفان زبان فارسی در افغانستان شناخته شده اند؛ امّا سطح علم و کمال مردم در مقایسه با ایرانیان پایین تر است. کتب علمی شان همان کتابهای رایج در ایران است. نظام درسی و تحقیقاتی شان همانند دیگر کشورهای آسیایی است. در این کشورها هرگاه شخصی تحصیل یافته به عالمی ناشناس برخورد کند، از او می پرسد که چه علومی را فراگرفته است (سؤالی که انگلیسیان باسواد را بسیار به حیرت می افکند). بعد می پرسد کدام کتابها را خوانده است؟ جانب مخاطب پاسخ می دهد که تا فلان و فلان کتاب؛ و پرسنده به مطلب می رسد؛ زیرا آنان، مانند شاگردان مدارس، کتابها را مرتب و منظم می خوانند. این روش مانع از آن می شود که آنان مانند اروپاییان در علوم مختلف مهارت بابند؛ ولی آنچه را که می خوانند بخوبی می دانند. ظاهراً این روش تحصیل علوم باعث رکود چش تحقیق و کنجکاوی و مانع رشد فکری می شود. به همین دلیل، در میان آسیاییان عموماً اشتیاقی به تحقیقات علمی دیده نمی شود؛ افغانان هم از آن جمله اند. با وجودی که آمه منطق و ماوراه الطبیعه بسیار علاقه مندند، در این رشته ها هم پیشرفت معتنابهی نداشته اند. می در می شود به می شرفت معتنابهی نداشته اند.

تشویق شاهان افغان به دانش اندوزی قابل یاد آوری است. احمد شاه شیغتهٔ دانش و ادب بود و هفته یک بار «مجلس علما» در حضور او منعقد می شد. این مجالس با مباحثات دینی و فقهی آغاز می شد و با شعر وادب وعلوم پایان می یافت و گاه تا سپیده دم به درازا می کشید. در ایس

مجالس تیمور شاه هم حضور داشت و معمولاً اشعارش را میخواند. این رسم هنوز ادامه دارد. تیمور شاه هم حضور داشت و معمولاً اشعارش را شعری به زبان فارسی دارد، که نشاندهندهٔ طبع والای اوست؛ ولی میگویند اشعارش را فروغی تصحیح میکرده است.

احمد شاه نیز اشعار بسیاری به فارسی گفته است. رسالهٔ منظومی نزد من است که شاه زمان برای برادرش شاه شجاع نوشته بوده است (هرچند کسی که آن را به من داد گفت که به دستور شاه زمان آن را تصحیح کرده است). می گویند شاه زمان در میان خانواده اش از همه بی سواد تر بوده است. باری مُلایان او را تشویق کردند تا آموزش منطق را منع کند؛ که به قول آنان برای معتقدات اسلامی مُفیر است؛ ولی فرمان او اثری نداشت. تنها گیرندگان فرمانها ـ آبرای آن که فرمان شاهی به نامشان نوشته شده بود] ـ شادمان شدند. از اینکه شاه محمود آثاری داشته باشد، اطلاع ندارم؛ اما شاه شجاع علم عربی می داند؛ شعر نیکو می سراید و در مقام یک پادشاه مردی عالم و فاضل به شمار می رود.

# دین، فِرق و باورها

آیین محمدی(اسلام) یک دین شناخته شده است که در بارهٔ آن کتابهای مفصل نوشته اند و در اینجا نیازی به شرح و تفصیل ندارد؛ مگر در مواردی که افغانان به گونه ای خاص آن را رعایت میکنند.

افغانان به فرقهٔ اهل سنّت تعلّق دارند که سه خلیفهٔ اوّل را جانشینان راستین حضرت معمد(ص) می دانند و تفسیر فقهی و نقل احادیث پیامبر را از آنان قبول دارند. اختلاف آنان با شیعیان در این است که شیعیان خلافت را حق علی - ابن عم پیامبر و خلیفهٔ چهارم - می دانند و می گویند که سه خلیفهٔ اوّل بر او شوریده حق جانشینی او را غصب کرده اند. این فرقه محدود به فارسیان است و دیگر مسلمانان شنّی اند ا

اختلاف میان آنان، هرچند باور ندارم که بر علایقشان اثر جدّی بگذارد، امّا در حدی هست که بتواند خصومتی تلخ میانشان ایجاد کند<sup>۲</sup>.

افغانان درسنخوانده یک شیعه را بدکیش تر از یک هندو میدانند و ناخوشنودیشان از ایرانیان به خاطر مذهبشان، بیشتر است تا به دلایل دیگر.

احساسات افغانان در برابر پیروان ادیان دیگر، تا هنگامی که آنان در حالت جنگ نیستند، عاری از هر خشونتی است. آنان هم مانتد دیگر مسلمانان براین باورند که هیچ کافری نباید به

۱- [ نویسنده خود قبیلهٔ پشتوزبان توری را، که ذکر آن در جای خویش خواهد آمد، شیعه معرفی میکند]. ۲- [ تحریکات استعماری بوضوح در این بیان معلوم میشود].

حالت کفر رها شود. نبرد با کفار نه تنها جایز بلکه شایستهٔ تحسین است. کافران یا باید به اسلام درآیند و یا جزیه بدهند و تصوّر میکنم اگر هیچ یک را نپذیرند سزایشان مرگ است.

این راست است که شاه شجاع در فتح پنجاب، سیکان را ـ تا اظهار خصومت نکرده بودند ـکاملاً آزاد گذاشت و مانع از تعرض بر آنان گردید. هر چند که او هم به تحریک یک مُلآی متعصب کوشید دو تن از سیکان را مسلمان سازد و چون نپذیرفتند آثان را به مرگ محکوم کرد '.

مورخ هندو، نویسندهٔ گزارش جنگ پانی پت Paneeput از خشونتها و قتل عام حتّی در برابر اسیران بسیار یاد میکند و به آن انگیزهٔ مذهبی می دهد. در جنگ هر شیوه ای که دارند، دارند؛ ولی رفتار آنان در کشورشان به هر صورت بهتر از دیگران و قابل ستایش است.

آشکارا از بُت پرستی نفرت دارند؛ ولی هندوان را آزاد گذاشته اند تا در پرستشگاههایشان ـ در قرمسالها ـ به اجرای مراسم مذهبی بپردازند وهیچ کس متعرضشان نمیگردد. امّا حق ندارند در ملاعام عقاید و مراسم مذهبیشان را آشکار کنند یا بُتهایشان را در معرض دید همگان بگذارند. هیچ مسلمان پرهیزگاری ذبح یا دست بُختشان را نمیخورد؛ ولی نه با آنان رفتار ناشایست میکند ونه نفرتی نشان میدهد. هندوان مقیم افغانستان کارها و مشاغل پرمنفعتی دارند و رفاه و آرامش همهٔ افغانان برای آنان نیز میسر است .

بهترین گواه بردباری و گذشت افغانان گزارشهای سیکانی است که به آنجا سفر کردهاند. سیکان عادتاً در کشور خود با مسلمانان مانند طبقات پایین رفتار میکنند و طبیعی است که در برابر توهین و تحقیرشان حساس باشند؛ امّا همیشه از سلوک نیک افغانان یاد میکنند.

یک زرگر سیک (که مردی زیرک بود و به بخشی بزرگ از افغانستان، خراسان، ایران و تاتارستان

۱- افغانی که این داستان راگفت، شرح این عمل وحشیانه را بتفصیل بیان کرد و پایداری سیکان را ستود.
۲- برای من معلوم نیست که بسیاری از افغانان از خوردن غذای تهیه شده به دست هندوان پروایی داشته باشند. از رفتار احمدخان نوروزی، یک خان بزرگ درانی، در حکایت زیر، معلوم می شود پروایی ندارند. البته فارسیوانی که این داستان راگفت، عقیده داشت که طبیعت بدوی احمدخان عامل افعال او بوده است. احمدخان می کوشد رسم و رواج اصیل افغانی را حفظ کند و هم تمام نرمشهای متجددانه را به نظر مساعد ننگرد. داستان از این قرار است:

روزی احمد خان نورزی باکفایت خان ـ یکی از اشراف فارسیوان ـ سوار بر اسب از پشاور بیرون رفتند. در یکی از روستاهای نزدیک شهر فرود آمدند و در سایهٔ درختی به استراحت نشستند. مردی هندو قدحی ماست آورد. طبعاً ظرف ماست.همانند ظروف قصور اشراف نبوده است؛ ولی احمدخان با اشتها شروع به حوردن ماست کرد. آن فارسیوان یاد آوری کرد که شاید ماست پاک نباشد و چون به دست هندو ساخته شده نجس است. احمدخان همین قدر گفت :«هندو چه سگ است که نجس باشد؟» و به خوردن ادامه داد تا قدح خالی شد.

مسافرت کرده بود) مخصوصاً از مهمان نوازیها و مهربانیهایی که در افغانستان دیده بود، همیشه یاد می کرد. به عکس، او در ایران اجازه نداشت از چاه آب بکشد ـ که مبادا آلوده شود ـ و روز بارانی نمی بایست به خیابان می رفت، چون ممکن بود آب باران از بدن او به سوی مسلمانان ترشّع شود و آنان را نجس کند؛ امّا ازبکان رفتاری بهتر با آن سیک داشته اند. البته هندوان باید مبلغی اندک جزیه بپردازند. همچنان برآنان چون نژادی فروتر می نگرند؛ دیگر اینکه در معرض سختگیری ملایان ـ در محدودهٔ قانون ـ قرار دارند. داستان زیر که در منطقهٔ بردرانیان ـ که متعصب ترین افغانان اند ـ اتفاق افتاده است، نشان دهندهٔ سوء استفاده از این وسایل است:

مُلآیی در یک ماجرای عشقی بر هندویی خشم گرفت. به قاضی خبر برد که آن هندو پس از مسلمان شدن دوباره بت پرست شده است (شاهدان نیز سوگند خوردند که چنین است). قاضی فتوا داد که خلاف رضای هندو، او را ختنه کنند. امّا حکم را باید حاکم شهری اجرا می کرد و فرماندار دُرانی برای اجرای آن آمادگی نداشت. مُلآکه از واقعه اطلاع یافت، هزاران مُلآی دیگر را (که در اطراف پشاور بسیارند) گرد آورد. آنان به سوی مسجد جامع شهر تاختند. اذان را قطع کردند و انجام تمام مراسم مذهبی را به تعویق انداختند؛ چنان که گفتی در کشور حالت اضطرار حکمفرما شده است. فرماندار (که نتوانست شاهدان را از شهادت منصرف سازد) نا گزیر تسلیم شد و به دستور او هندو را با شدت و حدّت ختنه کردند. امّا آن مرد بزودی به لاهور گریخت و همان آیین قدیم خویش را اختیار کرد. در میان بردرانیان برخی خود را از یک هندوی همرتبه شان بر تر می شمارند. به یاد دارم که یک ساربان بردرانی که در خدمت من بود، باری با هندویی درگیری پیدا کرده بود؛ به به یاد دارم که یک ساربان بردرانی که در خدمت من بود، باری با هندویی درگیری پیدا کرده بود؛ به خیمهٔ من آمد و با کمال تعجب و حیرت فریاد زد: «عدالت! عدالت! در این اردو هندویی است که مسلمانان را تحقیر میکند». امّا در غرب افغانستان مسلمان از چنین امتیازی برخوردار نیست.

آقای دوری Durie در قندهار درگیریهای متعددی را میان هندوان و مسلمانان شاهد بوده است که در آن هندوان در برابر حریفان مسلمان خویش به خشونت متوسل شده بودند، بدون آن که دیگر مسلمانان برانگیخته شوند.

## رفتار با مسيحيان

باید اعتراف کنم که از رفتار افغانان با مسیحیان اطلاعات کافی ندارم. بی گمان مسیحیان در تمام کشور از آزادی مذهب برخوردارند؛ امّا آقای فوستر Foster (که قولش معتبر است) میگوید هنگامی که مسیحی وار در آن کشور گشت و گذار داشته با او رفتاری نامحترمانه شده و او را به نگاه

حقارت می نگریسته اند. امّا تجارب من بیانگر عکس قضیه است. شاید من که مقام و منصب والایی داشته ام از تحقیر و توهین برکنار مانده ام. یک مسیحی اهل استانبول که ده ـ بیست سال در افغانستان اقامت داشته است و نمی توان او را بی اطلاع دانست در مورد رفتار افغانان با مسیحیان اطلاعاتی به من داد. او از دیگر جهات شکایته ایی از افغانان داشت، امّا همیشه میگفت که افغانان کوچکترین نفرتی از مسیحیان ندارند. او پیوسته مراقب و محتاط بود که بر معتقدات اسلامی نتازد، مگر آنکه از بی بندوباری طرف مطمئن باشد. امّا از جهاتی که ارتباطی با دین نداشت با او مانند

دین، فِرق و باورها

زندگیاش به آن بسته بود با آنان در میان مینهاد.

او نزد همه ـ از هر رتبه و مقام، حتى امام مسجد جامع ارگ شاهى و رهبر مذهبى كابل ـ محترم بود. ماجراى زير بردبارى عمومى مذهبى را ثابت مىكند: او به خاطر ارتباط با مختارالدوله مورد خشم صدراعظم ـ كه با سقوط مختارالدوله به قدرت رسيده بود ـ قرار گرفته و به همين دليل چندى در بالاحصار زندانى بود؛ امّا هرگز مذهبش بهانهٔ آزار نبود.

یک خارجی مسلمان رفتار می شد. بارها شاهد وفاداری خدمهٔ مسلمان او بودم. گاه اسراری را که

در کابل یک روحانی یونانی الاصل کاتولیک زندگی میکند. از یادآوری محترمانهٔ وزیر که در نامه ای معترمانهٔ وزیر که در نامه ای معنوان من، از او شده است برمی آید که با او رفتار خوبی می شود. یک سرباز ارمنی را دیدم که بدکار وغالباً مست بود؛ ولی با او همان گونه رفتار میکردند که با اربابان فارسیوانش.

اما بهترین مدرک این عنوان گزارش آقای دوری است که در لباس یک مسلمان در مغرب این کشور تا قندهار سفر کرده بود. هرچند بارها به مذهب او گمان بُرده و حتّی او را شناخته بودند، هرگز رفتارشان در برابر او تغییر نکرده بود. من به موارد معینی از گزارش (ژورنال) او استفاده خواهم کرد؛ اما از دو فقره یادداشت او نمی توانم بگذرم که نخستین را خودم از او شنیدم و دومی را پیش از دیدار او در یادداشتهایش خوانده بودم. هردو به مسامحه و گذشت ارتباط دارد؛ ولی نخستین موضوع بازتایی روشن از ترکیب احساسات مهماننوازی و آزمندی افغانان است:

«روزی تنی چند از قندهاریان از من پرسیدند: شیعه هستم یا شنی؟ گفتم به مذهب شمس تبریزی هستم که یک آزاد اندیش بود. یکی از آنان گفت تو را می شناسیم؛ نه شیعه هستی، نه شنی؛ فرنگی هستی! این را خیلیها می دانند ولی نمی گویند که مبادا ناراحت شوی. آنان مردمانی مهربانند. اگر تصور می کردند که ثروتی دارم با من بدرفتاری نمی کردند، بلکه دارایی ام را می گرفتند و اگر نمی دادم وادارم می کردند.

این عبارت عیناً از یک نگارش آقای دوری ـ با اختصار ـ نقل میشود:

«آنان مذهبشان را بهترین مذاهب و پیروان دیگر مذاهب را گمراه میدانند وامیدوارند که به برکت عقیدهٔ راستین و والایشان سرانجام همهٔ ادیان دیگر از میان برود (آنان مانند ترکان، تاتاران، عربها سنّی اند و فارسیان را گمراه میدانند). آنان از خصومتی که باعث نابسامانی و تباهی شان گردد می پرهیزند. در این که مذهبشان را بهترین مذاهب می پندارند گناهی ندارند، که به آنان چنین تلقین شده است؛ ولی روحیهٔ بردباری و گذشتشان که ناشی از انساندوستی است آنان را حتی از کوچکترین عمل نا گوار مانع می گردد (هرچند ممکن است در آغاز بخواهند همهٔ انسانها را مسلمان سازند)؛ بسیاری از آنان بی گمان مردمانی آزاد، سخاو تمند، بردبار و با گذشتند !

۱- آقای دُوری از بومیان بنگال بود. پدرش انگلیسی و مادرش هندی بودند. نخست در داروخانهای نسخه پیچی می کرد. پس از چند سال شوق سفر بر او غالب شد (و پس از مدّتی گردش در هند) با جیب خالی از سندگذشت و آهنگ بقداد کرد. از راه کابل به قندهار رفت و چندماه در این دو شهر گذرانید؛ امّا سرانجام از همان راه به هند بازگشت. در ۱۸۱۲م به پونه وارد شد. در جامهای فقیرانه به خانهام آمد. چنان مینمودک اطلاعاتی اندک دارد. من آن روزها مجموعهام را به پایان رسانده و در مورد افغانان در بسیاری از موضوعات هرچه لازم میدانستم نوشته بودم. امّا من غرب افغانستان را ندیده بودم و اگرچه از مردان ساکن افغانستانگزارشهایی مشروح دریافت داشته بودم، بازهم ممکن بود باورهای آنان با دریافتهای مین میناوت باشد. معیارهایی میخواستم که از آنها در تنظیم مطالب استفاده کنم. دیدار یک انگلیسی که افغانستان را دیده بود، برای من بسیار منتنم بود؛ چیزی که فکر نمیکردم میسر شود.گزارش آقای فومتر با همهٔ شایستگی به درد کار من نمیخورد. او بیشتر راهها را شبانه طی کرده و کمترجایی را دیده بود. با اهالی ـ جز در شهرها ـگفت و گویی نداشته و در شهرها هم بسیار با احتیاط عمل میکرده است؛ زیرا ورود به ماجراهای نیازموده را خطرناک می دانسته است. این عوامل مشاهداتش را رنگ خاصی بخشیده بود. افکار او بیگمان از ناگواریهای سفر، که باتوجه به وضع و مقامش در زندگی عادی به آن عادت نداشت متأثر گردیده بود. امّا آقای **دوری** با فقر خو كرده بود. او به رضا و رغبت خويش سفر كرده و در هر جا با مردم نشسته از واقعيت احوال و خصوصيت آنان آگاه شده بود. من که این واقعیت راکشف کردم پیش از آنکه خودم با او در مورد سفرش صحبتی داشته باشد از اوخواستم تا سفرنامهاش را بنویسد. توافق نظرات من و او آرامشم بخشید؛ زیرا توافق نظرات دو تمن که افغانستان را در حالات مختلف دیده بودند می توانست بیانگر درستی نظرات باشد.

سپس وادارش کردم سفرنامهاش را بتفصیل بنگارد و با پرسشهایی که از او کردم معلومات فراوانی به دست آوردم.

تحصیلات او در حدّ امکانات طبقات میانه و پایین مردم هند بود. انگلیسی راخوب حرف نمیزد با آن همه، چندین کتاب از بهترین متون کلاسیک را خوانده بود. واین قدر زبان میدانست تا بتواند اندیشه هایش را به صورت روشن و کامل، حتی گاهی با فصاحت و قدرت، بیان کند. هرچند در بیاناتش تناقضی نبود و با توجه به طبقه و موقعیتش استمدادی شگفت انگیز داشت با این همه، از نیروی فهم کامل برخوردار نبود. یکی از نشانه های این نقص آن بود که تحمل نداشت مذت زیادی را در یک جا بگذراند. به او پیشنهاد کردم با قبول

#### شيعيان

شیعیان را ناخوش تر از هر فرقهٔ دیگر مذهبی می نگرند. با این همه، بسیاری از فارسیوانان، شیعهاند ومقامات و مناصب والایی در دستگاه دولت دارند. تقیه مانع از آن میگردد تا شیعیان از محدودیتهای محسوس رنج ببرند. شیعیان، شاید به دلیل محرومیتهایشان، متعصب ترند و چون مستمع خوبی بیابند، از تاخت بر مخالفان نمیگذرند.

شیعیان از داستان یک سفیر مسیحی به دربار خلیفهٔ پنجم اکه از آل علی(ع) طرفداری کرد و به خاطر حماسهاش شهید شد، نتیجه میگیرند که مسیحیان حقانیّت علی را دریافتهاند. بارها از من خواستند تا احساس و عقیده ام را در این موضوع اظهار کنم ولی من به این بهانه که ملآ نیستم خود را از ورود به ماجرا و تکرار پرسشها برکنار نگه داشتم.

## تعزیهٔ نظامیان بریتانیایی در کابل

باری فرصت یافتم تا روحیهٔ گذشت و بردباری را در برابر اشتباه برخی از نظامیان همراه هیأت مشاهده کنم. در هند، در ایام عاشورا بدون مانعی تابوت آراسته میگردانند. این کار در نظر افغانان ناپسند است. من مسلمانان همراه هیأت سفارت را از تابوت گردانی منع کردم ایعنی دسته بیرون نبرند آنان دستور مرا به عکس دانسته بودند و تنها از حمل تابوت آراسته خود داری کرده ولی در دسته ها با پرچمها و همهٔ آرایشهای دیگر به تعزیه گردانی بیرون رفته بودند. این کار اعضای سفارت خیلی تعجب افغانان را برانگیخته بود؛ اتا کسی واکنش نشان نداد تا یک هفته بعد که مجلس علما در حضور شاه تشکیل شد ویکی از علما سخت بر این عمل تاخت و به شاه هشدار داد که مذهب تسنّن در خطر است. شاه پاسخ داد که در مراسم واعمال مهمانان محترم او نباید کسی مداخله کند. در همین ماه برخی اعمال مشابه در نمایندگی سیاسی مقیم لاهور موجب خشم افغانان معتدل شد. خاموشانه بر اردوگاه هجوم آوردند و هر چند بسرعت توسط اسکورت عقب رانده شدند و سپس توسط رهبر سیکان از آنان دلجویی به عمل آمد، یک افسر و چند تن از افراد سفارت

یکصد و پنجاه پوند در ماه، در مقام یک منشی نزد من بماند. امّا با آن که به تمام معنی به گدایی افـتاده بـود نپذیرفت و به بمبئی رفت تا در آنجا سوار نخستین کشتی عربی شود و به آرزویش که سفر بفداد بود برسد. ۱-إظاهراً داستانِ متعلق به دربار یزید را در ذهن داشته}.

زخمی شدند و آنان هم تلفاتی دادند.

# صوفيان كابل

فرقهٔ دیگر، صوفیان کابل اند که شاید بهتر باشد آنان را در شمار فلاسفه بیاوریم، نه مذهبیون. چندان که جهان بینی مرموز آنان را دریافتهام ظاهراً باور اصلیشان این است که همهٔ آفریدگان ذیروح و بی روح، فریبی بیش نیستند و مجز خدای تعالی وجودی نیست، و پر توی از وجود او بر روح بشر تابیده است. تأمل و مراقبه در این اندیشه، صوفی را به معراج میبرد. صوفی خداوند را در هر موجودی میستاید و با اندیشه و تأمّل در اوصاف پرودگار و با مجست وجوی او در هر جا وهر چیز به این تصور میرسدکه به مرز عشق حقیقی و پایان ناپذیر الهی رسیده است. حتی می پنداردکه این عشق با جوهر او در آمیخته است. در چنین حالی صوفیان، لاجرم اصول هر دینی را زایند میشمارند. مراسم مذهبی و عبادی را رد میکنند و فرقی نمینهند که از چه راهی به خدا تقرب جویند و با مراقبه و تأمّل در خوبی و عظمت او آرامش یابند. این فرقه در ایران تحت فشار است. در كابل هر چند حكومت با آن مخالفتي ندارد ولي ملآيان سخت با آن مخالفند و صوفيه را طرفداران الحاد مىدانند. و پيوسته مىكوشند نظراتى را به آنان نسبت بدهندكه در فقه اسلامى قابل مجازات است؛ ولى ابن كوششها بندرت به موفقيتي ميرسد و شايد يكي از علل ناكامي ابن كوششها ابن ماشدکه با وجود عدم توافق این دو جهانبینی صوفیان خود مسلمانان راستینند. شنیدم که یکی در محاسن تصوف و وسعت نظر در آزادی انسان، که از آن نشأت می گیرد، در حال جذبه داد سخن داد در حالی که در همان انجمن به همهٔ اصول اسلامی پایبندی نشان میداد و هرگونه شکّی را در مورد جاودانگی آتش دوزخ رد میکرد. وقتی دشواری هماهنگی این عقیده با اید تصوفیان گویند بُحز خُدا هیچ وجودی نیست به او خاطرنشان شد، گفت: نظام تصوف بیگمان واقعیت دارد؛ ولی جاودانگی دوزخ هم براساس کلام خداوند ثابت شده است.

به هر حال، فرقهٔ صوفیه رو به ترقی دارد؛ خصوصاً در طبقات بالا و در میان ملایانی که ادبیات می خوانند و عظمت ابهام آمیز تصوف به مذاقشان موافق است. در واقع، علاقه به اسرار، آنان را وا می دارد تا در مورد چیزهای پنهان از نظر، اندیشههای والا داشته باشند.

# درویش افغان در انجمن فراماسونری

حتّی علاقه به انجمنهای پنهان فراماسونری Free omasonary نیز در آنان دیده می شود. بارها در این مورد از من پرسیده اند و بارها نظراتشان را در مورد ماهیت آن شنیده ام. همهٔ این اطلاعات

دين. فِرق و باورها

را از درویشی دریافته بودند که به اروپا سفر کرده و از ورود خویش در این انجمن اسرارآمیز به آنان گزارش داده بود.

او به ساختمان مخصوصی راهنمایی شده و پس از گذشتن از راهروهای پرپیچ و خم و حیاطهای متعدد به آپارتمانی رسیده بود که هشت نفر در آن نشسته و همه بیخود و غرق در جذبه بودند و از سیمایشان نشانهٔ الهام هویدا بود [۱] درویش در لحظهٔ تماس با آن حکیمان در موضوعات بسیار عالی آن قدر چیزها آموخته بود که نمی توانست با سالها زحمت و تحصیل به دست آورد. بیروان مُلاذکی

فرقهٔ دیگر که با تفاوتهایی گاهی با صوفیه ینکی پنداشته می شود فرقهٔ مُلاّذکی است.

مُلاذکی بزرگترین حامی این طایفه در کابل بود. این طایفه منکر حقاتیت پیامبران و واقعیت الهام به آنانند. آنان در حقیقتِ احوال آینده و حتّی وجود خداوند شک دارند. ظاهراً عقایدشان قدیمی و مجموعهای مطابق به مطالب اشعار عمر خیام است. خیام چنان در بیان افکارش بی بند و بار و بی تقوا است که نظیرش را در دیگر زبانها نمی توان دید. خیام به شیوهای خاص از گناه و شرارت سخن میگوید و با چنان الفاظی بر مقدّسات می تازد که باورش ممکن نیست. صوفیان این شاعر را سخت به خدمت گرفته اند. برخی اشعارش را به گونهای دیگر شرح و تفسیر میکنند و برخی شاعر را سخت به خدمت گرفته اند. برخی اشعارش را به گونهای دیگر شرح و تفسیر میکنند و برخی آنها را همچون اظهارات گستاخانهٔ یک عاشق در برابر معشوق می دانند. میگویند پیروان مُلآذکی حداکثر استفاده را از زاعتقاد به رهایی از آتش دوزخ و غضب پروردگار کرده و مردمانی فاجر، هرزه و بی بند و بارند.

با این همه، نظراتشان در میان اشراف و درباریان عیّاش شاه محمود رو به گسترش است.

## روشانيان

فرقهٔ روشانیه در سدهٔ شانزدهم در میان افغانان سر و صدای بسیاری به پاکرد، امّا اکنون رو به زوال است. این فرقه در روزگار اکبر امپراتور مغول توسط بایزید انصاری معروف به پیرروشان ـکه مخالفانش او را پیرتاریک میخواندند ـ تأسیس گردید. اصول عقاید روشانیان و صوفیان یکی است؛ امّا چون او عقیدهٔ تناسخ را نیز برآن عقاید افزود، می توان احتمال داد که عقاید خویش را از جوگیان گرفته باشد که فرقه ای از فلاسفهٔ هندواند و برخی از عقایدشان را با عقاید مکتب تصوف می آمیزند. بایزید نظریات خودش را نیز به آن پیوست که از همه مهمتر اشراق پرتو الوهیت در وجود مقدسان و پیران ـ مخصوصاً خود او ـ است و آنان که نمی خواهند به فرقهٔ او درآیند در شمار مردگانند. و

دارایی وهستی منکران او بر پیروانش مباح است که تنها آنان زندگانند و این وارثان خود آفریده هر وقت بخواهند می توانند بر میراث خویش دست یابند؛ بدون آنکه از مردگان ـ یعنی زندگان صاحب اموال که منکر پیرند ـ پروایی داشته باشند.

بایزید نبوغی فوقالعاده داشت. آیین او در میان بردرانیان بسرعت گسترش یافت؛ چنان که توانست سپاهی منظم فراهم آورد و به مقابله با سپاهیان مغول بپردازد. امّا سرانجام از سپاهیان مغول شکست خورد و پس از درماندگی و ناتوانی در گذشت. فرزندانش کوشیدند فرقهٔ روشانیه را ماندگار سازند و تا مدتی هم موفق بودند؛ امّا پراکنده شدند.

اکنون در رود سند دو صخرهٔ سیاه است که گویند پیکرهای سنگ شدهٔ جلال الدین و کمال الدین پسران پیرتاریک است که به فرمان آخوند درویزه به رود افکنده شدند. این صخره ها هنوز به نامهای جلالیه و کمالیه معروفند که نزدیک گرد ابهایی در محل اتصال رودهای کابل و سند قرار دارند. آنان در نگاه برخی از مردم به اشکالی در می آیند که می توانند با تماس به قایقها آنها را پارچه پارچه سازند؛ همچنان که روح بسیاری را تاکنون گرفته اند.

## آخوند درويزه

آخوند درویزه از تاجیکان بونیر و مخالف سرسخت بایزید بود. او در تمام افغانستان به مثابهٔ یک ولی بزرگ است. تألیفات متعددی دارد که در میان هموطنانش معروف است. با آنچه من از آثارش دیده ام می توانم گفت که اگر نظرات آخوند درویزه در میان سپاه امپراتور مغول تقویت نمی شد، نظریّات پیرتاریک تا مدتها به قوّت خویش می ماند. پیروان او هنوز هم در اطراف پشاور و کوههای بنگش وجود دارند .

## باورهای عمومی

افغانان مسلمانِ سنّی متعهد و پایبند به دینند و بدون مداخله به عقاید دیگران مشغول انجام مراسم عقیدتی وعبادتی خویش میباشند. در گفت و گوی آنان ـ از شاه تاگدا ـ پیوسته افکار مذهبی بازتاب دارد. کمتر جملهای از زبانشان می توان شنید که یاد خدا در آن نباشد. و ذکر خفی نام خدا هم فضای پارسایانه ای به وجود می آورد. مثلاً آنان هیچ ژخدادی را هرچند حتمی و یقینی

۱- بیشتر مطالب مربوط به روشانیه را از مقالهٔ وزین دکتر لیدن در مجلهٔ تحقیقات آسیایی Asiatic Researcs گرفته ام.

باشد، بدون افزودن «إن شاءالله» پيش بيني نميكنند. حتى واقعيتهاى گذشته را بـا ايـن عـبارت ميگويند؛ مثلاً «إن شاءالله من چهل و پنج سالهام».

بسیاری از مردم پیوسته تسبیحی به کمر آویخته دارند و چون وقفهای در گفت و گو پیش می آید تسبیح می گردانند و با گذرانیدن هر دانهٔ نسبیح یک بار نام خدا را یادکنند. امّا بدون ذکر هم چون به سخن دیگران گوش می دهند یا خود سخن می گویند تسبیح نیز می گردانند.

عادت مهم دیگر سوگند خوردن آنان است آن هم با چنان جدیتی که گویی در برابر دادگاه ایستاده اند. اشکال عادی سوگند خوردن آنان این است که «به خدا و پیغمبر قسم» ، «اگر دروغ بگویم بی ایمان از دنیا بروم» ، «اگر دروغ بگویم زنم سه طلاقه باشد». یکی از سخت ترین سوگندها قسم به نام خدا است که سه بار به اشکال « والله ، بالله و تالله» یاد می شود. البته رسم «قسم دادن» میان آنان و دیگر مسلمانان مشترک است. این در واقع نوعی تعهد والتزام است. مثلاً «به قرآن قسم می دهمت که آنچه گفتم به دیگری نگویی!» ؛ «به عیسی روح الله قسمت می دهم که خواهشم را بیذیری». کسی را نمی شناسم که به خاطر چنین تعهدی کاری خلاف میل خویش بکند؛ ولی بهانه خویی است که می گویند: «اگر قسم نمی خوردم چنین کاری نمی کردم».

افغانان عموماً هیچ کاری را بدون فاتحه خوانی (خواندن سورهٔ فاتحه) آغاز نمیکنند و تصور میکنم این رواج تنها متعلق به آنان است. یکی از حاضران سورهٔ فاتحه را میخواند و دیگران «آمین» میگویند. حاضرین در طول قراءت سرها را پایین و دستها را بالا نگه میدارند و چون قراءت تمام شد، دستها را بر صورت و محاسن میکشند.

این تشریفات در همهٔ مراسم مهم رعایت میشود؛ مثلاً آغاز سفر، انعقاد قرارداد، عروسیها و خلاصه بیشتر امور زندگی.

## یابندی به عبادات

هیچ کس منظم تر از افغانان، پایبند انجام مراسم عبادی نیست. نمازهای پنجگانه را سر وقت می خواند. نخستین نماز در اوّل بامداد وآخرین نماز در خفتن ا. مؤذّن آغاز هر نماز را با صدای بلند اعلام می کند. اذان از فراز گلدسته ها آن قدر بلند گفته می شود که به گوش هر مؤمنی برسد: «الله اکبر». صدای اذان متین و خوشایند است. باشنیدن اذان، مردم به مساجد روی می آورند. اما کسانی

١- (اصل: شام).

که به کاری مشغولند، خود را زحمت نمی دهند. کسی که در جمع نشسته واذان را می شنود، آن را تکرار می کند و به نماز روی می آورد. امّا وقتی که من در جمع بودم، برخی همچنان با من می نشستند و بعضی در قسمت دیگری از اتاق سجاده ها راگسترده نماز می خواندند و بدون وضو به نماز می ایستادند ، بی پروا از این که کسی متوجه است یا نه. و پس از نماز دوباره به جمع می پیوستند. نمازگزار رو به سوی قبله، یعنی مکّه دارد. ثروتمندان بخصوص در سفر، برای تعیین جهت قبله، قطب نما همراه دارند.

ادای نماز نه تنها فریضهٔ دینی است بلکه توسط قانون مدنی هم نافذ شده وتارک نماز یا هر فریضهٔ دیگر توسط محتسب پیگیری و مجازات میگردد.

روزه هم به همین طریق نافذ است، و بدقت رعایت می شود. در طول روز از بامداد تا شام نخوردن و ننوشیدن، حتی نکشیدن قلیان دشوار است ولی خارجیان از گرفتن روزه معافند.

ادای حج برای هر مسلمان یکبار در طول زندگی فرض است. بسیاری از افغانان این فریضه را ادا میکنند. معمول ترین راه حج برای افغانان از طریق سند است که مسافران از آنجا به عزم بصره یا مسقط به کشتی مینشینند وبقیه راه را تا مکه از راه زمینی طی میکنند. جاجیانِ مناطق شمال ـ شرق با قایق از طریق رود سند می آیند.

عزم این سفر مقدس آنان را از دستبرد اقوام چپاولگر هم در امان میدارد. بسیاری از حاجیان با استفاده از خیرات به تقویتشان در طول سفر می پردازند.

# بنیادهای خیریه در مکّه

در مکه بنیادهای خیریه زندگی حاجیان را تأمین میکنند. این مؤسسات ـشامل مسجدها و نوعی کاروانسراها ـ به فرمان احمد شاه [درانی] ساخته شده است. چون شمار حاجیان کم باشد مازاد تسهیلات این مؤسسات خیریه میان عربها توزیع میگردد. همین است که عربهاخوش ندارند شمار حاجیان افغان بسیار باشد و از هر فرصتی برای آزارشان استفاده میکنند؛ خصوصاً که به دلیل فارسی زبان بودن، آنان را شیعه می شمرند. افغانان از ترس بربریت و چپاولگری اعراب بدوی داستانها میگویند، و میگویند که بدکار ترین چپاولگران افغان در مقایسه با عربها کودکانی بیش نیستند.

۱- [افغانان و همهٔ مسلمانان وقتی نماز نزدیک است، با وضوخانه را ترک میگویند].

## خيرات

دین اسلام بر هر مسلمان مقرر داشته هاست که بخشی از درآمد خویش را در راه خدا صرف کند. همهٔ هدایا برای اشخاص مقدس و حتی مستمری ملآیان و خیرات سائلان نیز از همین محل پرداخت می شود. در نواحی دور افتاده که سائلی نیست این خیرات صرف مهمانیها می شود و به هر صورتی آنان فرائض دینی شان را ادا می کنند.

#### قمار

قمار و بخت آزمایی ممنوع است، هرچند به این ممانعت چندان توجهی نمی شود؛ امّا افغانان اهل قمار نیستند. میخواری البته ممنوع است و در واقع تنها ثروتمندان به باده نوشی می پردازند. برخی از بی بندوباران ـ در بعضی از جاها ـ با خوردن بنگ به نشئه فرو می روند که آن هم کم از باده نوشی نیست. به هر حال، این مردم هم در مقایسه با همتایان هندیشان با وقار ترند و کسی که نشئهٔ بنگ باشد، برخلاف شهر برهمنان ـ پونه ـ کمتر د رمیان افغانان ظاهر می شود.

مقام معتسب که وظیفه اش نظارت بر اخلاق اجتماعی است، بسیار ناخوشایند است. معتسب غالباً متهم به گرفتن رشوه از بزهکاران است؛ حتی میگویند با تهدید بیگناهان هم از آنان حق میگیرد. او صلاحیت زدن چهل دُرّه را دارد. دُرّه تازیانهٔ چرمی است که دستهٔ چوبین دارد (و براساس توصیف قرآن یا حدیث ساخته شده است). همچنین معتسب می تواند مجرم را در ملأعام تشهیر کند. او را وارونه برخر بنشاند چندان که رویش به جانب دم الاغ باشد و در شهر بگرداند. من معتسب پشاور را غالباً در حالی دیده ام که تسمه ای که نشانهٔ منصب او است به کمر بسته و تنومند تر از دیگران بود و معقول به نظر می رسید. اما مردم پیوسته بدش می گفتند.

مُلایان و روحانیان ـ هرچند منصبی هم نداشته باشند ـ مشتاقانه مردم را به تقوا و پرهیزگاری فرا میخوانند واز لذایذ برحذر می دارند ا. مُلاّیان هرجا که چنگ و عود ا ببینند می شکنند؛ امّا نقاره، نی و سُرنا را مجاز و آنها را سازهای مردانه و رزمی می دانند و دیگر سازها را زنانه و مخالف شأن مسلمان راستین می شمارند. با این همه، مردم خیلی هم پروای چنین زندگی پارسایانه را

۱- احمد میرواعظ که یادش در بخش تاریخ آمده است از برکت پارسایی چنان محبوبیتی در میان مردم کسب کردکه در خلع شاه محمود از او استفاده شد.

۲- [ظاهراً مقصود نویسنده رباب و طنبور بوده است].

ندارند. ملآیان موارد بسیار مهم سرپیچی از دین واخلاق را زیر سانسور میگیرند و در بسیاری موارد قدرتی ندارند.

## ملايان

ملایان بسیارند. در میان هر طبقهای - از درباریان و وزیران تا قبایل بدوی و بینوایان - دیده می شوند. شمارشان با توجه به جمعیت اطراف شهرها بسیار است و از آنان به صورت گروهی با نام «عُلّما» یاد می شود. آنان مردمانی فقال، نسبتاً لایق و مراقب مقام والای خویشند. بر بیشتر دانشهای متداول تسلّط دارند.

آموزش جوانان و ادارهٔ دادگاهها در سراسر مناطقی که به شاه وفادارند، کاملاً به آنان مفوض شده است. این امتیازات همراه با احترامی که در میان مردم نادان و خرافه پسند به آنان می شود ملآیان را قادر ساخته است تا بر افراد وحتی گروهها نفوذ نامحدودی داشته باشند. فرمانداران و دیگر افسران کشوری را زیر نظارت بگیرند وحتی با مداخلاتشان شاه را به مخاطره افکنند. این قدرت بر ضد کسانی که کارهای خلاف شرع می کنند و بر ضد الحاد به کار می رود. در مناطقی که نیروی دیگری برای حفظ صلح نیست، نیروی ملایان مفید واقع می شود. روحانیان با چینها (رداها)ی بلند در میان اقوامی که آمادهٔ نبردند ظاهر شده با شفیع آوردنِ قرآن، خواندنِ ادعیه و یاد

مُلآیان در اطراف پشاور، بخصوص در نواحی متعلق به بردرانیان قدرت بسیاری دارند. در شهر پشاور شاه تا حدود زیادی جلو آنان را میگیرد و آنان را مجبور میسازد که هرگاه ستمی برآنان شده باشد به دادگاهها شکایت برند؛ یا اینکه منتظر می نشینند تا سر فرصت بر دشمنشان فتوای کفر یا بدعت صادر کنند واحساسات تعصب آمیز مردم را بر ضد آنان برانگیزند یا آنان را به پنجهٔ قانون بسیارند. امّا در مناطق دور افتاده آسیب رسانیدن به یک مُلاّ غوغا به پا میکند. در چنین مواقعی مُلآیان دیگر همکاران را گرد می آورند، مراسم تدفین را به تعقیب می اندازند؛ بر مخالفان فتوای تکنیر صادر نموده رسماً آنان را طرد و لعن میکنند. هرگاه نتوانستند مخالفان را با این کارها به تسلیم وادارند، پرچم سبز را بر می افرازند؛ طبل می زنند و صلاة میکشند و اعلام میکنند که هرکس تسلیم وادارند، پرچم سبز را بر می افرازند؛ طبل می زنند و صلاة میکشند و اعلام میکنند که هرکس تشکیل می دهند که خود آن را لشکر می خوانند و چون افغانان بیش از آنکه از لشکرشان بیم داشته باشند از طعن و لعنشان می ترسند، مخالفان را به پذیرش شرایط آنان آماده می سازند. آتش زدن و باشند از طعن و لعنشان می ترسند، مخالفان را به پذیرش شرایط آنان آماده می سازند. آتش زدن و

غارت خان و مان رئیس مخالفان و تحمیل جریمه بر مخالفان او از جملهٔ این شرایط است. داستانها گفته اند از اینکه از بانگ لشکر مُلایان حصارها فرو ریخته، شمشیرهایی که قصد آنان کرده گند شده و گلوله هایی که به سوی آنان شلیک می شده بازگشته اند. با این همه، باری در نزدیکی پشاور یکی از خانانِ هشت نَفّر در برابر لشکر ملآیان به مقاومت پرداخت و این هنگامی بود که مُلآیان برای تحمیل معاملهٔ پرسودی نزد او رفته بودند. او آنان را به عقب راند و تلفاتی برآنان وارد کرد. کار او باعث خوشحالی همسایگان شده بود. هرچند در این نواحی ملایان را به دیدهٔ تعظیم مینگرند؛ به گمان من مردم پیش از آنکه به آنان علاقهمند باشند، از آنان می ترسند. در غرب کشور قدرت ملآیان نسبتاً محدودتر ولی احترامشان بیشتر است؛ خصوصاً در روستاها. حتی در آنجا هم مردم از اقدامات ناگوار و آزمندیهای آنان در برابر مهماننوازیهای مردم شکوه دارند ۱. قدرت آنان حتی در شهرهای نواحی غرب، مخصوصاً در روزگار سلطنت تیمورشاه که یک مُلاً صدراعظم بود، احساس شد. باری در قندهار قدرت آنان به حدّی رسید که گروهی برکفایت خان تاختند؛ به حَرّم او داخل شدند و اِنعام خواستند. آنان اعتراض کردند که خان پلوهای رنگارنگ میخورد و خوراک آنان نان خشک است. کفایت خان یک فارسیوان شیعه بود که به مناصب عالیه رسیده بود. او با زحمات بسیار و تنها با یادرمیانی شاه توانسته بود به این غوغا پایان بخشد. مُلاّیان در میان مردم زندگی پارسایانه ای دارند؛ امّا برخی در خفا بسیاری از اعمال خلاف را ـبدون اینکه رسوا شوند ـ انجام می دهند. بسیاری از آنان متهم به سودخواری اند. سودخواری در قرآن صریحاً منع شده است امًا معدودی از مسلمانان خلافِ این دستور را انجام میدهند، در حالی که مقابله با آن کار سختی نیست. بسیاری از مردم با سپردن پول به بازرگانان و سهیم شدن در بخشی از سود آن قناعت میورزند. یا پول را به صرافان میدهند و سهمی از بهرهٔ گردش آن را دریافت میکنند. امّا بسیاری از مُلاّیان آشکارا پولشان را ـجا ضمانت استوار ـ به سود میدهند و بدین سان پر دارایی خویش می افزایند. آنان بخشی از زمینهای کشور را صاحب شده اند؛ امّا از آنجاکه همهٔ مُلآیان سود نمیخورند؛، بقای چنین جمع بیشماری شگفت آور است.

درکنار مُلاّیانی که منصب روحانی دارند، یا از دولت حقوق و مستمری میگیرد (که بحث آنان در جایی دیگر بتفصیل خواهد آمد)، مُلاّیان روستاها از محصول کشاورزان یا از رمهٔ دامداران

۱- همانندیهای عجیبی در یک مرحلهٔ معین تمدن در مناطقی که در فاصلهٔ زمانی و مکانی قرار دارند در عادات مردم دیده می شود. این اصرار و ابرام مُلآیان داستان Sompnours اثر چاسر Chaucer را به یاد می آورد.

سهمی دریافت میدارند. برخی از طریق تدریس فقه وانجام تشریفات مذهبی امرار معاش میکنند. برخی در مدارس تدریس میکنند یا معلّم سرخانهٔ فرزندان اغنیا میشوند. برخی مشغول و عظ و تبلیغاند و زندگیشان از طرف مردم تأمین میگردد. برخی با سهمیهٔ اوقاف که دولت و روستا به طلبه اختصاص میدهند گذران میکنند. برخی از مهماننوازی مردمی که در مناطقشان سفر میکنند بهرهمند میگردند. عده ای هم باکشاورزی یا وسایل دیگر به زندگی و تحصیل علم ادامه میدهند. کسی را مُلاّ میگویند که یک دورهٔ منظم تحصیل راگذرانیده و امتحان لازم را داده باشد. اجازهٔ عضویت نامزد مُلاّیی طی مجلس و مراسم معینی اعظا میگردد. بخشی از این مجلس انجام مراسم عضویت نامزد مُلاّیی که توسط شخصیت برجستهٔ مجلس صورت میگیرد.

مُلاّیان جامهٔ مشخّصی دارند. جبّهٔ گشاد و بلندی از کتان سفید یا سیاه و عمامهٔ سفید مخصوص بسیار بزرگ.

ملایان نه اتحادیهای همانند روحانیان اروپایی دارند و نه زیر فرمان رئیس معینی و نه هم پیرو قواعد خاصی ـ مانند روحانیان انگلستان ـ هستند. نجز ملآیانی که از دولت حقوق می گیرند، دیگران به اختیار خویشند. همکاری ملآیان تنها با احساس علایق و منافع مشترک است. همه ازدواج میکنند و زندگیشان همچون مردمان عادی است و مدرکی ندارم که آنان پایبند سلوک خاصی باشند؛ فقط اندکی سختگیرند. برخی بسیار باوقار و متیناند و دیگران با همه میجوشند و در هر کاری سهم می گیرند.

شاید یکی از آنان را ببینید با دستاری بزرگ برسر و دستمال آبی دوگزه بر شانه ها، عصای بلند به دست و کتاب فقه زیر بغل که با گروهی از طلبه در خیابان قدم میزند و یا در خانهٔ یکی از اغنیا مینشیند و درحالی که آستنیهای گشادش می جنبد می کوشد با اشارات انگشتِ شهادت نظرانش را به جمع بقبولاند و یا با حکایات و لطایف صاحبخانه را سرگرم سازد و قوطی بزرگ نصوارش در جمع دست به دست می گردد. چنین مُلآیان مجلس آرایان خوبی اند. در بیشتر انجمنها و مباحثات شرکت می کنند و اطلاعاتشان در امور مدنی باعث تعظیم همهٔ همردیفان می گردد.

شاید برخی چنین پندارند که مُلآیان باید دشمنانِ بزرگ پیروان دیگر ادیان باشند یا حداقل از آنان دوری گزینند پندار که من هم می پندارم ملایان ایرانی چنین اند در حالی که چنین نیست. من با بسیاری از ملآیان آشنا بوده ام. برخی بسیار هوشیارند و طبعی سازگار و موافق دارند. مخصوصاً من با دو تن از ملایان آشنا شدم که پسران خان علوم عالم بزرگ وقت بودند. اطلاعات گسترده و

طبعی آزاد داشتند. نظیر آنان را در میان مُلاّیان هندوستان و افغانستان ندیدم.

گفتن این که ملایان به صورت عموم یک گروه مفیدند یا نه، آسان نیست. در بسیاری از بخشهای مملکت مفیدند؛ زیرا با مواعظ خویش تمایل سلطه جویی مردمانی اداره ناپذیر را اعتدال می بخشند و آن مقدار علم و ادبی که فراگرفته اند در اعمال و رفتارشان منعکس می گردد. معتقدم که وجود مُلاّیان برای وضع موجود افغانان مفید است. امّا غالباً می توان آنان را مانعی در انتقال افغانان به یک زندگی بهتر دانست. آنان مذهبشان هیچ یک با مرحلهٔ عالی تمدن سازگار نیست. آیین متناسب با زندگی اعراب بادیه که در میان آنان ظهور کرد .

افزون بر مُلآیان کسان دیگری هم هستند که به دلیل پارسایی یا به برکث نیاکانشان مورد احترامند.گروه دوم سادات یمنی دودمان حضرت محمد(ص) میباشند ـ از گروه نخستین به نامهای درویش ، فقیر و مانند آن یاد میشود. این نامها را یا خود بر میگزینند یا به دلیل اندک تفاوی که در آداب و اعمال با دیگران دارن، به آنان داده میشود.

گروهی به نام «قلندر» تقریباً برهنه درگشت و گذارند؛ گروه دیگر آواره گردند و جایشان در مزارات و مقابر است. برخی در شهرها زندگی زاهدانه دارند و گروهی در شهرها معتکف و مشغول عبادتند. این عابدان و زاهدان در همهٔ عصرها در افغانستان مورد احترام بودهاند. نیمی از تاریخ افغانستان پر از داستانهای چنین مردان و زنان روحانی و مقدس است که در این کشور ظهور کردهاند. آرامگاه چنین اشخاص مقدس یا اما کنی که به خاطر زندگی فوقالعاده و کارنامههای آنان شهرت یافته است هنوز هم مقدس و مورد احترام است. کسانی که به چنین اما کن پناه می برند حتی از انتقام قتل هم در امانند. رسم یوسفزیان ـ که بی قانون ترین قبایلند ـ مثال خوبی از احترام به اما کن مقدسه است. آنان هنگام رفتن به جنگ، زنان را در یکی از این اما کن می گذارند تا از انتقام دشمن در امان باشند.

شمار چنین افراد مقدس اکنون رو به فزونی است و غفلت مردم باعث می شود تا به این افراد نسبت کرامات بدهند و معتقد باشند که آنان از موهبتی برخوردارند که وقایع را پیش بینی کرده و آینده را می بینند. حتی طبقات بالا هم به آنان چنین عقیده ای دارند. شاه نیز در کارهای مهم با آنان

۱- [این عبارات نه تنها نشاندهندهٔ سوه نظر و اسلام ستیزی مؤلف است بلکه بی اطلاعی او از تـمدنهای بزرگ اسلامی نشان میدهد].

مشورت می کند. برخی باید با نیرنگ به چنین مدارجی رسیده باشند ۱. امّا سه تن از پیرانی که هنگام اقامت من در پشاور بودند چنین ادعاهایی نداشتند که مثلاً قدرت ماوراء طبیعی داشته باشند. آنان نزد همه معترم بودند؛ حتی شاه هم، تا اصرار نمی کردند، در حضورشان نمی نشست و معلوم بود که به چنین احترامات وقعی نمی نهادند.در کارهای حکومت آزادانه گفت وگو داشتندوکارهای ناپسند حکومت و ملت را نکوهش می کردند. تنها تقوایشان آنان را به چنین درجهای رسانیده بود. در شمار عالمان بزرگ نبودند، مگر بندرت. دو روحانی که من دیدم نه خوشامدگویی ونه تُرشرویی داشتند. رفتار و کردار معتدل و پسندیده شان آنان را از دیگران متمایز می ساخت ۲.

## خرافات

خرافه پسندی افغانان تنها به باور ذاشتن به چنین پیران دروغین محدود نمیشود. من مـوارد متعددی از ساده لوحی آنان را در این کتاب آوردهام. در اینجامطالبی راکه جای دیگر ننوشتهام یاد میکنم.

همهٔ افغانان به کیمیاگری و جادوگری باور دارند و هندوان را در این دو پیشه بسیار ماهر می پندارند. امام حضورشاه پیوسته در جستوجوی سنگ فیلسوفPhilosopher stone بود و هنگام اقامت من در پشاور بیشتر اوقاتش صرف این کار می شد و یک مسلمان هندی که تازه از مکه بازگشته بود او را در این کار یاری می کرد. با آنکه این کار در قرآن منع شده است امام همچنان به کارش ادامه می داد؛ پول فراوانی خرج می کرد و به معاونش اعتماد کامل داشت.

یکی از بومیان شصت سالهٔ پشاورکه اکنون در خدمت من است روزگاری اسیر عشق دختری از اهالی پونه شده بود. در این هفته یکی از هموطنانش دریافته که او به کمک یک هندی سرگرم اخذ

۱- نزد من کتابی است که کرامات پنجاه سالهٔ پیر معروف چمکنی ـ مرشد روحانی احمدشاه درانی ـ در آن بیان شده است. این کتاب را پسر پیر به من داد. کتاب در زمان حیات او نوشته شده و به تأیید چند تن از عالمان که شاگردش بودهاند، هم رسیده است که دشوار است بتوان آن را تهی از درستی دانست.

۲- حاجی معین یک روحانی معتبر پشاور کسی را نیزد من فرستاد تما بپرسد که روحانیان اروپا چه ریاضتهایی را متحتل می شوند. پیام او را یک فارسی که از جانب شاه هیأت را همراهی می کرد آورد که با توجه به مذهب خویش چندان توجهی به زُهّاد سُنّی نداشت. من گفتم که زاهدان ما ریاضت نمی کشند؛ بلکه با پیش گرفتن زندگی پارسایانه خود را به خدا می سپارند. قاصد از من خواست که آن پیر را افسرده نسازم و بگویم که آنان استفار می کنند چون ممکن است او هم چنین کند. بعد به او گفتم که در سایر بخشهای اروپا زاهدان خود را تازیانه می زنند. آن فارسیوان با تبسم شیطنت آمیزی تشکر کرد و مرخص شد. ظاهراً خوشحال بود که سرگرمی تازیان برای پیر یافته است.

تدابیر و تجاریی برای بدست آوردن دل محبوبهٔ خویش است.

### فار عجيب

در نزدیکی قندهار غاری است که آن را غار جمشید می گویند. یک طرف این غار ظاهراً توسط سیلاب بسته شده است. امّا افغانان می گویند که چون قدری داخل غار پیش برویم صدای هیاهوی باد و شرشر آب از انتهای غار به گوش می رسد و هیچ کس نمی تواند از حدّ معینی پیشتر برود؛ زیرا چرخی در پَرهایش شمشیرها تعبیه شده پیوسته در گردش است و هر چیزی را که پیش رود نابود می سازد ۱. با این همه، برخی از ماجراجویان از آن گذشته و به باغی وارد شده اند که همانند آن را ندیده بودند. چمنهای سبز، درختستانها، جاهای خوش آب و هوا، جویهای زلال، هزار رنگ گلهای خوشبو و زیبا، میوه های خوشبو و نوای موسیقی منظرهٔ فوق العاده ای را ساخته بودند که تنها بهشت موعود می توانست با آن برابری کند!

# غول بياباني

افغانان عقیده دارند که در کوهها و بیابانهای خاموش دیوی است که آن را «فول بیابانی» مینامند وآن جانوری است عظیم الجنه و مخوف که رهگذران را میخورد. آنان دیدن سراب را که بر اثر خطای باصره صورت میگیرد به همین موجود نسبت میدهند که رهگذران را میفریبد و چون نزدیک شوند آنان را پاره پاره میکند .

# شهر خاموشان

افغانان به گورستان بسیار احترام میگذارند. گاهی به آن نام شاعرانهٔ «شهر خاموشان» می دهند و معتقدند که روانِ مردگان از بدن جدا شده و هر یک روی گورش نشسته است؛ اما دیدگان فانی ما آنان را نمی بیند. روان مردگان از بوی حمایل گلهای آویخته بسر روی گورها و بخورهایی که بازماندگان دود می کنند بهره مند می گردند.

همچنان آنان به وجود انواع ارواح واجنه باور دارند؛ امّا تصور نمیکنم در مورد دیدن ارواح چیزی شنیده باشم. هرچند ارواح چهار خلیفهٔ اول در جامههای نور، در طول جنگ میان شیعیان و سنّیان، در یکی از کوههای کابل دیده شده است.

۱- پس باید شمشیر غار درست باشد.

۲- چون بخواهند نادانی و وحشت کسی را توصیف کنند او را غول بیابان میخوانند.

### تعيير رؤيا

افغانان به خواب دیدن، تعبیر آن و ارتباطش با رخدادهای زندگی نیز عقیده دارند. شخص معتبری حکایت میکرد که روزگاری از خشم وفادارخان (صدراعظم) متواری بوده است. در خواب وفادارخان را دیده که بسیار ضعیف و سیاهپوش است و دستهایش میلرزد؛ چنان که نمی تواند کمربندش را بگشاید. اندکی پس از بیدار شدن گفتند کسی آمده است. تازه وارد خبر خلع و زندانی شدن وفادارخان را آورده بود!

# پیشگویی و فال بینی

آنان همچنان به پیشگویی از طریق ستاره شناسی و انواع فال بینی و رمّالی باور دارند. را پجترین شیوهٔ غیبگویی شان شانه بینی است. با گرفتن استخوان شانهٔ گوسفند در برابر نور و معاینهٔ نشانهٔ آن آینده نگری میکنند. این کار توسط اشخاص تعلیم یافته اجرا می شود و همانند «فال قهوه» نزد مردم ماست که بسیار مهارت و تخیل می خواهد.

قُرعه کشی با تیر شیوهٔ دیگر طالعیینی است. و آن کشیدن تیر بدون دقت و توجه از چلهٔ کمان است که از شیوهٔ عبور آن می توانند نشانه هایی از چگونگی وقایع به دست آورند.

با تسبیح هم فال می بیننند؛ چنان که در موضوعی تیت میکنند و انگشت روی تسبیح میگذارند و با شمردن دانه ها از همان محل پی به کیفیت [منفی یا مثبت بودن] موضوع می برند.

به یاد دارم که (در ۱۸۰۹م پیش از نبرد بزرگ شاه شجاع با رقیبش)گفت وگویی با یک وزیر فارسیوان او داشتم که میگفت، دلایل قوی دارد که در این نبرد شاه شجاع پیروز می شود. من سخن او را به یاد داشتم و می خواستم نظر دیگر بزرگان را هم بدانم، با تعجب دریافتم که پیشگویی او در نتیجهٔ فال بینی با تیر بوده است. وزیر که ناباوری مرا دید در رفع آن کوشید و گفت که خود نیز به این پیشگویی باور نداشته است ولی این شیوهٔ خاص توسط پیامبر سفارش شده و هرگز عطا نمی کند.

افغانان که از سویی به غیبگویی باور دارند، نیازی به چاره سازی و تدبیر دربرابر وقایع نمی بینند و در هر کاری «توکل به خدا» را پیشه می سازند.

# استخاره و فال حافظ

شیوهٔ ظریفی از فالگیری در میان افغانان مانند «فال ویرژیل» Serte Virgilcanae ماست. و

دین. فِرق و باورها

آن گرفتن کتاب به صورت عمودی بالای عطف آن، و گشودن کتاب بدون انتخاب است. کلماتی که به این طریق پیش چشم خواننده می آید، بیانگر پیشگویی موضوعی است که شخص تیت کرده است. بهترین کتاب برای این موضوع قرآن است. پیش از استخاره، روزه، نماز و دعا شرط است. هنگام استخاره هم شخص باید با وضو باشد.

«دیوان حافظ» هم برای تفأل به کار می رود. داستان لطیفی است که باری شخصی در لاهور پس از خلع شاه زمان و آشوبهایی که پیش آمده بود، از دیوان حافظ فال گرفت و تبتش این بود که سرانجام کدام یک از پسران تیمور به تخت شاهی خواهند نشست؛ این بیت در جواب آمده بود: سحر ز هاتف غیبم رسید مژده به گوش که دور شاه شجاع است، می دلیر بنوش که همین طور هم شد.

افغانان به نیروی طلسم و تسلّط بر جنّ و پری و دیگر خرافات هم باور دارندکه پیش از این یاد شد.

# مهماننوازی، تاراجگری، رسم و رواجها...

یکی از بارزترین مشخصات افغانان مهماننوازی است واین صفت یکی از افتخارات ملّی آنان شده است. هر که مهماننواز نباشد، گویند که افغانیت (پشتونولی ۱) ندارد. هرکس، بدون تفاوت می تواند از این حق استفاده کند. اگر مسافری با دست تهی در سراسر کشور سفر کند، گرسنه نخواهد ماند؛ گرچه شاید در شهرها چنین نباشد. برای یک افغان تحقیر آمیزتر کاری از این نخواهد بود که یکی مهمان را از خانهٔ او بیرون ببرد. خشم او بر مهمان نیست بلکه برکسی است که مهمان را وادار به رفتن کند. شرح مهمان نوازیها در بخش قبایل خواهد آمد. در اینجا نکتههایی از اصول مهمان نوازی می آوریم:

# ننواتي

دخیل شدن (نَنواتِی ۲) یک رسم ویژهٔ افغانی است. اگر یکی از کسی خواهشی داشته باشد، به خانه یا خیمهٔ او میرود و تا به خواهش او پاسخ مثبت ندهد، از نشستن بر فرش یا خوردن طعام او

۱- معنای همان کلمه ها به زبان پشتو است.

۲- تصور میکردم دخیل شدن (ننواتی) مانند رسم قرنا در میان هندیان است؛ امّا چنان نیست. در میان هندیان هر دو طرف روزه میگیرند و گرسنگی سر انجام موجب توافق می شود. در «ننواتی» چنین نیست بلکه حفظ عزّت و آبرو صاحبخانه را به حمایت مهمان وا میدارد و تا حدی شبیه به رواج رومیان است. در روم دخیل با سرِ پوشیده به خانهٔ شخص می رفت و خاموش می نشست. یونانیان هم رسمی همانند «ننواتی» داشتند؛ مثلاً رفتار یوئیس Vicsses در برار میرمه Circe که تا دوستانش را داتنگ داشت از ضیافتش امتناع کرد. می به verse 375)

خودداری میکند. رد تقاضای دخیل صدمه ای بر شأن و مقام صاحبخانه است. این رسم چنان قوی است که فردی که بیم دارد بزودی گرفتار دشمن شود به خانهٔ شخص دیگری دخیل میگردد و از او پناه می جوید واو هم ناگزیر می پذیرد. صاحبخانه تنها هنگامی از پذیرش مهمان دخیل خودداری میکند که یا از هر مداخله ای ناتوان باشد و یا وجود شرایطی، مداخلهٔ او را نامو جه سازد.

دشوار تر از آن رسمی است که بانویی چادرش را به منزل یک افغان می فرستد واز او برای خود و یا خانواده اش یاری می خواهد. ملکهٔ تیمورشاه با همین تدبیر حمایت سرفرازخان (پدر وزیر کنونی) را جلب کرد و به کمک او پسرش شاه زمان را به شاهی برنشاند. این رسم با قوانین مهمان نوازی ارتباطی ندارد؛ بلکه تنها آن قانون است که دخیل را در حمایت صاحبخانه در می آورد. دخیل اگرچه دشمن سرسخت میزبان باشد، تا در حمایت او است در امان است. ناشناسی که در خانه ای دخیل می شود، تا در آن روستا یا محل باشد، در پناه میزبان خویش است.

این اصل ضرورت تأمین امنیت فراری را -هرجرمی که داشته باشد - به میان می آورد. با همین خاطر جمعی اتفاقات بسیاری مانند گربزاندن یک زن یا قتل و فرار و دخیل شدن در اولس دیگر رخ می دهد. حفاظت از دخیل محدود به حوزهٔ روستا یا منطقه است و بیرون از آن محدوده رعایت نمی شود. در میان برخی از قبایل تاراجگر افغان مثالهای مشخصی موجود است که نخست به یک فراری پناه داده شده و با تحفه و هدایا مرخص گردیده؛ امّا چون از محدودهٔ منطقهٔ میزبان خارج شده [همان میزبان]بر او تاخته است ا. برای یک اروپایی بسیار عجیب است که چگونه میزبان پس از محبّت و خوشرفتاری، پس از ختم مراسم مهمانداری، از آسیب رسانیدن به او نمی پرهیزد. در واقع در مورد شخصیت آنان بیش از هرچیز فهم این نکته دشوار است که رفتارشان با ناشناسان ترکیبی است از دلسوزی و سنگدلی؛ بخشش و آزمندی.

ظاهراً در بخشهایی از مملکت که حکومت در ادارهٔ آنها ناتوان است، ناراج رهگذاران امری عادی شمرده میشود؛ در حالی که ازدیگر جهات، رفتارشان پر از لطف و مهربانی است.

آنان بیش از آنکه پابند رعایت حقوق باشند، علاقه مند بخشش و دهش اند؛ یعنی همان افغان که شاید ردای اضافی رهگذری را بستاند، به مسافری که برهنه است، ردایی می بخشد.

اگر این کردارهای متناقض تنها درکشور خودشان از آنان سر میزد، می بُوانستیم گفت که ناشی از علاقهٔ طبیعیشان به دارایی و حسّ افتخار در مهماننوازی است. امّا در یک کشور بیگانه که هیچ

۱- یک مثال مهم این واقعات در سفرنامهٔ دو تن اعضای هیأت به دیره بَند بیان شده است.

# معیاری در مهماننوازی ندارند، چه می توان گفت؟

امّا چنان که دانسته ام، آنان در میهن یا در خارج تا دلیلی برای عدول از اصول خویش نداشته باشند، در برابر بیگانگان، رفتاری پر از ادب و مردم دوستی دارند؛ و چون انگیزهٔ تاراج بیگانه ای موجود باشد، حتی اگر بتوان با فریب چیز بیشتری را او به چنگ آورد، دیگر اثری از حسن نیّت وانصاف در اعمالشان نمی توان دید. در واقع نه این عادات پسندید، همراه با مهربانی همگانی است و نه هم غیبت یکی دلیل نبودن دیگری است. شابد حسن نیّت و انصاف را نتوان یکجا دریافت، مگر آنکه قانون از آنها حمایت کند که در آن صورت همان شرایطی که افراد را در عملشان آزاد میگذاشت آنان را به یاری و تکیه بر همدیگر وا می دارد. شاید بر پایهٔ همین دلیل بسیاری از مردم آمیا را در جنبه هایی انساندوستی بر انگلیسیان هم طبقه شان که در دیگر صفات حسنه تقدم دارند - بر تر بشماریم.

# تاراجگری

ظاهراً تاراج مسافران، از نقص قانون «پشتونولی» نشأت میگیرد. قانونِ «پشتونولی» در حفظ عدالت به زورِ مظلوم و خویشاوندان و قبیلهٔ او متکی است. بیگانه که نه خویشاوندی دارد و نه قبیلهای، امنیتی هم ندارد. برای اثبات این فرضیه باید گفت که افغانان نه سرزمینهای همسایه را تاراج میکنند و نه کسانی را که در بخشی از سرزمینشان زندگی میکنند. تنها مسافرانند که هدف دستبرد قرار میگیرند. رسم تاراج در نقاط مختلف کشور و در زمانهای مختلف به درجات مختلف بروزجینماید.

حکومت شاهی تا آنجا که نفوذش گسترش می بابد، حقوق همه را یکسان حفظ می کند. در نتیجه چون حکومت از ثبات برخوردار است، فرد کمتر با خطر مواجه می گردد؛ مگر در میان قبایلی که به مخالفت با شاه برخاسته باشند. وقتی جنگ داخلی د رمی گیرد، دیگر ضابطه و قانونی وجود ندارد. یک مسافر همان گونه که در کوههای وزیرستان تاراج می شود، در نزدیکی کابل هم غارت می شود؛ بدون اینکه تاراج گر مجازات گردد.

تنظیم امور شهرنشینان و کسانی که در ناحیهای به صورت دایمی مقیماند، توسط حکومت، مردم را از چنین دست درازیها در امان می دارد. و ممکن است نادرست ترین افراد همچنان به کارهای نادرست ادامه دهند.

در غرب مملکت، قوم آچکزی که شاخهای از درانی است و نورزیان که در بیابانهای

بلوچستان و در مجاورت ایران زندگی میکنند ـ و بخشی از تُوخی ـ که شاخه ای از فلزی است و در بخشی از کوههای پاروپامیز زندگی دارند ـ عادتاً راهِ مسافران را میزنند. دیگر نواحی ـ جز در مواقع شدّت اغتشاش ـ برای مسافران امن است. آشوبهای مداوم وضع را دشوارتر میسازد.

میگویند در غرب مملکت مالله ران پیش از کشاورزان علاقه مند به تاراجگری اند. قبایل کوه سلیمان ـ بویژه خیبریان و وزیریان ـ در تاراجگری بسیار بدنام اند. آنان با توجه به شرایط داخلی حکومت خویش این کار را می کنند. در دیگر قبایل شرقی وقتی میل به تاراجگری پیدا می شود که بیمی از حکومت نباشد. در آن صورت در روز روشن و در جاده ها دست به غارت می زنند. وقتی به حد کافی در امنیت نباشند، از مال التجاره سهمیه های گزاف می گیرند و یا تقاضاهایی می کنند که رد نمی شود. هنگامی که جرأت تاراج نباشد، دست به سرقت می زنند؛ اما در جاده های حومهٔ شهرها با توجه به حفظ امنیت توسط حکومت خطری متصور نیست.

بزرگان قبایل - جز خیبریان - در صورت توافق، عبور امن کاروانها را از سرزمین خود تضمین می کنند. این بزرگان در مقابل هدیهای مختصر، گروهی کوچک - و گاه یک نفر - را برای بدرقهٔ راهگذران تعیین می کنند و به همراهی آن می توان با اطمینان به مسافرت ادامه داد. امّا در مناطقی که نفوذ حکومت اندک و امکان غارت و تاراج بسیار است شمار همراهان متناسب با مقدار مال التجاره تعیین می گردد. گفتنی است که چنین تداییر برای اقوامی که رابطهٔ ضعیفی با شاه دارند و میل غارتگری در میانشان قوی است، نیز تأثیر مطلوب دارد.

در میان این اقوام فرض براین است که اولس با مسافر هیچ پیوندی ندارد و می تواند براو بتازد و چنین تاخت و تاز، نبردی افتخارآمیز است ۱؛ امّا اگر تعهّد حمایت دادند به پیمان خویش استوارند. از طرفی مردمان قبایل تابعه از کیفیت مجرم غارتگری بخویی آگاهند. تنها کسانی که از آنان عزّت و اعتبار بسیار کمی توقع می رود، دست به چنین اعمال می زنند.

در مورد افتخار به نیکنامی افغانان بایدگفت که تاراجگری آنان هرگز با قتل و کشتار همراه نمی شود. ممکن است شخص در دفاع از مال خویش کشته شود، ولی چون دست از مقاومت بردار د دیگر خطری تهدیدش نمیکند.

در مورد تاراج کاروانها توسط بزرگان اقوام، در جریان نبردهای داخلی چیزی نمیگویم. این عمل مصلحتاً صورت میگیرد وگاه در شرایط مناسب، با وعدهٔ استرداد، مجاز دانسته میشود.

۱- برای مطالعه عین این واقعیتها در یونان باستان بنگرید به Thurydides, Book 1 , Chapter 5

# آداب، رسوم و خصایل ویژه

# چادرنشینان و مسکن گزینان

زندگی افغانان در همه جای کشور یکسان نیست. تنوعات آن بتفصیل در بحث قبایل خواهد آمد. در اینجا مشترکات عمومی بیان می شود.

لازم است یکی از علل چندگونگی را همین جا یاد کنیم و آن تقسیم ملت به چادرنشینان و مسکنگزینان است. چادرنشینان را غالباً می توان درغرب مملکت یافت که در آنجا احتمالاً جمعیت را تشکیل می دهند. اما در شرق مردم همه در خانه ها زندگی می کنند که تناسب جمعیت ان در تمام ملّت باید بیشتر باشد. جمعیت چادرنشینان، به گمان اغلب، کاهش یافته و معتقدم بازهم کاهش خواهد یافت.

تسهیلاتی که به موجب آن مردم در گذشته تغییر مکان داده اند، ظاهراً مخالف این باور است که آنان در گذشته همه مالدار بوده و در چادرها می زیسته اند؛ هرچند انکار نمی توان کرد که در قبایل کشاورز نیز مهاجرتهای بزرگی صورت گرفته است. حرکت یسوسفزیان از مرزهای ایران ویژه Persean Proper تا مرزهای هند در جای دیگری بیان شده است.

این نیز معلوم است که دیگر قبایل پیرامون پشاور هم از شرق خواسان به سرزمین حالیهٔ خویش کوچیده اند. در دوره های بعد غلزیان به فرمان نادرشاه کوچیده و منزل به درانیان پرداخته اند. امّا این یک جابجایی اجباری به دست یک فاتح بوده و طی یک سده، مهاجرت داوطلبانه ای صورت نگرفته است، به عقیدهٔ من آنان که به زراعت دل بسته اند، در واقع دلبستگی به خاک دارند. معلوم

نیست که این جابجایی ها هنوز ادامه داشته باشد. ما شماری از مردمان را می بینیم که هرچند چادرنشین اند و مالدار، از مزارعشان فراتر نمی روند و این نشانهٔ ارتقای مرحلهٔ آنان از کوچ فصلی تا کشاورزی در نقطهٔ معینی از اقامتگاه تابستانیشان و اعمار خانه برای اقامت دائمی است؛ مثلاً قبیلهٔ استوریانی Stooreaunees که زندگی مالداری را گذاشته و کشاورزی را اختیار کرده اند. مثالهایی هم که اقامت دائمی را گذاشته و کوچیگری را برگزیده اندک نیست.

یک جهانگرد آگاه افزون بر امکان دلپذیر شدن زندگی باکوچ و چادرنشینی دو انگیزهٔ دیگر را نیز در انتخاب کوچنشینی قابل بررسی دانسته است: نخست، نامساعد شدن خاک که مردم را ناگزیر از ترک آن میسازد؛ دوم، کردار نادرست حکومت که مردم را ناچار میسازد برای گریز ازبیداد، خانه به دوش گردند ۱.

امّا در مورد افغانان نمی توانم این نظر را بپذیرم. به عقیدهٔ من زندگی مالداری برای آنان دلپذیر است. با رغبت آن را می پذیرند و با اندوه ترک می کنند و اینکه مثالهای اندکی از ترک مزارع و پذیرش مالداری داریم، بسته به عادت است. چادرنشینی و مالداری افزون بر رهایی مردم از بیداد یک حکومت شاهی که خاص اقوام کوچی نیست منافع دیگری هم دارد. زندگی مالداری آسان، آزاد و امن است. همه چیز بدون لزوم کار بسیار، مهیا است. از منافع اقلیمهای مختلف بهرهمند می گردند و از یک زندگی یکنواخت و خسته کننده، با دیدن مناظر گونا گون و زندگی ورزشکارانهٔ دائمی امکان رهایی می بابند. شبانان که در هر نقطه پراکندهاند، از نظارت حکومت داخلی نیز آزادند.

چند خانوادهٔ خویشاوند که در سرزمینی فراخ با محصولی بیش از حد نیازشان زندگی میکنند، برای تأمین آرامش نیازی به حکومت ندارند. هرچند که یک فرد زیر نظارت معدودی از رهبران اولس را بتوان آزاد شمرد، نمی توان او را با فردی مقایسه کرد که در جامعهای برکنار از کنترل حکومت و بی نظمی خودسری زندگی میکند. یکی از دلایل ترک چنین زندگی رشک انگیز همان است که والنی کشف کرده است: دشواری تأمین مایعتاج و ادامهٔ زندگی. این دشواری را باید شماری از شبانان بیش از کشاورزان احساس کنند. زندگی مالداری هنگامی دلپذیر است که

۱- سفرنامهٔ والنی Volney، فصل ۲۳، بخش ۳. از نام این مرد شایسته نمی توانم بدون ادای احترام بگذرم. مطالعات خوبی در خصوصیات شرقیان و مقایسهٔ آنان با اروپاییان انسجام داده است. بـرای درک بـهتر دیگــر سفرنامهها بهتر است آدم نخست سفرنامهٔ والنی را بخواند.

جمعیتش محدود باشد. ازدیاد انسانها و رمه ها روزبه روز چراگاهها را محدود تر و شبانان را ناچار می سازد تا برای تأمین زندگی به کشاورزی بر روی قطعه ای زمین هم بپردازند. با این دگرگونی به جای آنکه شخص صد میل سفر کند، بر روی بیست جریب زمین زراعت می کند و مایحتاجش را به دست می آورد. البته نمی توان انکار کرد که گاهی کشاورزان نیز، به دلیل نامساعد بودن زمین ناچار به مالداری روی می آورند؛ یا بیداد حکومت مردم را خانه به دوش و چادرنشین می سازد. اما به عقیدهٔ من برخی عوامل تشویق کننده، خود از طبیعت زندگی بر می خیزند و من مخالف تعمیم نظریه ای که در مورد آوارگان سوریه صدق می کند، بر همهٔ کوچیان هستم.

#### خاندها

شرح خیمهٔ شبانان پسانتر خواهد آمد؛ همچنان که انواع خانه ها گزارش خواهد شد. خانه های معمولی از خشت خام و یک طبقه ساخته می شود. بامها یا مسطح و چوب پوش است و یا گنبدی و از موادی است که دیوارها از آن ساخته شده است. چون میز و صندلی نیست؛ مبلمان هم نیست یا کم است؛ مردم بر روی فرشهای پشمی خشن و قطعات نمد می نشینند ال قبایل بردرانی بر تشکهای چسرمی یا نمدی می نشینند. شهرنشینان نیمکتهای پهن دورادور خانه می نهند (که آن را «صُقه»می نامند)؛ امّا بیشتر رسم است که برزمین نشینند. چون خودمانی بنشینند، پاها را دراز می کنند، یا هر طور که راحت باشند می نشینند؛ امّا چون بخواهند تشریفات را رعایت کنند، پاها را زیر لباس جمع و پنهان می دارند (یعنی چهار زانو یا مربع می نشینند.) چنین نشستنی برای یک اروپایی قابل تحمل نیست؛ امّا مفاصل مردمان آسیایی چنان نرم است که با وصف فشرده شدن باها بر روی زمین سخت، روزها ـ بدون ناراحتی ـ همچنان می نشینند.

### قليان

کار معمولی افغانان، چون نشسته اند، گفت و گو است. پیوسته چَــلّم (= چــلیم، قــلیان) در مجلسشان درگردش است. قلیان میکشند و گپ میزنند. رایجترین قلیان از سفال ساخته می شود

۱- چون از این نمدها مکرر یاد خواهد شد، در اینجا به شرح آن میپردازیم. نمد از پشم ـ مانند شال و قالی و دیگر مصنوعات پشمی ـ ساخته میشود. نمد را زنان میسازند. پشم را خیس میکنند و میمالند و با دست مرتب میسازند. تا شکل متناسب را بگیرد. ضخامت نمد از یک چهارم تا نیم اینچ است و نرم و ملایم است. از نمدهای نرمتر جامه هم میسازند. رنگ آن معمولاً خاکی و سیاه است. نوع مرغوبتر آن که در خانههای ثر و تمندان از آن استفاده میشود، بسیار قرص، قهوهای رنگ و دارای نقشهای گل و بوته است.

که به شکل بطری با دهانه ای پهن است. کسانی که وضع بهتری دارند قلیانشان از شیشه، برنج و مواد دیگر به صورت آراسته و منقش است. این ظرف را آب میکنند و دو لولهٔ چوبی آراسته هم در آن تعبیه شده است. یکی نی عمودی یا راسته که بالای آن سرقلیان را می نهند که محتوی تنبا کو و ذغال با آتش است و دیگر نبی که به لب می رسد. چون کشیده می شود، دود از آب می گذرد و اگر آمیخته به ذرات روغنی و مواد دیگر باشد، پالایش یافته سپس به دهان می آید. همهٔ فارسیوانان روزانه به دفعات از قلیان استفاده می کنند و در مقایسه با افغانان سلیقهٔ بیشتری در تهیهٔ قلیان به خرج می دهند. افغانان این دقت فارسیوانان را با انتقاد می نگرند؛ حتی داستانی می آورند که چند نفر فارسیوان به سفر رفته بودنه؛ چون در بازگشت از آنان پرسیدند چگونه سفری بود؟ گفتند خوب بود؛ ولی از نبودن قلیان در زحمت بودیم. معلوم شد که عدهٔ مسافران دوازده نفر و شمار قلیانها یازده تا بوده است. در روستا از یک قلیان بزرگ همگانی در یک ساختمان استفاده می شود.

### نصوار

افغانان بسیار قلیان نمیکشند و به جای آن نصوار میکشند و بسیار به آن عادت دارند. نصوار افغانی مانند نصوار اسکاتلندی خشک و نرم است. آنان نصوار را مانند ما در قوطیهای پهن نگه نمی دارند. ظرف نصوارشان نوعی کدوی کوچک و خشکیدهای است که مغز آن را خالی میکنند. این میوه را بلاغون Blaughoon میخوانند و هندیان بیل Bail می گویند و مقدار بسیاری به همین منظور از هندوستان وارد می شود.

این ظرف در ندارد بلکه در بالا سوراخی کوچک داردکه از آن نصوار میریزد. برخی از این کدوهای نصوار بسیار آراسته و دارای نقش و نگار است.

### احوالپرسي

چون کسی وارد خانهٔ دیگری می شود، می گوید: «سلام علیکم» و صاحبخانه جواب می دهد «وعلیکم السلام» و بر می خیزد و دستهای مهمان را در دست می گیرد و می گوید: «شه راغلی، هرکله راشی!» یعنی: خوش آمدید، همیشه بیایید! و عباراتی مانند آن. مهمان می پرسد: «شه په خیریی؟» یعنی خوب و خوش هستی؟ صاحبخانه جای مهمان را تعارف می کند و چون نشست، احوال او را جویا می شود و به گفت و گو ادامه می دهند. بینواترین افغانان هم این مراسم را اجرا می کنند؛ دیگر تکلفی در کار نیست. افغانان عموماً تا حدی باوقار و متین اند امتا این وقار و متانت

مانع گفت و گوهای شاد نمیگردد. آنان در عین سنگینی، گاهی قاه قاه میخندند <sup>۱</sup>.

### ضيافتها

افغانان مردمانی خوش مشربند. افزون بر ضیافتهای بزرگی که در مراسم عروسی و مانند آن ترتیب می دهند، در مواقع مناسب پنج ۔شش تن از دوستان را دعوت می کنند. اگر استطاعت داشته باشند گوسفند می کشند و با همان آدابی که پیشتر یاد کردم مهمانان را خوشامد می گویند. وقتی همهٔ مهمانان آمدند صاحبخانه یا یکی از اعضای خانواده دستهای مهمانان را می شوید. سپس غذا می آورند که عبارت است از گوشت آب پز و آبگوشت که گوشت هم در آن هست، با نمک و گاهی فلفل. در این آبگوشت نان ریزه می کنند و می خورند و می گویند بسیار خوشمزه است. نوشابه شان دوغ یا شربت است. بعضی هم از شیر گوسفند نوعی مشروب می سازند که اگر سکرآور نباشد، گرمکننده هست. میزبان بر سر سفره به تعارف می پردازد و اصرار می کند که : بخورید! مضایقه نکنید! بسیار است. پیش از صرف غذا و پس از آن دعا می کنند و در پایان مراسم میزبان را «کور ودانی» (خانه آباد) می گویند.

پس ازصرف غذا قلیان می کشند. یا دایره وار نشسته داستان و بدل (سرود) می خوانند. پیرمردان داستانسرایان خوبی اند. داستانها از شاهان و وزیران دارند؛ نیز از جنّ و پری؛ اما بیشتر از عشق و از جنگ. این داستانها بیشتر همراه با سرودها و غزلها است و پیوسته با یک نتیجهٔ اخلاقی پایان می پذیرد. افغانان از این داستانها و غزلها بسیار لذّت می برند و به آرامی گوش می دهند و می گویند: «ای شاباش». سرودها تقریباً همه عشقی است؛ اما سرودهایی نیز در ستایش نبردهای قبایل و کارنامه های بزرگان دارند. برخی هم اشعاری از دیگر شاعران می خوانند و برخی نی، کمانچه، سارنده، شرنا و رباب می نوازند و آوازخوانان با آنها همنوا می شوند. سرودها و آهنگها را غالباً شبانان و کشاورزان، ولی بیشتر شاعران حرفه ای می سازند. گاهی هم آثار شاعران معاصر و یا متقدم را می خوانند.

### شكار

شكار دلپذيرترين سرگرمي افغانان است. نوع شكار با توجه به طبيعت مناطق و جانوران

۱- آقای دوری در بارهٔ افغانان غرب میگوید: مردمانی باوقارند. نمیخندند ولی با هم خوبگپ میزنند و با هم آشنا مملوم میشوند.گاه مثل همهٔ مردم دنیا خوش و خندانند.

شکاری فرق میکند. غالباً گروههایی بسیار سوار بر اسب یا پیاده به صورت نیم دایره حلقهای بر گرد شکارها تشکیل داده آنها را به پیش می رانند تا در یک درهٔ تنگ یا محل مناسب دیگری جمع شوند. سپس با تفنگ وسگهای شکاری به جان آنها می افتند و اغلب روزانه یکصد تا دویست جانور را شکار میکنند. غالباً چند صباد مکرراً با سگهای تازی و با تفنگ به شکار خرگوش، آهو و روباه می روند و در راه هم اگر صیدی بینند، به تیر می زنند. در بخشی از کشور خرگوش را با راسو (موش خرما) صید میکنند.

برای شکار آهو گلهٔ گاوها یا شتران را تعلیم میدهند که میان شکارچیان و شکارها حایل گردند و شکارچیان را از دید شکاری نهان دارند. سپس شلیک میکنند. در زمستان گُرگ و دیگر جانوران وحشی را در برف تعقیب و در لانههایشان آنها را شکار میکنند.

بعضی هم نزدیک چشمه ها گودالهایی کنده و در آنها پنهان می شوند و چون شبانه آهو یا جانور دیگری می آید که آب بنوشد، شکارش می کنند. گفتار را شبانه صید می کنند و هنگامی که از لانه به جستجوی شکار بیرون می آید خود شکار می شود. پرندگان را در هوا هرگز به تیر نمی زنند و صبر می کنند تا بر زمین فرود آیند؛ سپس شلیک می کنند. از بازشکاری تنها در شرق استفاده می شود. کبک را خیلی آسان با اسب دوانی شکار می کنند. کبک نمی تواند فاصلهٔ طولانی را بپرد. اندکی می پرد و می نشیند. صیادان سوار بر اسب به تعقیب کبکها می پردازند. کبکها سرانجام مانده می شوند و رمقی برای پریدن ندارند. آنگاه آنها را با دست می گیرند، یا با چوب می زنند.

هرچند شکار در تمام مملکت رایج است، امّا افغانان غربی علاقهٔ بیشتری دارند. در میان آنان سرود وغزل هم که پیشتر یادکردیم رواج کامل دارد.

#### مسابقه

مسابقه بیشتر در عروسیها رواج دارد. صاحب عروسی، شتری تیزتک به مسابقه میگذارد که سی چهل اسبسوار در زمینی مناسب در پی آن می تازند. مسابقات خصوصی هم هست؛ ولی در اینجا مانند ایران، شاه برای برندگان جایزه نمی دهد. طبقات بالاتر معمولاً نیزهبازی میکنند. بدین سان که قطعه چوبی را بر زمین فرو می برند و در حالی که سوار بر اسب بسرعت از کنار آن میگذرند آن را با نیزه از زمین بیرون میکشند. همچنان سواره بنا تفنگ به تمرین نشانه زنی می بردازند. نشانه زنی با تفنگ یا با تیر و کمان در میان همهٔ طبقات مردم رواج دارد. در چنین مسابقات گاهی مردمان یک روستا با روستای دیگر یا گروهی با گروه دیگر مسابقه می دهند، و

برای آن شرط میگذارند که بیشتر یک ضیافت (ناهار یا شام)است؛ امّا هرگز برروی مبلغ کلانی پول شرط نمیبندند. در خانه هم انواع سرگرمیها دارند. هرچند بازی ورق در میان آنان رایج نیست؛ اما بازی نَرد رواج بسیار اندکی دارد.

# أتن

تابستان پیش روی خانه ها و یا خیمه ها و زمستان به دور آتش می ایستند. یکی در وسط ایستاده، سازی می نوازد و دیگران به اجرای انواع حرکات می پردازند. گاهی دستها را به هم می دهند، فریاد می کشند و دست می اندازند و گاهی آهسته و گاهی تُند، هماهنگ با موسیقی، حرکت می کنند. باری یکی از این اتنها را مشاهده کردم که در آن سرودی عاشقانه با آهنگی بسیار دلنشین خوانده می شد که فضای آن بی شباهت به یک فضای اسکاتلندی نبود.

### بازيها

بازیهایشان غالباً برای ما ۱۱روپاییان کودکانه مینماید، که زیبندهٔ ریشهای بلند و متانتشان نیست. توشله (= تیله) بازی در میان مردان رسیده، در تمام کشور افغان و ایران و ـ تصور میکنم ـ ترکیه هم رایج است.

بازی دیگری که عمومیت دارد، افغانان آن را خوسی و تاجیکان کبیدی میگویند و چنان است که مردی پای چپش را با دست راست میگیرد و با یک پا بر می جهد تا از رقیبش که نیز همچنان برمی جهد سبقت گیرد. چند تن از بازیکنان به یک سو و چند تن به سوی دیگر و بازی پیچیده تر از آن است که شرح دادم؛ اما برای اشخاص بزرگ عجیب معلوم می شود.

بازیهای دزد و پادشاه، لیس بازی (با سنگهای پهن و نازک) وکلاهبازی نیز رواجِ بسیار دارد؛ همچنان که کُشتیگیری، پهلوانی و مانند آن.

جنگ انداختن جانورانی چون بلدرچین [(= بُودته، کَرَّک) به سگ، قوچ وحتی شتر طرفداران بسیار دارد. من شُتُرجنگی را تماشا کردم. شتران در فصل نسلگیری بسیار خشمگینانه جنگ میکنند. سرانجام یکی از شتران مغلوب می شود و باید مردم برایش راه باز کنند؛ چون با سرعت بسیار پا به فرار می گذارد و شتر فاتح هم تا فاصلهٔ زیادی او را دنبال می کند. در برد و باخت هر یک از این بازیها جایزه یا شرطی می گذارند. گاه طرف برنده پول دریافت میکند. گاهی مرغ یا دیگر حیوانی که شکست خورده است، نصیب طرف برنده می شود؛ اما را یجتر از همه سور و مهمانی است.

# پوشاک

جامهٔ مردان یکنواخت نیست ولی ظاهراً جامهای که افغانان غرب میپوشند، پوشاک همهٔ ملّت بوده است و عبارت است از شلوار دوپاچهٔ کتانی نیره رنگ، پیراهن گشادی که آن راکمیس میخوانند؛ مانند پیراهن فراگ واگنداران ـ ولی با آستینهای گشاد که تقریباً تا زانو میرسد ـ کلاه کو تاهی ( مانند کلاهِ هُولا Hulan) که اطراف آن پارچهٔ سیاه ابریشمی یا اطلس و بالای آن گلابتون دوزی شده یا پارچهای به رنگ روشن است؛ کفشها از چرم قهوهای، دارای بند یا دُگمه ( = تُکمه) که تا ساق پا را میپوشاند. بر روی این لباسها در بیشتر فصول سال نمد یا پوستین بلندی بر شانه می اندازند، که آستینهایش آویزان است و تا میچ پا می رسد (تابلو۲).

در شهرها و مناطق متمدن پوشاک مردم شبیه پوشاک ایرانیان است و در مرزهای شسرقی افغانستان از چند نگاه به پوشاک هندیان همانند است.

پیراهن زنان شبیه پیراهن مردان، ولی بسیار بلندتر و از پارچهٔ نـفیس ترکـه غـالباً رنگـین و ابریشمدوزی وگلدوزی شده است. در غرب غالباً پیراهن تمام از ابریشم است.

شلوار زنانه رنگین و تنگتر از شلوار مردانه است. کلاه کوچک ابریشمی با رنگ روشن، گلابتوندوزی یا خامکدوزی شده که تا بالاتر ازگوشها میرسد. روی آن روسری ساده یا گلداری میاندازند که چون به مردی بیگانه برخورند بتوانند باگوشهای از آن چهره را پپوشند. در غرب، زنان معمولاً سربند سیاهی دور سر و روی کلاه میبندند. موهایشان را به دور صورت مرتب کرده و بقیه را در دو بخش بافته نیشت گردن می اندازند.

### زيورزنان

زیور زنان عبارت است از ردینی از سکه ها یا پولکهای ونیزی که دور سر می آویزند، زنجیرهای زرین و سیمین که دور سر پیچیده وروی پیشانی آویخته است و دو گوی زرین در انجام این زنجیرها است که در نزدیک گوشها آویخته است؛ گوشواره، انگشتر، آویز بینی، که پیشتر در ایران رایج بود و در هند و عربستان هنوز هم رواج دارد.

زنانی که هنوز ازدواج نکردهاند، شلوار سفید می پوشند و موها را باز و نابافته میگذارند.

۱- احتمالاً کمیس همان قمیص عربی است. به ایتالیایی کمیسیا Camiscia و به فرانسه شمیز Chemise میگریند و چون در اروپا پس از جنگهای صلیبی رایج شده بایست از شرق آمده باشد.

### حمل و نقل

وسایل حمل و نقل در افغانستان با وسایل ما فرق دارد و بیان مختصر آن در اینجا لازم است. وسایلی که در تجارت از آن استفاده می شود در جای دیگری خواهد آمد. در اینجا تنها از وساپل سفری یاد میکنیم.

گاری چرخدار در این کشور نیست (در هیچ جای ایران هم نیست). پالانکین (تخت روان) هم نیست. رایجترین وسیلهٔ سفر ـ برای مردان و زنان ـ اسب است.

معمولاً یک اسب، ساعتی پنج - شش میل می پیماید. امّا پیک و مسافرانی که راه دراز در پیش دارند می تازند، که برای مسافران معمول نیست و سبک به نظر می آید؛ امّا کسانی که به تفرّج یا از خانه ای می روند می تازند و به نکوهش دیگران وقعی نمی نهند. (تابلو ۳).

### يراق اسب

یراق اسب دو گونه است: ایرانی و اُزیکی، که دومی رایجتر است. لگام ایرانی نوعی دهنه است، که به جای پردها، دو (یا چهار) حلقه دارد که به جلو متصل است. دهنه نیزگاهی پردهای تیز دارد که به جلو متصل است. دهنه نیزگاهی پردهای تیز دارد که هنگام کشیدن، دهان اسب را به درد می آورد. این لگام با زنجیره های نقره ای و دیگر زیورآلات آراسته است. زین تقریباً بر پشت اسب چسبیده ولی دو سوی جلو و دنبال آن اندکی برآمده است که سوار کرا دنباآشنا را سوار را هنگام نشستن استوار می دارد؛ امّا برآمدگیها چنان نزدیک است که سوارک از نباآشنا را می آزارد. برآمدگی جلو بلندتر و از چوب نقاشی شده و بسرحسب استطاعت مالک آن دارای نقره کاری یا طلاکاری است. دهنهٔ اسبه آزیکی دُرست شبیه دهنهٔ اسبهای ماست ولی پرههایش بزرگتر است. کلگی (سربند) در محل پیوندها با تُکمه های طلایی یا نقره ای تزیین شده و محل برزگتر است. کلگی (سربند) در محل پیوندها با تُکمه های طلایی یا نقره ای تزیین شده و محل لگام ایرانی و اُزیکی تنگ و بسیار زیبا، از چرم قهوه ای و گاهی - بسیار کم - از چرم ساغری سبز ساخته شده است. قفس بند ندارند و اگر دارند، بسیار شست است و به لگام نه - بلکه به تنگ - بسته است. قفس بند محکمی که هندیان بر سر اسب می بندند و با آن حرکات اسب را کنترل می کنند در اینجا معمول نیست.

۱- اوسایل چرخدار در قدیمترین تصاویر موجود آمده است. انواع تختروان هم تا همین اواخر موجود بوده و به نامهای تختروان، عماری و دولی و یالکی یاد میشده است.

سینه بند نشانی نقرهای یا طلایی به شکل گنبد دارد. پاردُم هم عموماً رواج داد. لگامها مخصوصاً لگام اُزیکی بسیار زیبا است و اسبان را بهتر از اسبان انگلیسی جلوه گر می سازد. زین ازبکی بر پشت اسب، بلند ایستاده و از زین ایوانی بزرگتر و راحت تر است. جلو یا دنبال آن بسیار بلند نیست. برآمدگی جلو منشعب شده، به صورت دو حلقهٔ پیچک آیونی پایین آمده است. زیر هیچ یک از این دو نوع زین (با مواد نرم و ملایم) پرکاری نشده است؛ بلکه زیر آن دو سه تکه نمد یا پتو میاندازند که با تسمه زیر شکم اسب می بندند. زین ایوانی مانند زین حصاری تنها قالب چوبی است که تفنگداران قاب چرمی (قاش) و دیگران خُرجین برآن می نهند که در آن نعلهای اضافی یا اندک مواد مورد ضرور تشان را میگذارند. این خُرجینها با پارچه های گلدوزی شده یا قطعات قالی تزئینی و بسیار زیبا به نظر می آید. آرایش اسب فقرا به جای طلا و نقره، از حلبی و آهن سفید شده است. رکابها گونا گون و را پجترین آنها مانند رکابهای ماست، ولی انجامهای قوسی که به دو طرف است. رکابها گونا گون و را پجترین آنها مانند رکابهای ماست، ولی انجامهای قوسی که به دو طرف میلهٔ زیر پا واقع شده بلند تر است. نوع دیگری که بسیار رایج نیست، به جای میله قطعهٔ پهنی از آهن میلهٔ زیر پا واقع شده بلند تر است. نوع دیگری که بسیار رایج نیست، به جای میله قطعهٔ پهنی از آهن میلهٔ و عرض چهار پنج اینچ برای استراحت پاها دارد.

غاشیهٔ اسب پارچهای است که از زین تقریباً تا دُمِ حیوان میرسد و بر دو پهلوی اسب آویخته است. معمولاً آن را از پارچهٔ تیره رنگ گلدار یا پوست پلنگ یا دیگر جانوران وحشی تهیه میکنند؛ امّا بسیاری آن را از مخمل میسازند که مرصع به گوهرهای پُربها است. امّا این آرایشها و تجملات به مناسبتهای خاصی است و در اوقات عادی همه چیز ساده است.

اسبها را همیشه شاطرهای سواره ـ نه مانند هند پیاده ـ همراهی میکنند و چون ارباب از اسب پیاده شده، به جایی میرود، شاطر تا بازگشت او بر اسب، سوار است و این کار را برای اسب مفید میدانند.

#### سفرها

بانوان بیئتر در کجاوه سفر می کنند. خانوادهٔ شاهی، بعضی بر فیل و دیگران بر نوعی تخت روان سوار می شوند و شاه گاهی بر فیل و بیشتر بر نوعی تخت روان (دولی) سفر می کند که در هند آن را نالکی Nalkee گویند، مردان چوبهای آن را که در زیر آن از دو جانب می گذرد، بر شانه نهاده می برند. این نوع مخصوص شاه است و معدودی از اشراف هم امتیاز مسافرت با جامپان Jaumpaun را دارند.

جامپان نوعی دولی یا عماری کوچک است مانند پالکی Paulkeen با سقف گنبدی، که بر سه

تیر مانند تونجنهای Tonjon هند استوار می گردد و چند تن آن را بر شانه می برند. در شرق بیماران را هم با تخت روان از جایی به جایی می برند. تصور می کنم همهٔ این محملها را هندوان می برند؛ هرچند که ریشهای بلند و کلاههای پوستی شان به آنان قیافهٔ دیگری می دهد.

بار و بُنهٔ مسافران با شتر و قاطر برده میشود. در هند برای این کار معمولاً از شترانی که جانورشناسان شُتُرِبادی میخوانند، استفاده میشود. قاطر بارکش خوبی است که چون تند میرود با شتر برابری میکند امّا بهایش گران است و تنها ثروتمندان از آن استفاده میکنند.

### نامه رساني

نامه رسانی (پُست) در افغانستان نیست. مرسولات شاه با چاپار فرستاده می شود. چاپارها سوارانی هستند که مسافرتهای شگفت انگیزی دارند. در منازل معیّن اسبهای تازه نفس توسط رئیسان برایشان آماده میگردد.

آنان بدون مقدمات کارهای حیرت آوری میکنند. سراسر بدن را با جامهها و پارچههای استوار می پوشانند تا در طول سفر بر عضلاتشان درد کمتری عارض شود. چاپاران شاه نامههای دیگران را نمی برند. آنان در واقع مردان برتر و معتمدند که غالباً پیامهای مهمی را دریافت می دارند. دیگران در مواقعی ضروری، چاپار کرایه میکنند و بزرگان چاپارهای دائمی در خدمت دارند. تودههای مردم پیامها را به قاصدان - یا نامهرسانان پیاده - می سپارند که بسیار به چابکی راه می پیمایند و غالباً راه پشاور - کابل را که دویست و ده میل است به چهار روز می روند.

### بردهداري

در افغانستان مانند هرکشور اسلامی برده داری رواج دارد ۱،که گزارش مختصری از آن در ذیل میآبد:

بیشتر بردگان خانهزادند.؛ امّا از خارج هم برده می آورند. گاهی حبثیان و نگروها را از عربستان می آورند. بلوچان مردمان فارسی و دیگران را که در چپاولها اسیر می کنند می فروشند. تعداد معتنابهی از کافران را هم یا از مردم خودشان می خرند و یا توسط یوسفزیان از مرزها به اسارت گرفته می شوند. این تنها موردی است که افغانان ـ به اکراه ـ از داخل برده می گیرند. بردگان کافر عموماً زنانند که به دلیل زیبایی فوق العاده شان خواستاران بسیار دارند. دیگر بردگان عموماً در کارهای

۱- [البته سالهاست که در افغانستان و دیگر کشورهای اسلامی برده داری لغو شده است].

سطح پایین استخدام می شوند؛ ولی در اطراف مملکت، مخصوصاً در مناطق دوانیان بردگان را به کار کشاورزی نیز می گمارند. از آنان ـ چنان که در هند معمول است ـ خواسته نمی شود که به جای چهار پایان کار کنند؛ بلکه همچون آزاد مردان کار می کنند. از جهات دیگر نیز با آنان به همین منوال رفتار می شود. در میان طبقات پایین بردگان با ارباب بر سر یک سفره می نشینند و یکسان لباس می پوشند و اجازهٔ داشتن املاک خصوصی دارند. از آقایان هدیه دریافت می نمایند. به همت اربابان ازدواج می کنند و ....

آنان با دخترانِ دیگر بردگان ازدواج میکنند و دارندهٔ دختر حق تعیین مهر او را دارد؛ اتما شنیده ام که مهر، به پدر یا به خود دختر داده می شود. تصور میکنم که آقا در برایر دریافت این پول از ادامهٔ خدمت دختر نزد خود صرف نظر میکند و فکر نمیکنم به رایگان از او که خانه زاد است و بهای ازدواج هم بالا رفته است دست بردارد. من نشانهٔ بدرفتاری با بردگانی را که در کار کشاورزی اند ندیدم.

آنان در خانهٔ اربابان خویش زندگی میکنند و حتی اگر لازم باشد که در کلبهٔ سر مزرعه بمانند، وابسته به یک نقطهٔ زمین نیستند و از مزرعهای به مزرعهٔ دیگر میروند و شمارشان آن قد. نیست که به زمینهای خاصی پایبندگردند.

از محصول کشت سهمی نمی برند و اگر بخواهند با دیگر آزادمردی ـزیر نظارت ارباب ـکار می کنند. بندرت کتک میخورند. بردگان پرورش یافته در یک خانوادهٔ متوسط الحال خود را عضو خانواده می شمرند و معتقدند که باید کار کنند تا اربابشان بتواند زندگی خود و آنان را تأمین نماید.

کنیزان، صورتی ارباب میشوند و در کارها، به کدبانوی خانه کمک میکنند. در طبقات پایین آنان با خانم خانه در کارها سهیم میشوند.

أزبكان غالباً با آزادی برده ای كه چند سال بخوبی خدمت كرده باشد ـ اگر بتواند مبلغ معینی پردازد یا وعدهٔ پرداخت آن را بدهد ـ موافقت میكنند و این قرار توسط حاكم عملی می گردد. اما افغانان عار دارند از این كه برده را در برابر پول آزاد كنند؛ بلكه غالباً در برابر خدمت یا در حال مرگ خویش آنان را آزاد میكنند. شنیدم افغانی كه تصور می كرد خواهد مرد، همهٔ بردگانش را كه از پسرش ناراضی بودند احضار كرد و به آنان سند آزادی داد.

افغانان از برده داری سخت نفرت دارند و ازبکان را در این کار نکوهش میکنند و آنان را «آدمفروش» میخوانند. نویسنده ای که به هیچ روی از آنان طرفداری نمیکند به این طرز فکرشان

شهادت می دهد؛ امّا چون بردگان بیشتر زِهوزاد اسیران جنگی هستند، به تصور من، عقاید مذهبی آنان را وادار به انجام اعمالی میکند که نمی خواهند در برابر مسلمانان مرتکب آن گردند ۱.

### صورت و سیرت

زنان افغان در مقایسه با زنان هند بسیار زیبا و سپیدند. مردانِ افغان، تنومند، عموماً دارای اندام کشیده و باریکاند، ولی استخوان بندی و عضلاتی قوی دارند.

بینیها بلند، استخوان گونه ها برجسته و صورتها کشیده و دراز؛ موی سر و ریششان عموماً سیاه، گاهی قهوه ای و بندرت خرمایی (شرخ) است. موهایشان عموماً زیر و درشت است. میان سر را می تراشند و بقیّه موها را می گذارند. قبایل نزدیک شهرها موهای کوتاه، ولی دیگران زلفهای بلند و حلقه های بزرگ بر دو سوی سر آویخته دارند. ریشهایشان پرپشت و بلند است. سیمایشان آمیخته است از مردانگی و اندیشمندی، بی آلایش ولی ناتوان.

در افغانان شرقی سیمای ملّت را با نیروی بیشتری می توان دید، هرچند کمتر نشاندهندهٔ مشخصاتی اند که در بالا یاد شد. سیمای قبایل غربی بسیار مشخص نیست و متنوع است. برخی سیمایی خشن دارند که از مشخصات یاد شده عاری اند امّا همچنان استخوان رخساره هایشان برآمده است. افغانان غرب تنومند تر و پر توان تر از افغانان شرق اند و تن و توش برخی از درانیان و غلجیان حبرت انگیز است؛ امّا به صورت عموم افغانان مانند انگلیسیان بلند قامت نیستند. افغانان شرق سیه چرده و از این لحاظ شبیه هندوستانیان اند؛ ولی افغانان غرب چهره ای زیتونی و رنگ و دیداری سالم دارند. امّا در میان آنان هم در کنار هم، مردانی همچون افغانان شرق و هندیان تیره رنگی سفید و افغانان شرق و غندیان تیره رنگی سفید و افغانان شرق و غرب بیشتر رنگی سفید و افغانان شرق و غرب بیشتر رنگی سفید و افغانان شرق و غرب میان افغانان شرق و غرب شرق اغلب رنگی تیره دارند. در کنار این تفاوتها که مولود طبیعت است میان افغانان شرق و غرب تفاوتهای دیگری نیز هست که ظاهراً زادهٔ سرزمینهایی است که افغانان از آنها تأثیر پذیرفته اند.

افغانان غرب آداب و سلوک را از ایرانیان و افغانان شرق از هندیان گرفته و هر یک در جامه و آداب به مردمانی همانندند که با آنان ارتباط دارند. در حالی که مردمان ساکن در بخش مرکزی

۱- متن آتی از کتاب «تاریخ انقلاب اخیر ایران » تألیف پیر کروشنکی ج ۱، ص ۱۹۱ ـ ۱۹۷ نقل می شود: «رفتار افغانان با اسرا خالی از هرگونه وحشت و بربریت دیگر ملل مشرق زمین است. فروش اسیران را به صفت برده، جنایت می شمرند و از این کار نفرت دارند. بدون تردید درست است که از اسیران به صفت خدمت کار استفاده و سپس آزادشان می کنند. هنگام خدمت هم با آنان رفتاری دلسوزانه دارند. این است که افغانان در کنار دیگر خصایل پسندیده از این جهت نیز با دیگر شرقیان فرق دارند».

جنوب که از هر دو امپراتوری یاد شده دور افتاده اند و از بزرگراهها هم فاصلهٔ بسیار دارند، ظاهراً آداب اصیلِ ملّتِ خود راحفظ کرده اند. غرب ناحیه ای گسترده است و قبیله ای که در آنجا زندگی میکتند در روزگاران مختلف بر دیگران برتری داشته اند. در آنجا پوشاک، آداب و سلوک و زبان ایرانیان به نحو بارزی غلبه دارد و حتی در آن نواحی که عادات و رسوم هندیان رواج بیشتر دارد نیز شناخته شده است.

بایدگفت که آنچه از ایرانیان و هندیان گرفته شده به همان حالت نخستین خویش مانده است و در نتیجه، با آنچه اکنون در آن دو کشور رواج دارد بکلی متفاوت است. آنچه از هندگرفته شده متعلق به دوران شاه جهان و از ایران مربوط به روزگار نادرشاه است و هر چند فاصلهٔ زمانی دومی کمتر است، اتا چون دگرگونیهای بسیاری در آن رُخ داده است، اکنون در مقایسه با اولی تفاوتها خیلی بیشتر احساس میشود !.

افغانان در رفتارشان صریح و جدّی اند. با وجود داشتن مردانگی و آزادگی، غرور نظامیگری اقوام هندیشان ـ پتانها ـ را ندارند. ممکن است پیشامدشان در سخن گفتن ناخوش و خشن باشد، امّا هرگز مهیب و هراس انگیز نیست.

ظاهراً پتانهای هندخوی و اطوار خشن و غرورآمیز یوسفزیان را برگزیدهاند. در حدود شهرها، افغانان مهذّ بترند؛ امّا در بسیاری از بخشهای مملکت آنان مردمانی سادهاند و به رتبه و مقام امتیاز چندانی قائل نمی شوند؛ اما در هر حال سالخوردگان را محترم می دارند. هرچند بی تکلفی افغانان توجّه هر بینندهای را جلب میکند، باز هم در مقایسهٔ آسیاییان با اروپاییان کمرو بودن آنان ـ که در دیگر آسیاییان ندیدهام ـ امری غیرعادی نیست. هنگام سخن گفتن ـ جز در مواقع رسمی ـ بسیار از علامت واشاره استفاده میکنند، آن هم به گونهای شدید؛ مانند جنباندن دستها و بازوها و حرکت دادن بدن به جلو. احتمالاً این حرکات را بیش از ایرانیان انجام می دهند؛ هرچند مانند آنان

۱- اشتباه بزرگی است اگر پنداشته شود که شرقیان آرایش و مُد را تغییر نمی دهند. لباس امروز ما حداقل لباس روزگاو چارلز دوم است، همچنان که لباس ایرانیان هسمان لباسی است که هنگام مسافرت شاردن می پوشیده اند. تغییر صورت گرفته در هند کم نیست. فکاهیات درباریان جوان دهلی برای مُدِ قدیمی لباس نظام الملک از او یک چهرهٔ تاریخی ساخته است و چون لباس درباریان مفول در دهلی و دکن لباس ۱۰۸۰ مال پیش بود و حالا کاملاً مختلف است، پس یکی از آن دو باید تغییر کرده باشد. واقعیت این است که تغییرات مختصر لباسی را که با لباس او کاملاً فرق دارد به آسانی درک نمی کند.

گرم و شاد نیستند. امّا در هنگام سخن، حرکاتشان هرگز به پای هندوستانیان نمیرسد <sup>۱</sup>.

افغانان از اطوار کودکانه ای که ممکن استگاهی صفت ممیزهٔ هندوستانیان باشد برکنارند و تا جایی که من دریافته ام، هرچند دامنهٔ مکالمات و پرسش و پاسخ آنان گسترده نیست، ولی معقول هست و به نظر نمی رسد که با دیدن چیزهایی جزئی که هندیان آنها را هدیه و ارمغان مقبول می شمرند، چندان خوشحال گردند.

# مسادگی و زرنگسی

ایرانیان ،افغانان را متهم به بی تهذیبی و جهل می نمایند. در واقع تمام خراسان بسادگی مثل است. آنان بی گمان ظرافت و زرنگی همسایگان غربی شان را ندارند و نداشتن رابطه با خارجیان نظرشان را تنگ و فهمشان را در برخی موضوعات محدود ساخته است؛ امّا وضع جامعه شان که هرکس باید حافظ منافع خویش باشد و این که خود در عین حال اهمیتی در جامعه دارد باعث به کار انداختن و انکشاف استعداد او می گردد. در نتیجه چنین مردمی دارای نیروی ارزیابی، ادراک و مشاهدهٔ درست اند. همچنان کنجکاوی و دقت آنان برای کسی که بی علاقگی هندیان را دیده باشد، مایهٔ دلگرمی است. آنان همیشه جویای اطلاعات و اخبار کشورهای دور تر از وطن خویشند و برخی بسیار تمایل داشتند که با اطلاعات و علوم ما آشنا شوند.

# خاطراتي ازكلكته

ملایی با من به کلکته می رفت. من گزارش مختصری از نظام گیرنیک ـکه دکتر هانتر آن را به فارسی انتشار داده بود ـ به او دادم. دو سال پس از آن، مُلاّ پرسشهایی در مورد نئوتنیان انگلیسی به من فرستاد که تحصیل یافتگان پشاور را به حیرت انداخت ۲.

گروهی را ـ از مُلاگرفته تا شاطر ـ به کلکته بردم تا انبار اسلحه، کشتیها و چیزیهای دیگری راکه برایشان جالب است ببینند. آنان به هر چیز جدید علاقه نشان می دادند و از دیدن آن خوشحال می شدند. امّا یکی از مُلاّیان افسرده شدکه چرا نتوانسته چرخ بخار راکه توپ را حمل می کند ببیند.

۱- می توانم از امپراتوری بزرگ هند، در مقایسه با دیگران، به مثابه یک ملّت یادکنم امّا در میان هندیان تفاونهای بسیاری است. مثلاً یک هندی تنومند و بلند قامت به آرامی صحبت میکند و از حرکات و اشارات هم کار میگیرد، ولی نه به شدّت حرکات یک کرناتکی ضمیفالجنّه و سیهچرده که یک موضوع جُزئی را چنان با صدای بلند و با هیجان بیان میکندکه یک انگلیسی در هیچ موردی چنان برانگیخته نمی شود.

۲- ناآشنایی من به موضوع و نیافتن شخصی که هم فارسی و هم ریاضی را بداند مانع از آن شد که جواب نامهٔ او را بدهم.

او در سفرنامهٔ میرزا ابوطالب خوانده بود که چنین چرخی در انگلستان وجود دارد. غالباً هندیان را هنگام تماشای چنین چیزها دیده بودم که هرچند مؤدبانه به توصیف اشیاء می پرداختند، امّا توصیفشان چنان بیحال بود که نشان می داد چندان علاقه ای به موضوع نگرفته اند. در حالی که افغانان پرسشهایی می کردند که قطعاً نشاندهندهٔ علاقه شان به ادامهٔ گفت و گو بود .

همهٔ ارتباط با افغانان سازگارانه است چون می توان به قولشان اعتماد کرد. هرچند در راستگویی مانند اروپاییان نیستند و گاهی برای حفظ منافع خویش آدم را با سخن و وعده می فریبند، امّا بی علاقگی به حقیقت و نادرستی شان به حدّی نیست که در هندیان و ایرانیان یک اروپایی را متحیّر می سازد. اولی استعداد مشاهدهٔ صحیح یک چیز را ندارد و دومی توانابی توصیف واقعیّت آن را؛ امّا اگر عاملی برای گول زدن و منحرف ساختن ذهن طرف نباشد می توان بر درستی و وفاداری افغانان تکیه کرد.

### فعالیت و رنجبری

افغانان بسیار فعال و پرتوانند. با توجه به شرایط طبیعی کشورشان، ناگزیرند که با فرا رفتن از کوهها موانع بسیاری را پشت سر بگذارند و سوار بر اسب یا با پای پیاده به سفرهای دور و دراز بروند و شناکنان از رودهای پرآب و پهناور و تند بگذرند. این تنهاکار بینوایان نیست بلکه همه در سطوح مختلف باید این مهارتها را دارا باشند. حتّی میرزایان سالخورده هم که به دشواری بر اسب سوار می شوند، منازل دور و دراز و ناهموار را در می نوردند و از چنان راههای ناهموار و تنگ و کنار درههای ژرف می روند که پیاده روی هم دشوار است. با این همه، تقریباً همهٔ افغانان تعمل گرما را ندارند. در لشکرکشی های هند، آمدن تابستان از شمار سپاهیان می کاست. این حال حتی در روزگار احمدشاه ـ که رعایت انضباط بخویی صورت می گرفت ـ نیز صدق می کرد. این وضع با توجه به این که بخش بزرگی از کشورشان دارای اقلیم گرم است، شگفت انگیز است.

همهٔ افغانان درکار و سرگرمی، رنج و مشقت را تحمل میکنند. درکشاورزی زحمتشان بینظیر است. از شکار مانده نمیشوند، امّا اگر مُحرّکی نداشته باشند تنبلاند.

۱- ایرانیان بیش از آن هٔشیار و زرنگند که چنین بی احساس باشند؛ ولی خود باوریشان آنان را از تحقیق در مورد دیگر ملتها مانم می شود.

#### سودجويي

ظاهراً سودجویی قوهٔ محرّکهٔ آنان است. بسیار از بزرگان درانی ترجیح می دهند پول فراوان ولی را کدشان را ذخیره کنند نه آنکه سخاو تمندانه از آن استفاده کنند و با این کار صاحب قدرت، نام و احترام گردند.

آنان که افغانان را خوب می شناسند همه براین باورند که نفوذ پول بر این ملّت حدّی ندارد. آنان خود نیز این حقیقت را انکار نمیکنند.

# عشق به آزادی

عشق به آزادی که در حکومت آنان اثر می گذارد پیش از این بیان شده است. این عشق در همهٔ افکار و اعمالشان یکسان نمایان می شود. توصیف آنان از یک کشور دارای ادارهٔ خوب چنین است: «خود می کارند و خود می خورند»! یا «کسی به کسی غرض ندارد». امّا عشق به آزادی شخصی از خودبینی بسیار بدور است. طبیعت جامعهٔ آنان که قدرت هر شخص متناسب با شمار خویشاوندان او است، باعث افزایش علاقه میان افراد یک خانواده می گردد، و افغانی نیست که در برابر گرفتاری و مسائل قوم و خویشش بی تفاوت بماند. در این مورد، البته باید اتفاقاتی را که هنگام انتخاب رهبران در خانواده های حاکم رخ می دهد استثنا قرار داد.

### خويشاوندي

نیروی خویشاوندی و خون شریکی در میان شاهان هرگز احساس نمی شود و رهبری یک قبیلهٔ کوچک در نظر کسانی که برای به دست آوردن آن مبارزه میکنند ـ به اندازهٔ تاج و تخت برای شاهزادگان بزرگ ـ اهمیت دارد. این مبارزه در واقع میان برادران رخ نمی دهد؛ ولی میان اقوام دور تر چنان اهمیت دارد، که «تربور» یعنی پسر عمّ، اکنون در زبان پشتو به معنای رقیب به کار می رود.

#### ميهن دوستى

پیشتر یاد شد که چگونه روحیهٔ قبایلی باعث کاهش میهندوستی عمومی میگردد؛ امّا آنان پیوسته یک علاقهٔ جدی در بارهٔ «ننگ د پشتو» (= غیرت افغانی) دارند و به زادگاه خویش که مهد نخستین شادمانیهایشان بوده است بینهایت وابسته و علاقهمندند. یکی از روستاییان درّهٔ عقبْماندهٔ «اسپیگه» در شمال شرق فزنی که به سبب ارتکاب جرمی ناچار شده بود سفرکند، جریان مسافرتش را به من شرح داد؛ همهٔ سرزمینهایی راکه دیده بود، نام برد و در مقایسه با سرزمینش ـ اسپیگه ـ چنین گفت:

«من همهٔ ایران ، هند، گُرجستان، تاتارستان و بلوچستان را دیدم امّا در هیچ کشوری مانند اسپیگه جایی ندیدم».

### فخربه نسب

افغانان همه به نسبشان فخر می ورزند. بخش مهمی از تاریخهایشان را نسبخامه ها اشغال کرده است. دشوار است کسی را که نتواند تا شش هفت پشت نام نیا کانش را یاد کند افغان بشمرند.

آنان حتی درگفت وگوهای معمولی از هرکس نام ببرند به ذکر نامهای پدر و نیاکانش می پردازند ۱. آنان با وابستگان بلافصل خویش بسیار مهربانند ولی وضعشان باکسانی که تحت فرمان آنانند و پیوند شخصی با آنان ندارند. فرق میکند.

# رابطه با دیگران

سرزمینهایی چون کشمیر واستانهای سندکه کاملاً قلمروشان است از غارت و چپاول افراد زبانهای بسیار می بینند و اگر اکثر اوقات برآنها نهب و ستم روان نیست به این دلیل است که ستمگری و تحقیر بی مورد مجزء خصایل افغانان نیست.

احساس آزادی و برابری، افغانان را به رشک و غیرت در برابر ارتقای همسایگان وا میدارد. این تصوّرکه آنان از یاد رفته و حریفانشان مورد توجّه قرارگرفتهاند، باعث میشود که از دوستی دیرینه بگذرند و از جمعی که مشتاقانه به آن پیوستهاند، بگسلند.

گفته می شود که پشتونان تا وقتی که موارد خاصی از تحقیر و نادرستی بر آنان روا داشته نشود در دوستی استوارند و نیکیی که در حقشان شده فراموش نمی کنند. تعهد می کنم که اگر هدیه ای به آنان داده شود پس از آن هر تقاضایی را پاسخ مثبت می دهند، امّا اگر در تقدیم هدیه تأخیر گردد به امید این که آنان نخست کاری را انجام دهند نتیجه معکوس است.

۱- به یاد دارم که با یک تن از قبیلهٔ دولت خیل در بارهٔ تُک و دامان صحبت میکردم که بزرگترین شهر منطقهٔ دولت خیل است. او در جواب سؤالی گفت : تک شهر سرور پسر کُتُل خان ، پسر سلیم خان، پسر میر مطان خان، پسرشاه عالمخان، پسر طفرخان، پسر زمان خان است که در روزگار جهانگیر-از دودمان تیمورلنگ . می زیست.

چون انتقام شخصی را یک وظیفه میدانند طبعاً اگر ستمی بر آنان روا داشته شود تا روزگاری دراز از یاد نخواهند برد؛ البته ستمی که غیرت و حمیشان را جریحه دار کند وگرنه در موارد جزئی نه زود برانگیخته می شوند و نه سنگدلی می ورزند. در آسیا مردمی را نمی شناسم که از آنان کم شائبه تر باشند یا کمتر به فسق و فجور آلوده باشند؛ اما در غرب مواردی را می توان دید.

شهرنشینان به فسق و فجور بی میل نیستند و مردمان شمال شرق کشور بیشتر از صفا بدورند. افغانان خود از فساد اخلاق، زوال صمیمیت و انحطاط نیروی ایمان شکوه دارند و می گویند که ملت آنان به ایران تشبه می ورزد. احساسات آنان در برابر ایرانیان شباهت به وضعی دارد که ما (انگلیسیان) سالها پیش در برابر فرانسویان پیدا کرده بودیم.

ناسازگاری ملّی و حس قوی برتری مانع تقلیدشان از آداب و رسوم ایرانیان نمیگردد. و علی رغم رجزخوانی بر ضه آنان، باعث محرومیّت خویش میگردند. آنان از امتیازاتی که ایرانیان در حال حاضر با توجه به قدرت نسبی شوراها بر آنان دارند بخوبی آگاهند. از افزایش قدرت ایران بیمناکاند ولی اعتماد به نفس، این بیم راکاهش میدهد.

خصایل افغانان اجمالاً با این کلمات خلاصه میگردد:

خصایل نکوهیده: انتقام، حسد، آزمندی، تاواجگری و برتری جویی.

خصایل پسندیده: عشق به آزادی، وفاداری به دوستان، مهربانی با خویشاوندان، مهماننوازی، دلاوری، سختکوشی واحتیاط.

آنان در مقایسه با همسایگان خویش کمتر تمایل به نادرستی، دسیسهبازی و فریبکاری دارند.

# شهرنشينان

تاکنون از آداب و رسوم افغانان به صورت کُلّی یادکردیم اکنون به ویژگیهای طبقات گوناگون ملّت می پردازیم. تفاوت میان افغانان شرقی و غربی به حدکافی گزارش شد. با برخی از گروههای خاص نیز به صورت ضمنی آشنا شدیم.گزارش مشروح کشاورزان وکوچیان هم پس از این خواهد آمد.

· به شهرنشینان می پردازیم که نخستین نکتهٔ قابل توجه در موردشان این است که بیشترشان افغان نیستند.

برای یک اروپایی در نخستین برخورد، شگفتانگیز است که چرا اربابان کشور شهرنشین نستند؟ امّا پس از فتح نورمان وضع انگلستان هم این گونه بود. اکنون اُزبکان تاتار نیز چنین وضعی دارند و تا حدودی احوال ایران هم به همین منوال است و احتمالاً در تمام موارد علّتها یکسان است: ملّیت حاکم، کار و کسب شهرنشینان را برای خود کسرشان می داند. جز بزگران و نوکرانی که به دربار کشیده شده اند، دیگر افغانان در شهر اقامت ندارند. تنها افغانان شهرنشین عبار تند از بزرگان و نوکرانشان، مُلّایان و شماری از بازرگانان (که پیشه شان شایسته پنداشته نمی شود) و برخی از بینوایان که به کارگری مشغولند.

این کارها بیشتر در دست تاجیکان است. بسیاری از تاجیکان در همهٔ بخشهای غرب کشور با افغانان آمیختهاند. آنان حتی در شرق هم حضور دارند؛ امّا در شرق پیشه های یادشد، در دست هندگیان است که مردمانی هندی تبار و در شرقِ افغانستان پراکندهاند؛ چنان که تاجیکان در غرب. پس ازگزارش افغانان، شرح ملّتها و نژادهای مختلف ساکن در افغانستان خواهد آمد. اکنون به بررسی صرّافان، بازرگانان، پیشهوران وکارگران پرداخته میشود.

### صرافان

چون در قرآن مجید سودخواری منع شده است، بیشتر کارهای صرّافی را هندوان به دست گرفتهاند که با توجه به خسّت و دقتشان کار مناسبی است.

آنان وام می دهند و سود می گیرند. حواله های ارزی را مبادله می کنند و دیگر معاملاتی که براثر تفاوتهای ارزی در محل اقامتشان سود آور است انجام می دهند و با معاملات منظم پولی، بازرگانی و و کالت را به هم آمیخته اند. منبع دیگر عوایدشان پیش پرداخت حواله های مالیاتی حکومت است که تا حدی پرمخاطره است و گاهی هرگز پرداخت نمی شود؛ اما منفعت و سود کلاتی دارد. برخی از صرافان بسیار تروتمندند؛ امّا خرده صرّافان بیشماری در نواحی مشخص در میان مردمان کم بضاعت دکان دارند و گاهی مانند صرافان بزرگ معاملات کلاتی انجام می دهند.

هنگامی که در پشاور بودم صرافان از روی احتیاط ثروتشان را پنهان میداشتند. صرافی که حواله های مرا میگرفت تا از آن طریق داراییاش را به هندوستان انتقال دهد، پرداختهایش را شبانه انتجام می داد؛ پولها را از زیر زمین در می آورد و به صندوقدار می داد. امّا این احتیاط او نه براثر خطر موجود بلکه به دلیل انقلابی بود که مردمان پشاور وقوع آن را پیش بینی می کردند و قبلاً در غرب آغاز شده بود. صرافان در آن هنگام به حکومت شاه شجاع اعتماد بسیاری داشتند و از تصور امکان براندازی آن سخت در هراس بودند. شاه با آن که سخت نیازمند بود چیزی از صرافان به بور نمی گرفت. صرافان در معاملات فراوان حکومتی از شاه و وزیر بیمی نداشتند ولی از مأمورانشان می ترسیدند. هنگامی که یک درباری معمولی مأمور گرفتن وام از صرافان شده بود، می شد خویش بر آنان ستم روا دارد و چیزهایی را تحمیل کند امّا اگر این می مرحرمی سپرده می شد که رفتاری نیک و منصفانه داشت برخورد آنان هم با او خوب و بااطمینان بود.

گروههای مخالف حکومت با استفاده از تمام وسایل ممکن، مساعده جمع میکردند و به زور مالیه میگرفتند و برای براندازی حکومت مبارزه میکردند. هرچند اعمالشان نامنظم است ولی سکوت حکومت شاید موجب اصلاح وضعیتشان شده باشد.

صرّافان باید تأمین عمدهای از درانیانی را که به امید منفعتهای کلان به آنان وام می دهند، به

دست آورند. این معامله صرّافان و اشراف را در منافع شریک میسازد. اشراف هم آنان را در حمایت خویش گرفته و توجّه بسیاری به آنان دارند تا بازهم بتوانند وام بستانند و بتوانند مانند دیگر طبقات صنعنگر از ربحی استفاده کنند که شاه در ازای آن آنان را در برابر افراد خویش مورد حمایت قرار می دهد.

# بازرگانان

ييشهوران

بازرگانان عمد تا متشکل از تاجیکان، فارسیوانان و افغانانند. هرچند در کشور بازرگان را به نظر حقارت نمی نگرند و بازرگانان جزو طبقات بالا به شمار می روند و برخی از خانان خُردر تبهٔ درانی هم بازرگانی می کنند، بازهم تجارت، آن گستردگی و رونقی را که در ایران و هند دارد، این جا ندارد جنگهای داخلی مداوم منجر به سقوط بازرگانی شده، راهها ناامن گردیده و باب تاراج کاروانهای تجاری بر روی دسته های متخاصم باز شده است. در غیر این صورت، موقعیت کابل در میان ایران و هند و بلوچستان آن هم با در اختیار داشتن کشمیر منافع بسیاری در بر می داشت. بازرگانان مردمانی متین، مقتصد و بی ریایند. مسافر تهای متعدد به خارج آنان را ملایمتر و روشتر از دیگران ساخته است. در رفاه ـ نه به صورت نمایشی ـ زندگی می کنند. ملاجعفر سیستانی که از مقربان شاه و در ردیف وزیران دولت بود، مانند یک بازرگانِ عادی لباس می پوشید و تنها یک نوکر و یک قلیان بردار او را همراهی می کردند و دوست نداشت که او را با القابِ والاخطاب کنند. این نشان می دهد که افغانان از تنگ نظری که در هندوستان در مورد تجارت وجود دارد، فارفند. و هیچ فرد مهتی باک ندارد که اسب، شمشیر یا چیزی شبیه آنها را ـ که نیازی به آن نداشته باشد ـ هیچ فرد مهتی باک ندارد که اسب، شمشیر یا چیزی شبیه آنها را ـ که نیازی به آن نداشته باشد ـ بغروش. به هر صورت واضح است که بازرگانی منظم برای بزرگان شغلی نامناسب شمرده می شود.

دیگر شهروندان، دکانداران و پیشهور انند که به سی ودو صنف تقسیم شدهاند . همر پیشه

۱- با شامل ساختن چند پیشه در یک صنف، شمار اصناف کسبه سی و دو شده است که نام بردن آن برای بررسی وضع مدنی موجود مفید است. این اصناف، را یک شهروند کابلی تا جایی که به یادش آمد، چنین برشمرد: جواهر فروشان، زرگران، نقره کاران، کتابفروشان، صحافان، قرطاسیه فروشان (لوازم تحریر)، قلمدانسازان، حکاکان، اسلحه فروشان، سپرفرو شان، تفنگسازان، چاقوسازان، صیقلگران فولاد، تیر و کمانگران، آئینه فروشان، کفاشان، تکمهازان، ابریشم فروشان، گلابتون فروشان، سراجان، نقاشان، نعلبندان، میوه فروشان، طباخان، صابون پزان، تنباکو فروشان، عملاران، فالوده پزان، قنادان، خامک دوزان، و کسانی که

کدخدایی دارد که معاملات میان حکومت و پیشه وران آن صنف را اداره میکند. این پیشه وران مالیهٔ منظمی نمی پردازند امّا از پرداخت محصولات گمرکی بر مواد وارداتی معاف نیستند. اردو بازار

از پیشهوران چیزهایی خواسته میشودکه بسیار ناگوارتر از مالیات است. یکی از این خواستها شرکت مجستن در «اُردوبازار» است. چون شاه در قلمرو خویش از شهری به عزم جایی دیگر حرکت میکند، به کدخدایان دستور داده میشود، تا از هر پیشه دکانی مرتب سازند و در رکاب شاه حرکت کنند و تا شهر دیگر همراه شاه باشند و در آن شهر مرخص گردند. پیشهوران از این مقرّره بسیار زبان میسنند؛ زبرا در برابر زحمات و مخارج خویش پول کافی دریافت نمیکنند و از آنجاکه در این سفرها در شمار نوکران شاهند تنها مستحق دریافت حقوق میگردند و آن هم مبلغی پول است که در پایان مأموریت به آنان پرداخت میشود. نمی دانم پولی که از طرف دربار به یک پیشه ور پرداخت میشود برای مخارج و زحماتش کافی است یا نه! امّا مبلغی که پس از گذشتن از دست درباریان و کدخدا به دست او میرسد نا کافی به نظر میرسد. دیگر دکانداران شاید در برابر اجناسشان اندک یولی به دست آرند، که با توجه به ماهیت کارشان مانند حقوق پیشه وران دلخواه و مستبدانه نخواهد بود. این زحمت برگردن ممدودی از شهریان میافتد؛ زیرا بخش منظم اردوبازار تنها موظف به تأمین احتباجات دربار شاهی است. دکانهای دیگری هم برای تأمین نیازمندیهای سرداران و سیاهیان اردو وجود دارند. میان این دوگروه تفاوتهای مشخصی است. اوّلی میکوشد با پرداخت رشوه خود را از این مأموریّت نجات دهد و دومی حاضر است داوطلبانه برود، چون نفع خویش را در آن میبیند. شهرهای کوچک مجبور به تشکیل اردوبازار نیستند. این ستم تنها بر شهرهای کابل، قندهار، هرات و پشاور میرود.گاهی این زحمت برای هر شهر بیش از یک بار در سال بیش می آید و سه هفته تا یک ماه به درازا می کشد. فرود آمدن شاه در شهری بسر کسبه و پیشه وران گران تمام می شود؛ زیرا باید اجناس را به مأموران شاهی به نرخی که خریده اند بفروشند. در اوقات دشوار از آنان مساعده میخواهند تا ارتش را در برابر دشمن تجهیز کنند. این مساعده غالباً از طریق اهدای جنس وگاهی پرداخت پول صورت میگیرد.

نشانها و آرایش جامه ها را ـ از جواهر تا منجوق ـ می دوزند. پیشه وران، فروشندهٔ مایحتاج ضروری را حذف کردم؛ مثلاً قصابان، نانوایان، قماش فروشان و مانند آنان وکسانی که پیشه های متداخل در پیشه های دیگر دارند.

شهرنشينان شهرنشينان

### بلیس و شهرنشینان

فشار پلیس شاید بزرگترین دردسر شهرنشینان باشد. گفتیم که شعبهای از این اداره در دست معتسب است که ناظر بر آداب و اخلاق شرعی مردم است. این کار نتایج بسیار دردآوری دارد؛ زیرا گاهی کسانی به قصد اخاذی متهم میگردند و بزهکاریها با پرداخت حقالسکوت به مأموران، گسترش می یابد. البته از این کار برای حکومت چندان منفعتی عاید نمی شود. در مدّت یک سال تنها هزار و پانصد روپیه (یکصدو پنجاه پوند) از بابت جرایم به خزانهٔ پشاور می رسد. البته منفعت کسانی که دفاتر پلیس را اجاره می کنند، خیلی پیش از این است. امّا با زحمت و انزجاری که برای مردم از این ناحیه پیدا می شود تناسبی ندارد.

از جهات دیگر پلیس خوب است و از جرم و جنایت پیشگیری می کند. افسران پلیس، شبانه در گردشند. هر بخش شهر دروازه ای دارد که در ساعت معین بسته می شود و به این طریق، دزدی تقریباً ناممکن می گردد. با خاموش شدن موزیک شاهی کسی حق ندارد در خیابانها ظاهر شود. موزیک شاهی ساعت ۱۱ ـ ۱۲ شب تعطیل می گردد و تاسپیدهٔ بامداد خاموش است. چون صدای این موزیک در تمام شهر به گوش می رسد هرکس می داند که چه موقعی رفت و آمد مجاز و چه وقتی ممنوع است. کسی که در ساعات ممنوعه ناگزیر بیرون رود، بازداشت می گردد مگر اینکه چراغ داشته باشد و با ثابت کند که توطئه ای نداشته است.

# تقسيم اوقات

در اینجا بد نیست شیوهٔ تقسیم اوقات روزانه در افغانستان بیان شود. روز به هنگام سحر آغاز می شود؛ اندکی پیش از سپیدهٔ صبح و اعلام نماز بامدادی. دورهٔ بعدی «آفتاب برآمد» است؛ پس از «چاشت» حدود ساعت ۱۱. نیمروز مدّنی کوتاه است میان «چاشت» و «اوّلی پیشین» که موقع نماز ظهر است و نشانهٔ آن نخستین گردش سایهٔ آفتاب به طرف مشرق است. پس «آخری پیشین» یمنی حدود ساعت چهار بعدازظهر که سایهٔ شخص به اندازهٔ قامت اوست. سپس «عصر» یا «دیگر» رساعت پنج) هنگام نماز عصر است. «شام» یا مغرب پس از فرو نشستن آفتاب وقت دیگری برای نماز است. پس از ختم شفق «خفتن» یا آخرین نماز است و طبل سوم پایان نواختن موزیک شاهی است. این اصطلاحات به جای ذکر ساعت برای نشان دادن وقت به کار می رود و از ساعت در محاورهٔ عادی هرگز یاد نمی شود. امّا شبانه روز به بیست و چهار ساعت تقسیم شده که از شش

صبح آغاز و به شش شام ختم میشود و دوباره شمارش آغاز میگردد.

سال مانند اروپا به چهار فصل تقسیم و از اعتدال شب و روز ـ آغاز بهار ـ شروع می شود. از ماههای قمری هم استفاده می شود؛ امّا چون این ماهها با موسم و فصول مطابقات ندارد بیشتر از برجهای شمسی استفاده می شود. در شرق ماههای هندی از ماههای اسلامی [قمری] معروفتر است.

### احوال شهرنشينان

برگردیم به احوال شهرنشینان. عوام سحر از خواب بر میخیزند و برای ادای نماز به مسجد می روند. پس روانهٔ دکانها می شوند که همیشه جدا از خانه هاست. در غرب کشور پس از نماز، صبحانهٔ مختصری صرف می شود. در شرق هم برخی همین کار را می کنند. ساعت یازده ناهار می خورند؛ نان، سبزی، ماست و اگر داشته باشند گوشت. تابستان پس از ناهار دو ساعتی می خوابند. آنان که شاگرد دارند، که از دُکان مراقبت کند، برای صرف ناهار و خواب به خانه می روند و گرنه در دکان می مانند. این تنبلی مردمان گرمسیر را نشان می دهد؛ هرچند آنان تا ساعت یازده دوازده شب نمی خوابند و تابستان دکه ظهرها می خوابند دساعت سه و نیم پس از نیمه شب بیدار می شوند که با محاسبهٔ خواب ظهر بیش از یک انگلیسی متوسط نمی خوابند. غذای مفصل را شبانه پس از آخرین نماز صرف می کنند که «شام» می گویند. معمولاً هفته ای دوبار غُسل می کنند؛

### حمام

در پشاور بیشتر در فضای باز غسل میکنند، ولی در نواحی سردسیر به حمام میروند. حمامها را مکرراً توصیف کرده اند. این حمامها سه اتاق ـ باگرمای مختلف ـ دارد. کیسه مال در گرمترین اتاق است که تا آخرین ذرات ناپاکی را از پوست می سترد. پول حمام کمتر از یک پنی Penny است و خرج همهٔ کارها به شمول تراشیدن موی بدن و خضاب ریش تنها صد دینار می شود.

یک ثروتمند یک عبّاسی (کمتر از یک شلینگ) می پردازدکه گشاده دستی او را نشان می دهد. حمام در ساعاتی از روز ویژهٔ زنان است که در آن هیچ مردی اجازهٔ ورود ندارد!

### خوراكيها

غذای عوام نان، برنج، گوشت، سبزیجات، گاهی پنیر و بیشتر قروت (کَشکُ) است.

خواربار ارزان و میوه فراوان است و مردم از آن بسیار استفاده میکنند. در کابل هنگامی که یک پاو (نیم کیلو) انگور به یک فارتینگ Farthing (یک سوم پنی) فروخته می شود می گویند گران است. یک پاو انار اندکی بیش از یک پنی است. به یک روپیه، دویست پاو سیب می دهند. دو نوع زردآلو است که هر دو ارزان است و نوع گرانتر آن یک پاو کمتر از نیم پنی است. هلو (شغتالو) گرانتر است. به و آلو ارزان و خریزه بسیار ارزان است. نرخ انگور به حساب نمی آید. نوعی انگور راکه با دقت به هند صادر می شودگاه به چهار پایان می دهند. انواع آجیلها ارزان است. کوههای شمال کابل پر از درختان چهارمنز (=گردو) است و دو هزار دانه گردو را به یک روپیه می فروشند. نرخ سبزیجات هم پایین است. به یک پول خُرد مسی -که کمتر از یک پنی است می فروشند. نرخ سبزیجات هم پایین است. به یک پول خُرد مسی -که کمتر از یک پنی است یا و اسفناج، بیست و پنج پاو هویج، بیست و پنج پاو شلنم، کدو و یا خیار می توان خرید. گشنیز، زردچویه و زنجیل هم فوق العاده ارزان است.

یخ و برف در تابستان در کابل ارزان و در قندهار اندکی گران است ولی فقرا هم می توانند بخرند. فالوده در تابستان خوراک خوشمزهای است که از نشاسته می سازند و به آن یخ، شیرهٔ میوه و گاهی سرشیر هم می افزایند.

زمستان البته زندگی پرخرج تر است و این گرانی در کابل بیشتر احساسٔ میشود. داشتن بخاری در خانه و دکان و داشتن جامه های گرم در کابل ضروری است. سرما چنان توان فرسا است که بینوایان که توانی تهیهٔ مایحتاج زمستانی را ندارند به مناطق شرقی می روند و تا بهار در آنجا می مانند.

# تفریح و سرگرمی

مردم سرگرمیهای گوناگونی دارند. مهمتر از همه سیل (تماشا) است (که شاید تصحیف سیر باشد) روز جمعه دکانها بسته است. هر کسی با بهترین جامه از حمام بیرون می آید و به یکی از گروههایی که همیشه در این روز تشکیل می گردد، می پیوندد و باهم به یکی از تپهها یا باغهای نزدیکِ شهر می روند. در این گروه هرکس پول ناچیزی به حساب شراکت می پردازد، که با آن

۱- قروت را همه دوست دارند. از ماست خشک درست میشود ولی تُرش است و من نیسندیدم. قروت را در ایران کشک میگویند و اصلاکلمهٔ ترکی است.

مقداری فراوان شیرینی، فالوده و دیگر چیزها میخرند و در برابر پول اندکی که به صاحب باغ میدهند هرکس هر قدر بخواهد آزادانه میوه میخورد. آنان صبح از شهر بیرون میشوند. ناهار را در باغ میخورند؛ تمام روز راه میروند؛ میوه میخورند؛ قلیان میکشند؛ به بازی نرد و دیگر بازیها می پردازند و در بدل انجرت اندک، موسیقی میشوند. مردمان کابل حتّی تا درههای سبز و خُرم کوهدامن میروند، که سی میل از شهر دور است. این گردشها چندین روز را در بر میگیرد و مردم از زیباییهای طبیعت، باغهای بیشمار و میوههای ارزان و فراوان بهرهمند میشوند.

در پشاور تفرجگاه بزرگ بر کرانهٔ رود بودینه است که در تمام سال هوایی خوش دارد و مردم به آن روی می آورند؛ امّا در کابل زمستان مردم در گروهها به شکار گرگ و تیراندازی می روند. مردمان کابل با وجود پایبندی به مذهب و داشتن اخلاقی مهذّب به انواع تفریحات و سرگرمیها علاقه مندند. در خانه ها به ساز و سرود می پردازند. کبک جنگی و خروس جنگی به راه می اندازند و از انواع بازیها و ورزشهٔ محظوظ می گردند.

# زندگى سالمندان

تا حال از زندگی کارگران و پیشه وران گفتیم. اکنون گزارشی از زندگی یک شخص مُین تر [که دست از کار میکشد] می آوریم. آقای دوری Durie هنگام اقامت در قندهار بیشتر در خانهٔ یک نانوا بود. این نانوا پول خوبی جمع کرده و ترک پیشه گفته بود. چند سطری از زبان آقای دوری در چگونگی زندگی او می آوریم. دوری هر بامداد به خانهٔ نانوا می رفت و بیشتر با شخصی که به مُلآیان شباهت و درآن خانه اقامت داشت، می نشست.

عرض ارادت آقای دوری برنامهٔ آنان را برهم نمیزد. نانوا گاهگاهی نماز میکرد ولی آن شخص هیچ نماز نمیکرد. گویا ترک دنیا گفته ظواهر را انجام نمیداد (تصور میکنم صوفی بود). ناهارشان نان نُحشک و شوروا (شوربا = آبگوشت) بود. گاهی در خانه می پختند و گاه از دکانِ شوروایی (دیزی پزی) می آوردند. آقای دوری گاهی ناهار را با آنان صرف میکرد. گاهی افراد ناشناسی می آمدند و پس از صرف ناهار به انباری پشت حیاط می رفتند و عدهٔ دیگری نیز بزودی جمع می شدند روی قالی می نشستند و قلیان میکشیدند. «صوفی» گاهگاهی چرس (حشیش) میکشید و برخی دیگر هم او را در این کار همراهی میکردند؛ اما بسیاری به یک دود قلیان بسنده می نمودند. گاهی هم در طول روز میوه و شربت صرف می شد. صحبتهایشان دلچسب بود؛ اما چون بیشتر افغانان بودند، به پشتو سخن می گفتند که آقای دوری نمی فهمید. گاهی نرد می باختند؛ گاهی

گُشتی میگرفتند و گاهی به دیگر ورزشهایی که در ایران و هند است، سرگرم میشدند. شرح انواع این ورزشها به درازا میکشد و برخی از تمرینات عمده را یاد میکنیم.

### ورزشها

سینه کشی (شنا): در یکی از تمرینها، اجراکننده در حالی که دستها و انگشتان پایش روی زمین قرار دارد و بدنش به صورت افقی برآنها متکی است، بدنش را به سوی جلو می کشاند. بازوهایش خمیده و شکم و سینهاش بر زمین کشیده می شود. دو باره خود را به حالت اصلی عقب می کشد که بازوهایش نیز راست می شود و دو باره حرکت قبلی را انجام می دهد. اجرای مکرر و بدون وقفهٔ این حرکات برای کسی که به آن عادی نباشد دشوار است؛ امّا نیرویی که این تمرین ایجاد می کند به حدّی است که یک افسر انگلیسی توانست بدون وقفه ششصد بار آن را تکرار کند. او روزی دوبار به این ورزش می پرداخت.

### ضرب میل

تمرین دیگر چرخاندن چماقی به دور سر است طوری که با چرخش آن تمام بدن به حرکت می آید. در این تمرین یک چماق را با دو دست و یا به هر دست چماقی می گیرند.

# كمانكشي (كياده)

تمرین دیگر کمانکشی است با کمّان سختی که به جای طناب زنجیری آهنین دارد. نخست مانند یک کمان معمولی آن را با دست راست میکشند بعد به جانب راست انداخته با دست چپ میکشند.

سپس با هر دو دست کمان و زنجیر طوری کشیده می شود که سر و شانه های شخص در میان کمان و زنجیر واقع گردد. تأثیر این تمرین تنها روی سر و بازوها است در حالی که دو تمرین پیشتر بر همهٔ عضلات فشار می آورد. تمرینات دیگری نیز هست که برای تقویت بخشی از بدن یا تمام بدن اجرا می شود و یک استاد لایق با توجه به نقایص اندام شاگردش او را راهنمایی می کند. برجستگی عضله ها و نیرویی که براثر این ورزشها می یابند، باور نکردنی است. هرچند این تمرینها روزهای اوّل خسته کننده است، امّا بتدریج جای خستگی را احساس خوشایند و سبک کننده ای می گیرد که تمام روز دوام می کند. کسی را ندیده ام که این تمرینها را اجراکند و سینه ای فراخ، اندامی زیبا و ماهیچه های برجسته نداشته باشد.

این ورزشها ابتکاراتی است که اروپا باید از شرق بیاموزد، که در واقع با حرکات ژیمناستیکی یونان باستان همانندی دارد.

# شب چگونه میگذشت

روز چنین میگذشت. تاریک می شد و همراهان می رفتند. نانوا شام مفصلی داشت ـ پلو و خورشهای فارسی آقای دوری غالباً با آنان شام نمی خورد. امّا یک گروه چهار نفری همیشه نشسته بودند: نانوا، صوفی، برادرزادهٔ جوان نانوا و پیرمردی از خویشاوندانش که عصا زیر بغل داشت. پس از صرف شام جز همسایگان کسی دیگر نمی آمد و این همسایگان معمولاً آقای دوری و دو تن از خانان خُرد درانی بوند که در ارتش خدمت نمی کردند، ولی صاحب خانه و زمین بودند که از اجارهٔ آن امرار معاش می کردند. هر دو اسب داشتند و محترمانه می زیستند. خوش طبع و مهذب بود. بودند و با آقای دوری رفتار مؤدبانه ای داشتند. گفت و گوها معمولاً در مورد جنگ و مذهب بود. اشماری از شاعران فارسی می خواندند و از آقای دوری چیزهایی در مورد اروپا و هند می پرسیدند. از برخی سرودهای انگلیسی که دوری می خواند و ترجمه می کرد، لذّت می بردند. شب به آوازخوانی می گذشت و به گفتهٔ آقای دوری «هرگاه ساز در میان بود، همه بسیار خوب می خواندند؛ آوازخوانی می گذشت و به گفتهٔ آقای دوری «هرگاه ساز در میان بود، همه بسیار خوب می خواندند؛

وقت بیکاران در خانه چنین میگذرد, آنانگاهی نیز از خانه بیرون میروند. دوستان را در بازار می بینند و در دکانها می نشینند تا اخبار را بشنوند؛ در خیابانها به ساز و سرودگوش می دهند و یا به باغهای فقرا می روند. باغهایی که به جای زهد و ریاضت پاتوق ولگردان و مخصوصاً معتادان به مواد مخدر است. همچنان در گروهها «به باغهایی که درختان و جویبارها برای تفرج دارد می روند» تفزیحی که آقای دوری با آب و تاب شرح می دهد.

البته کسانی که شرایط بهتری دارند شبانه به بادهنوشی میپردازند و افرادی هستند که برایشان رقص و سماع کنند و یا نمایشهای ورزشی و تردستیها اجرا میکنند. رقاصان بیشتر پسرند. در پشاور رقاص بیشتر است تا در فرب.

# پوشاک

در شهرها عوام جامههای طبقهای را میپوشند که به آن تعلق دارند و کوچهها پر از افرادی است که نمایشگر قبایل و ملّیتهای مختلفند و منظرهٔ عجیب و تماشایی از انواع جامهها و آداب و اطوار را می توان دید. شهرنشينان شهرنشينان

## سازگاری

با وجود اختلاف در عادات و آداب و رسوم و زبان و مذهب ظاهراً این مردم خوب به هم آمیخته اند. در این میان تنها شیعیان و سنّیان کابل گرفتار اختلافند؛ ولی حتّی آنان هم با هم نشست و خاست و ارتباطات خویشاوندی و مواصلت دارند.

از آنچه که دیده و شنیدهام، مخصوصاً از گزارشهای آقای دوری، نباید وضع شهرنشینان را ناخوشایند توصیف کنم، البته وضعشان برای یک انگلیسی هراسانگیز است. ولی آرامش و نشاط آنان نتیجهٔ چنان فلسفهٔ عملی است که هر انسان در شرایط مشابه به آن می رسد و به آنان ـ بدون حسرت ازگذشته و یا پیم از آینده ـ قابلیت تحمل ناگواریها را می دهد.

# اشراف

اکنون به طبقهٔ اشراف ـ تنها طبقه ای که از آن یاد نکرده ایم ـ می پردازیم. این طبقه متشکّل است از بزرگان دُرانی، سران قبایل و افراد مهمی که با آنان به دربار می روند و همهٔ فارسیوانان و تاجیکان که در پیرامون شاه صاحب منصب و مقامند. بزرگان این اشراف گاهی ـ که با شاه اختلاف نظر دارند ـ در قلعه هایشان زندگی می کنند. همچنین هرگاه قلعه ها به دربار نزدیک باشد برای مدتی کوتاه، مثلاً برای شکار یا گریز از گرمای تابستان یا برای شکار به آنجا می روند و دیگر تمام مدت در دربارند.

## خاندهای اشراف

خانههای اشراف بر طبق نقشهٔ خانههایی است که در پشاور دیده ام؛ امّا چون مدّت اقامتشان در پشاور کوتاه است این خانهها زیبایی خانههای دیگر بخشهای کشور را ندارند. همهٔ خانهها با دیوارهای بلند احاطه شده اند (و افزون بر اسطبل، نوکرخانه یا پیاده خانه و نجز آن) سه چهار حیاط مختلف با حوضهای فواره دار و باغچه کشی شده دارند. ساختمان در یک سمت حیاط واقع شده و آپارتمانهای متعدد دو سه طبقه دارای تالارهای بزرگ و مرتفعی در وسط ساختمان است. تالار بر ستونهای چوبی و رواقهای مغربی استوار شده مانند دیگر بخشها دارای کنده کاری و آرایش است. اتاقهای بالا با شاه نشینها از کمی دیوار به طرف تالار باز می شوند و با ستونها و رواقها آراسته شده اند. تالار با ارسیها و چوبکاریهای غیر ثابت به چند بخش تقسیم شده است که می توان با برداشتن آنها بر وسعت تالار افزود. یکی از دیوارهای داخلی تالار پخته کاری شده و در آن آتشگاه (بخاری) تعبیه

گردیده است. قسمت بالایی این دیوار با طاقچه های کوچک گچبری تزیین گردیده است و مانند رواقهای بزرگ پر از نقاشیها و آینه کاریها است. اتاقهای کوچکتری برای استراحت صاحبخانه در سمت دیگر حیاط واقع شده که پنجره های شیشه ای برای جذب حرارت دارند. هریک از این آپار تمانها دارای آتشگاه یا بخاری جداگانه ای است. دیوار ها و ستونها دارای آرایشهای نقاشی گل و برگ با طرحها و رنگهای مختلف است که بر سطح سفید و درخشانی که سیم گیل نامیده می شود با رنگهای لعایی یا روغنی کار شده است. درها از چوب منبت کاری شده است و در زمستان پرده های مخملی یا پارچه های گلدوزی شده و یا زریفت برآنها می آویزند.

در تمام خانه ها، در دیوارها، به ارتفاعی که دست برسد، طاقچه های محرابی و مزین و منقش ساخته شده است. خانواده های کم بضاعت این طاقها را با پیاله های چینی تزیین میکنند و میوه های ذخیرهٔ زمستان را در آنها مینهند.

پردههای این خانهها چیت یا کتان لاییدار است که بر آنها تصاویر روغنی مرغان و دیگر جانوران نقاشی شده است. تصاویر خانههای ثروتمندان، همه یا بیشترکار ایران و عبارت است از تصاویر شاهان و جنگاوران ایران باستان، زنان و مردان جوان در حالت بادهنوشی و صحنههایی از داستانهای منظوم فارسی.

آرایش عمدهٔ خانه های بزرگان را، به جای مبلمان، قالیها و نمدها تشکیل می دهند. قالیهای ایرانی معروفتر از آن است که نیازی به شرح داشته باشد. امّا در اینجا قالیهایی است که در نزدیک هرات بافته می شود و از همهٔ قالیهایی که دیده ام بهتر است.

این قالیهای پشمی چنان ظریف و برّاق و با رنگهای درخشان است که گویی ابریشمی است. قالیهای عالی شالباف هم هست که بسیار گران و کمیاب است ا پای دیوارها، مجز مقابل در، که غالباً گوشهٔ اتاق است، برای نشستن نمد می اندازند. رنگ نمدها بین قهوه ای و خاکستری است و گلهای کمرنگ دارد. نمید صدر خانه پهن تر در حدود سه و نیم تا چهارا پا داست و روی آن قالیچه های ابریشم دوزی شده و یا مخملی با نازبالشهایی از همان جنس برای مهمانان عالبقدر می اندازند.

۱- ملاجعفر سیستانی قالی بزرگ شالبانی داشت که دارای قطعات جداگانه برای نشستن بود و میخواستند آن را برای شاهزاده معمود بگیرند و چون آن شاهزاده از تخت به زیر آورده شد، قالی را به ربع قیمت خرید. ملاجعفر ده هزار پوند بهای آن را مطالبه می کرد که میگفت خیلی پایینتر از نرخ واقعی است. او سعی داشت قالی را به دربار ایران یا روسیه بفروشد و اگر نتواند، آن را به قطعات بریده به ترکان بفروشد.

حرمسرا همیشه در حیاط اندرونی واقع شده و دری جداگانه دارد امّا به وسیله در مخصوصی به بیرونی یا مهمانسرا نیز ارتباط می یابد. کاخها، حتی درکابل و قندهار هم بسیار کوچکتر از کاخهای ایران است و بیگمان هیچ یک اندکی هم با خانه های پرتجتل انگلستان قابل مقایسه نیست.

## جامة اشراف

جامهٔ مردان همچون جامهٔ ایرانیان است: پیراهن کتان (که مرغوبِ آن را از حلب و معمولی را از ایران می آورند)، شلوار ابریشمی گشاد، قبایی از چیت که تا پایین زانو می رسد و آن را با بتدی استوار می بندند. ردای روپوش به همان ساخت ولی از پارچهای دیگر، کمربند شال و کلاه الفغانی که شالی را به دور آن عمامه وار می پیچند؛ همچنان جوراب کتانی سفید یا ساخته شده از شال، کفشهای ایرانی و عبایی که بر شانه می اندازند. قبای زیر ردیغی تُکمه و مادگی دارد که تا روی سینه و آستینها می رسد. یک نوع پالتو هم ردیغی از تکمه های کله قندی و مادگیهای متناسب با آن دارد. قبای رو از پارچهای فاخر ولی ساده تهیه می شود؛ پارچهای که ارمک خوانده می شود، از پشم شتر و پیشتر به رنگ قهوه ای است. اطلس، شال و زریفت ایرانی هم رایج است و قبای زر این لباس را کامل می سازد. شال دور کمر از نوعی است که در هند یا انگلستان بسیار کمیاب است. این شال بلند و باریک (تقریباً با عرض دو وجب) و تماماً خامک دوزی شده و گرانی آن هم به دلیل همین پردوزی آن است، یک شال خوب از این نوع به دشواری به یک مد و پنجاه یا دویست پوند به دست می آید. شال دورسر از نوعی است که خانمها در انگلستان و ثروتمندان در هند می پوشند.

شال قبا نوعی خاص است که در قطعات کوچک فروخته می شود و دارای گلهای ریز بر زمینهٔ رنگی است. بالاپوش از همین نوع شال ولی دارای گلهای دُرُشت است؛ مانند گلهای حاشیهٔ شالهای هند همچنان بالاپوش به مقتضای فصل از همه نوع پارچه هایی که یاد شد، دوخته می شود. در ابستان یک بالاپوش ابریشمی یک لاکافی است. بالاپوشهای زمستانی ضخیم و دارای سجافهای پوستی گرانقیمت است.

در سفرها لباسگشاد می پوشند و پوتین (کفشهای ساقدار)که برای همه طبقات یکسان است، از چرم بسیار محکم با پاشنه های بلند و باریک، دارای پاشنهٔ فلزی به پا میکنند. هرچندک ثروتمندان گاهی کفشهایی از چرم ساغری سبزیا سیاه دارند.

## جامه و سلاح درباریان

در گذشته درباریان میبایست در جامهٔ زری حضور یابند. اکنون این قاعده رعایت نمیشود؛

ولی همه باید پوتین به پا و شمشیر به کمر داشته باشند. درباریان ممتاز بر جانب راست عمامه نشانی از جواهر، آراسته با پرِ حواصیل دارند. این پرنده تنها در کشمیر یافت می شود و پرش را با دقت برای شاه جمع میکنند، که او به اشرافِ دربار می بخشد.

شمشیرها، دشنه ها و تفنگچه ها نیز طلاکاری و جواهرنشان است. شمشیرهای غرب از نوع ایرانی است. قبضه اش مانند قبضهٔ شمشیرهای ماست، جز اینکه جا برای انگشتان ندارد. تیخ آن باریکتر و خمیده تر از تیخ شمشیرهای ماست. فولاد هندی را بسیار تعریف میکنند؛ اتا بهترین شمشیرها ساخت ایران و سوریه است. دشنه عموماً کارد بزرگ افغانی است، طول تیخ آن تقریباً دوپا و عرض بیخ دستهٔ آن بیش از دو اینج است و همچنان باریک می شود تا به یک نقطه می رسد. یک طرف آن کناره ای دارد و پشت آن بسیار ضخیم است که آن را سنگین و قبوی می سازد. دسته اش فقط به اندازهٔ دست است و محافظ ندارد، جز برآمدگی تیخ آن که بالای دست قرار می گیرد. در غلاف تنها یک اینج از دستهٔ آن دیده می شود. خنجر کوتاه ایرانی با قبضهٔ بسیار ضخیم هم معمول است؛ اتا زیباترین نوع آن خنجر تُرکی است. خنجری از این نوع جزء خلعتی بود که شاه به من بخشید و شاید اکنون در دیوانِ ایرانی کلکته باشد. طول این خنجر چهارده اینچ و دسته و غلاف آن گرد بود و باریک می شد تا ادر انتهای خنجر ابه یک نقطه می رسید. غلاف آن تزیباتی خاه ایرانی بالای حلقه های جواهر نشان داشت و بر روی آن یاقوت بدل و الماسها نشانده داشت، قسمت بالایی حلقه های چون از غلاف بیرون می شد، کاردی بیش نبود؛ یک کارد شده بود. ظاهری زیبا داشت ولی چون از غلاف بیرون می شد، کاردی بیش نبود؛ یک کارد

بزرگان در مراسم معین از شمشیر، خنجر و کمربند مرضع استفاده میکنند؛ امّا در مواقع عادی نوع معمولی را بر می دارند. زیباترین شمشیر، همیشه بهترین شمشیر نیست. شمشیری که شاه کابل برای فرماندار کُل فرستاده بود، روزگاری به تیمورلنگ تعلق داشته و بعد به تصوف شاهان صفوی درآمده و سپس در اصفهان به دست افغانان افتاده بود. این شمشیر جز مقداری طلا در قبضه و برجستگیهای غلاف که تا غلاف طول آن به شش هفت اینچ می رسید آرایشی نداشت.

گاهی بزرگان تفنگچه به کمر دارند و بیشتر آن را در قاب نگه می دارند. از تفنگچه های ساخت داغستان (در شرق گرجستان) بسیار تعریف میکنند؛ امّا در کشمیر تفنگچه هایی دیده ام که از روی آن ساخته شده و از اصل نمی توان تشخیص داد. مردم در هر مقامی ـ بجز دربار یا در سفر ـ بدون اسلحه اند.

طرح لباس بانوان، ایوانی است. البته انواع پوشاک و زیور آلات دارند. مهمترین اجزای پوشاک بانوان عبارت است از: شلوارهای مخملی، یا شالبافت یا ابریشمی، جلیقه های مخملی یا زریفت که شبیه جلیقه های نظامیان ماست و سه ردیف تکمه در یک حاشیهٔ رنگین گلدوزی شده دارد. پشت آستین تا روی انگشتان می رسد و دولاست تا زریفت یا پارچهٔ آن بهتر معلوم شود.

### پذیرایی

مراسم پذیرایی بزرگان مانند عموم است. صدر مجلس، زاویهٔ بُلند مقابل در درآمد است. آقای خانواده همانجا می نشیند، روبه سومی در و پهلو به جالبه براغ یا حیاط دارد. ردیفی از خدمه دهنگام تشریفات دنزدیک او و پایین تر از او صف کشیده اند و تالار از حیاط چندان ارتفاع ارد که سرهای آنان دیده نمی شود. اگر میزبان مهمانی عالیمقام تر از خود را پذیرایی کند، به استقبال او می رود و اگر همردیف او باشد به برخاستن در برابر او اکتفا می کند. میزبان برای مهمانی بسیار مُحترم جای خویش را تعاریف می کند و هرچه جای مهمان به میزبان نزدیکتر باشد نشانهٔ احترام بیشتر است. بزرگان منازلشان را براساس دربار شاهان تنظیم می کنند. دربانانی دارند که قابوچی می گویند. بیرون در می ایستد و چوبدستی بلندی به دست دارند. در اینجا مهمان را یکی دو تن ایشیک آقاسی آ پیرون در می ایستد و چوبدستی بلندی به دست دارند. در اینجا مهمان را یکی دو تن ایشیک آقاسی آ ایستاده اند. مهمان از طرف افسری پذیرایی و به حیاط بعدی راهنمایی می شود، تا «عرض بیگی» ایستاده اند. مهمان از طرف افسری پذیرایی و به حیاط بعدی راهنمایی می شود، تا «عرض بیگی» او را به حضور ببرد و جای مناسبی برایش تعیین کند. دیگر تشریفات یا قیدی در سخن نیست، گر اینکه در بسیاری از نواحی برحسب رعایت مزاج بزرگان و درجهٔ مهمانان نکاتی مدنظر قرار گیرد. اینکه در بسیاری از نواحی برحسب رعایت مزاج بزرگان و درجهٔ مهمانان نکاتی مدنظر قرار گیرد. پیشامد بزرگان ملایم و ساده و در عین حال متین و مردانه است.

## افسران و دیگران

افسرانی که یاد کردم، مانند اشراف لباس می پوشند و هر قدر به سالن پذیرایی نزدیکتر باشند، وضعی مرتب تر دارند. دیگر نوکران در لباس ساده اند. ظاهراً بزرگان کابل مخالف خودنمایی بوده، به نظم و آرامش نوکران بیش از شکوه ظاهریشان توجه میکنند. وقتی هم بیرون می روند شمار خدمه و همراهان هیچ وقت زیاد نیست، ولی رفتارشان بسیار با نظم و ترتیب است. به عکس وقتی

۱- دربان.

۲- دربانباشی.

در هند بزرگی به جایی می رود، آواز دهل و شرنای نوکرانش از یک میل به گوش می رسد و با وجود بسیاری همراهان سواره و پیاده و برق اسلحه و درخشش جامه های زری همه آشفته و سردرگماند. در کابل اگر بزرگی به اسب برنشیند و یا از آن فرود آید و نزدیک خانهٔ شما هم باشد، چنان باوقار و آرامش است، که شما مطلع نمی شوید.

## وفای نوکران

نوکران در افغانستان به زحمتکشی و وفاداری معروفند و با چهرهٔ گشاده هرکاری را انجام می دهند. اربابشان را در سفرها مسلح و سواره همراهی می کنند و همیشه مورد اعتماد او هستند. محرمانه ترین پیامها بدون پروا به نوکران سپرده می شود و برای پیام گیرنده تنها نشانی می فرستند تا پیام را باور کند. مثلاً انگشترش یا چیز دیگری را به دست او می دهد یا سخنی را می گوید که تنها او و گیرندهٔ پیغام از آن اطلاع دارند مثلاً به این نشانی که «من و تو در فلان باغ نشسته بودیم و من آنجا سی و چهار نوع گل را در تپههای کابل بر شمردم». گیرنده به این نشانی پیام را باور می کند. خرج و رخت نوکر به دوش ارباب است. سه ماه یک بار هم حقوق می گیرد. آنان بیشتر در «دسته»های ارتش، تحت فرمان ارباب خویش خدمت می کنند.

## خصوصیتهای زندگی اشراف

زندگی اشراف با زندگی عوام فرق دارد. آنان تا طلوع آفتاب خوایده اند. چون بیدار شوند ساعتی مشغول نماز رقضا به تلاوت قرآن و خواندن کتابهای مذهبی می شوند. پس صبحانه صرف می کنند که عبارت است از نان، کره، عسل، تخم مرغ و پنیر، و روانهٔ دربار می شوند، که کارمندانشان خیلی زود تر آنجا جمع شده اند. تا (پاشت) می مانند و به انجام کارها و معاملات و صدور دستورها و پذیرفتن ارباب رجوع می پردازند. اگر کارشان بسیار باشد، ناهار را همانجا می آورند، ولی بیشتر در خانه صرف می کنند. در تابستان معمولاً پس از غذا اندگی می خوابند. پس به عبادت می پردازند و اندکی مطالعه می کنند و ارباب رجوع را می پذیرند و تا «دیگر» به کارهایی می پردازند که انجام آن در دربار ممکن نباشد. پس روانهٔ دربار می شوند و چون بر می گردند دیگر تاریک شده است. ساعتی خود را سرگرم می دارند. پس شام صرف می کنند و اگر جلسهٔ خصوصی باشد برخی به میگساری می پردازند. البته در مهمانیهای بزرگ جایی برای می نوشی نیست و جز با مهمانان محرم می گساری می پردازند. البته در مهمانیهای بزرگ جایی برای می نوشی نیست و جز با مهمانان محرم می گساری می پردازند. البته در مهمانیهای بزرگ جایی برای می نوشی نیست و جز با مهمانان محرم می کوشند و صمیمی به این کار نمی پردازند. ناآشنایان را به ناهار دعوت می کنند. نباید پنداشت که همهٔ بزرگان باده نوش اند؛ گروهی از سرداران دُرانی از باده نوشی پرهیز دارند و دیگران هم می کوشند

پنهان و رندانه بنوشند؛ امّا چون غالباً عیّاشان حضور دارند، این آداب بندرت مراعات میشود. مشغله و پُرکاری برای همهٔ بزرگان حتمی نیست ولی هرکس در پی آن است که به وجهی شایسته خود را سرگرم سازد. با وجود زندگی پارسایانه، برخی به بازپروری و شکار می پردازند.

بسیاری به مطالعه و استماع «کتابخوانی» علاقه دارند. برخی شغلشان کتابخوانی است. «شاهنامه» حماسهٔ بزرگ فرودسی علاقه مندان بسیار دارد. «شاهنامه خوانان» شاهنامه را با الحان مناسب می خوانند. کسانی که به ادبیات علاقه مند نیستند سرود خوانان پشتو و فارسی دارند و به بازیهای ورق، شطرنج و نرد می پردازند. دو بازی تقریباً مانند بازیهای ماست ولی سومی که گاهی به آن مشغول می شوند مانند ورقبازی در هند است؛ که به ورقهای گرد بازی می کنند و با نوعی که ما داریم از جهاتی فرق دارد. آنان همچنان به باغها می روند و گاهی در آنجا ضیافتهای بزرگ ترتیب می دهند. امّا در کُلّ، سبک زندگیشان پایینتر از سطح زندگی اشراف ایران است، همچنان که ملک و دارایی شان نیز با آنان برابر نیست.

## ضيافت ميرابوالحسنخان

همهٔ اطلاعات من در مورد ضیافتهای آنان در شرح ضیافتی تقدیم می شود که از جانب میرابوالحسن خان، مهماندار سفارت به افتخار هیأت بریتانیایی در پشاور منعقد شده بود.

نخست به حیاط بزرگی وارد شدیم که در وسط آن حوضی قرار داشت و در پیرامون حوض چراغهای کوچک چیده بودند که نورشان به وسیلهٔ آب انعکاس می یافت. مشعلهای دیگری هم در اطراف حیاط چیده شده بود. نور همهٔ این چراغها حیاط را چون روز، روشن ساخته بود، و محوطه را پر از تماشاچیان و خدمتکاران نشان می داد.

از دری بزرگ وارد شدیم که دو طرف آن ساختمانها و بالاتر از همه تالاری با دری گشاده بود که ستونها و رواقهای پرنقش و نگار آن در برابر ما قرار داشت. در دو جانب آن ساختمانی بود که هریک در قسمت پایین یکی دو در داشت و تصور می کنم طبقهٔ بالا دارای پنجره ها بود. از ما در تالار پذیرایی شد و طبق معمول از در پایین تالار وارد شده و بر صدر نشسنیم. تالار با قبالی گرانبهایی فرش شده بود و در سه حاشیهٔ تالار نمدهایی با پوشش زربفت برای نشستن مهمانان انداخته بودند. نمدهای صدر تالار پوشهای مخملی زردوزی شدهٔ خوشرنگ داشت.

پردههای تالار زری یا پارچههای ابریشم دوزی شده بود و شاهنشینهای اطراف را با تصاویر ایرانی و پارچههای زربفت و خامک دوزی شده آراسته بودند. در این میان چیزی که بـرای مـن

حیرت آور بود پارچهٔ نقره کاری بود که بر آن شیر و خورشید (نشان شاهنشاهی ایران) با تار زر بافته شده بود. در بخشهای مختلف تالار آیینه ها نهاده بودند و با تعجب دریافتیم که دوتا از آیینه هایی بودند که ما به دشواری آنها را از کوهها و دشتها گذرانیده و آورده بودیم تا به صورت نمونه ای از صنایع انگلیس به شاه اهدا کنیم. آیینه های داخل تالار را ـ چنانکه شنیدیم، از راه زمین وازطریق ایران یا تاتارستان آورده بودند.

در وسط تالار ردیفی از چراغها و شمعدانها قرار داشت که اطراف آنها را با درختها، میوهها و گلهای رنگارنگ مومی گرفته بود و نور چراغها آنها را به صورت میوهها و گلهای طبیعی جلوه گر می ساخت.

در صدر اتاق برای راحت نشستن ما بر روی پارچه های مخمل و زربفت، ردیغی از صندلیهای ساده نهاده بودند که نشاند هندهٔ رعایت خُسنِ سلیقهٔ مهمانداران بود. با نشستن ما، سینیهای شیرینی به گردش درآمد و در پی آن پایکوبی رقاصگان آغاز شد و در صحن حیاط هم آتشبازی به کار افتاد. گفت و گوی ما در میان انبوه سازها و نعرهٔ گروه زنان و مردان آوازخوان و صداهای آتشبازی کوششهایی بیهوده بود که هر لحظه اخلال می شد. چای را در فنجانهای چینی آوردند، بدون شیر و بسیار شیرین که به دلیل آمیختن وازبانه طعمی ناخوش داشت. با اعلام آماده شدن غذا رقص متوقف شد و میزبان ما (که شیعه بود) به بهانهای بیرون رفت ا

برای صرف غذا بر روی زمین نشستیم و غذا را در سینیهای سرپوشیده در برابرمان نهادند که بر روی آنها پارچه های سفید زردوزی شده انداخته بودند. بشقابها دارای نقشهای گل و برگ طلایی و نقرهای با طرحهای ایرانی بودند و غذا را در ظروف چینی می آوردند که عبارت بود از انواع گوشتهای بریانی، آب پز و کوبیذه، انواع پلوها و خورشها و چیزهای دیگری که شرح همهٔ آنها دشوار است. خدمتیان خوش لباس ـ بیشتر پارسیوانان که از بهترین خدمه بودند ـ غذا را تقسیم می کردند.

در میان این همه نظافت و آراستگی برای ما عجیب بود که برخی از خدمه اسرِ سوختهٔ ا شمعها را با قیچی بریده در فنجان چینی جمع می کردند وجمعی گوشتها را با کارد قطعه قطعه کرده با دست بر روی پیشدستی هایمان می نهادند؛ البته قبلاً دستها را شسته و آستینها را بر زده بودند. غذا سرد

۱- شیعیان \_ اقلاً در کابل بسیار مقیدند که با نامسلمان غذا نخورند که سنیان چنین نیستند. کُلنل فرانکلین همین تبصره را در مورد سنیان ایران می آورد. شاید اقلیتها در همه جا سختگیر باشند.

شده بود و چندان مزهای نداشت. رقص و آتشبازی هم که تا ساعت دو بامداد قطع نشد تعریفی نداشت. شکوه و تجمل مهمانی بیش از دلپذیری آن بود (مخصوصاً که ساعتی را در اتاقی مخصوص در مورد باریابی به حضور شاه بحث کردیم)؛ اما ضیافت دیگری که در همان اوقات در باغ دیگری به افتخار ما ترتیب داده شد با سلیقهٔ ما مطابقت داشت. شرحی از این ضیافت را برای روشن شدن طبیعت این نوع محافل در میان بزرگان، مینویسم.

## ضیافت در باغ تیمور شاه

این ضیافت در «باغ تیمور شاه» ترتیب یافته بود. باغ در میدان چهارضلمی بزرگی است که با دیوارهای خشت خام احاطه شده است. این میدان با دو کوچه باغ بسیار وسیع پر از سرو و چنار (یک درمیان) که یکدیگر را در زاویهٔ راست میدان قطع میکنند، تقسیم شده است. فضای باز کوچه باغها را باغچههای شقایق پر کرده و راه از میان دو مرز گلها میگذرد. در چهار میدانی که کوچه باغها ساختهاند، درختان بیشمار انجیر، هلو، آلو، سیب، تاک، انار، به و توت غرق در شکوفه به دند.

درختان بلند پیپل (انجیر مقدس) اینجا و آنجا پراکنده به نظر میرسیدند. زیر برخی از آنها لوبیا کاشته بودکه آن روزهاگل کرده بود. باغ، براستی منظرهای دلفریب داشت و یا د اروپا را درخاطر ما زنده می ساخت. عطر دلپذیر گلها که با نسیم گاه گاه به مشام می رسید و آهنگ پرندگان که به گوشهای ما آشنا بود ـ و همراهان، هر یک را به مرغی که در انگلستان می شناختند نسبت می دادند دلپذیری فضا را به کمال می رسانید.

در باغ، چادر زده بودند. خیمهای در وسط خیمه ها در محل تقاطع کوچه باغها جلوهٔ خاصی داشت. سقف آن سرخ و سفید بود و اطراف آن باز وطوری تعبیه شده بود که هوا در داخل خیمه جریان می یافت ولی داخل خیمه از بیرون دیده نمی شد. طرح و رنگ درزها و سجافها اندرون خیمه را شکوه و جلوهٔ خاصی بخشیده بود. پس از گشت وگذاری دراز، با پسر مهماندار زیر درختی نشستیم واز کشور خویش و از کابل سخن گفتیم. سخنان او در بارهٔ کابل دلنشین بود: شهری ستودنی با صدهزار باغ. چون به خیمهٔ خود رفتیم، مهماندار ما با پیشنماز شاه و چند ملای دیگر آنجا بودند. امام مردی صریح، ساده و خوش سخن بود و داستانها از زیباییهای کابل سرکرد و میگفت که باید انبا را ببینیم. افغانان و میهنشان را بسیار ستود. او در آن هنگام و چندبارهٔ دیگر میخواست بداند که چرا ما به تنظیف و ستردن موهای اسبها می پردازیم و به این کار ما از تبه دل می خندید و

میگفت: اگر اسب بد و چموشی داشتیم نزد شما می فرستادیم تا از آن یک اسبِ نمونه بسازید. پس از مدتی دراز، از مدتی این آقایان رفتند تا ما اندکی استراحت کنیم. از چهار زانو نشستن ـ آن هم برای مدتی دراز، که عادت نداشتیم ـ بسیار خسته می شدیم. می دانستیم که نباید پاها را دراز کنیم چون خارج از حد ادب بود. اندکی بعد «چاشت» فرا رسید و ناهار آوردند.

برای شستن دستها آفتابه لگن آوردند. سفرهٔ بزرگی از چیت گلدار که ابیات فارسی در شکر نعمت خداوند و مطالب مناسب دیگر برآن نقش بسته بود، گسترده شد.

مجمعه هایی که روی آنها با پارچه های سفیدقلمکار پوشیده شده بود، در برابر ما نهادند. در هر مجمعه پانزده بشقاب، نعلبکی و پیالهٔ کوچک و بزرگ بود. دو قاب بزرگ مچر از پـلو بـود و در ظرفهای دیگر انواع خورشها و ترشی و مربّا جا داشت. جامی پر از شربت نیز در وسط هر مجمعه نهاده بودند. بشقابهایی نیز پر از دُنبه که ساده پخته شده ولی پر از لعابهای خوشمزه بودگذاشته بودند. افزون بر نان خشک ظرفهای پر از کیک هم بر روی شفره نهاده بودند. پس از صرف غذا ـ که بسیار گوارا بود برای شستن دستها آب گرم آورند. پس قلیان آوردند و به دنبال آن سه دختر رقاصه آمدند تا با سرودها و پایکوییشان ما را سرگرم سازند. اینان از رقاصگان هند به گونهٔ مقایسه نا پذیری ـ ورزیده تر، زیباتر و خوش اندام تر بودند. جامه هایشان گرچه به گرانبهایی جامههای هندی نمی رسید، امّا خیلی زیباتر بود. کلاههای زردوزی شده وتقره کار به سر داشتند و موهایشان به طرز شایستهای آرایش شده و حلقههایی از گیسو به نحو بسیار زیبایی بر پیشانی و رخساره هایشان آویخته بود. دندانها سفید، لبها قرمز، چهره ها باز و آراسته با خالهای مصنوعی. شاید هم زیبایی چهرهایشان مرهون غازه (سرخاب و سفیداب)ای بود که در کابل رواج دارد. رقصی هنرمندانه داشتند. دختری که میخوانید کمتر مانند رقیاصگان هیند می ایستاد. پیش می بحست؛ دست می افشاند؛ گاهی زانو می زد وانواع حرکات وصف ناپذیری که متناسب با اشعار سرود بود اجرا میکرد. همهٔ این حرکات با وصف خشونتی که داشت زیبا بود. در عقب، گروهی از مطربان که سنج و طبل و کمانچه می نواختند با جامه های مرغوب و ریشهای بلندی که با حرفه شان تناسبی نداشت، ایستاده بودند. اینان با آفرین گفتن به رقاصان یا همخوانی یا صدای بلند کنسرت را اخلال میکردند. معلوم شد که مُلآیان نمی توانستند در محفل شرکت کنند و خیلی زود از من خواستند تا به نزد امام و مهماندار و افسر عالیرتبهای که برای مذاکره تعیین شده بود بروم.

زیر درخت آلو به گفت وگویی دراز نشستیم. امام اشتیاقی به مذاکره نداشت و با چیزهایی که از

آقای استراچی دبیر هیأت می پرسید، بحث را اخلال می کرد: «استراچی، بگذار مُهرت را نگاه کنم»، «این چه بلا است؟»؛ «تو چیزی مانند دوربین نظامی به همراه داری؟». سرانجام گفت و گو پایان بافت و پس از مطایباتی در مورد لباس مردمانمان قدری در باغ قدم زدیم و به خانه برگشتیم ا.

این باغ نزدیک بالاحصار است که با جادهٔ عمومی از آن جدا شده است. شاه غالباً به باغ می رود و گاهی برخی از بانوان حرم را هم با خود می برد. در این حال قروقچیان در تمام مسیر مستقر می شوند تا هنگام عبور حرم مانع از نزدیک شدن مردم گردند. اکنون وقت آن است که شته ای از خصایل و خصوصیّات اشراف نوشته و مشاهدات خود را در مورد این طبقه به پایان برم.

## اخلاق اشراف

در مطالعهٔ رفتار اشراف افغان به مثابهٔ دنبالهروان دربار به نظری ناشایست می رسیم. آنان با توجه به رفتارشان با قبایل خویش و رعایت افکار عمومی، باوقار، خلیق، عدالت پسند، پیوسته مهربان و مسالمت جوی اند امّا در دربار جز فسادی که در فضای آن زندگی می کنند نمی توانند چیزی فراگیرند؛ اگر بخواهیم از درباریان افغان سخن بگوییم، بجرأت می توان گفت که آنیان بدترین گروه ملّت خویشند. اگر پارسیوانان را هم در پلّه بیفزاییم فساد دربار سنگین تر از فساد تمام جامعه خواهد شد. چندان که برای من فرصت مشاهده میشر گردید؛ باید افرار کنم که سرداران درانی را صمیمی و راست یافتم و به دلایل متعدد، آنان را ـ حداقل برابر با دیگر اشراف آسیا محترم و دارای آندیشهای والا می دانم، اما دیگر اطرافیان حکومت عموماً فرومایه، نادرست و آزمندند. حتی سرداران دُرانی چون قدرت داشتند به صورت ننگینی به زور پول به دست می آوردند. شماری از آنان خائنانه از جانبی به جانبی متمایل می شدند و یک تن هم نمی خواست می آوردند. شماری از آنان خائنانه از جانبی به جانبی متمایل می شدند و یک تن هم نمی خواست برای پیشبرد داعیه ای که در بند آن بود مایه ای بگذارد. سردارانِ زورمند هم درگیر حسادت و سرگرم دسیسه های پنهان و آشکار بر ضد یکدیگر بودند؛ اما به صورت عموم شخصیته ای بسیار سرگرم دسیسه های پنهان و آشکار بر ضد یکدیگر بودند؛ اما به صورت عموم شخصیته ای بسیار

۱- همهٔ نگهبانان و همراهان هیأت که با ما داخل باغ شدند اجازه داشتند گردش ما را نظاره کنند و چون ما به صرف غذا نشستیم، آنان به تفرّج پرداختند. به هم آمیختن جامههای آمیایی و اروپایی و اختلاف چهرهها که پایین و بالا در حرکت بودند، جالب بود. در این حال شاطر من ـ دستها در جیب ـگامهای بلندی بر می داشت و گفتی هوای لندن به سرش زده است. او با پارسیوانی که کلاه بلند قره کل به سر داشت و عبایش تا پاشنهٔ پا می رسید همراه بود. آنان نخست با علامت و اشاره محاوره می کردند؛ امّا خیلی زود انس گرفتند دست به هم دادند و بازو به بازی از یک راهرو کوچک گذشتند.

450

موجهتر از دیگر اطرافیان شاه داشتند. هر روز نمونه هایی از توطئه های پنهانی، دسیسه های آشکار وجعلکاریهای جسارت آمیز پارسیوانان بروز می کرد. یک خارجی در هند یک مورد هم از جسارت و سماجت گدامنشانه در پایین ترین افسران دولتی نمی دید. البته در این مورد هم استئنا وجود داشت. در میان خوبان دربار هم کسانی از این بدیها برکنار نبودند و در میان پارسیوانان نیز مردانی نیک سیرت پیدا می شدند.

## درباریان شاه شجاع

سیرت بزرگان افغان در بخشهای تاریخی و دیگر بخشها خواهد آمد؛ امّاگزارشی از بزرگانی که من در دربار شاه شجاع دیدم بینشی کلّی در اطوار و آداب آنان ارائه خواهد داد. از رئیس این اشراف -اکرم خان - پیشتر بتفصیل یاد شد.

یکی دیگر از اشراف، مقدخان رئیس اسحاق زبان بود که نیایش با ایرانیان نبردهای مهمی داشته و میگویند در یکی از نبردها نادرشاه را زخمی کرده بود. پدرش ازبزرگترین سرداران رزمنده درانی و خودش مردی ثروتمند و بسیار محترم بود. هرچند پوشاک و آداب و اطواری ستودنی داشت با تجمل و شکوه نمیزیست. میگفتند مردی با قریحه و مستعد است، اما در پزشکی و ستاره شناسی بیشتر مطالعه داشت. او دانش پزشکی را به دلیل ناتوانی جسمانی و ستاره شناسی را به خاطر روزگار بی ثبات خویش فرا گرفته بود. به هر روی مردی دوست داشتنی بود و در هُنرِ فرماندهی، جرأت و مهارتهای رزمی و در هر چیز - نجز بخشندگی - شهرت داشت. در وفای به عهد چنان خوشنام بود که در دشوار ترین ژخدادهای زندگی هم از او سوگند نخواسته بودند. هرچند پنهان نیست که او هرات را حکه شاه زمان با اطمینان به او سپرده بود ـ به رقیب شاه وا گذاشت، اما از گزارش او پیداست که بدگمانی و دسایس پسر شاه او را مجبور به این کار ساخته بود.

## گلستان خان

یک نمونهٔ خوبِ این گروه گلِستان خان اچکزی بود که همه گواه شایستگی اویند. او دلیس، صمیمی، در تحقیق باحوصله و بُردبار و در دادگستری خستگی ناپذیر بود. هرگز به گرفتن تحفهای متهم نشده و تا من در چشاور بودم او بر سرکارش در کابل بود.

### غفو رخان

غفورخان ثروت ونفوذ داشت، امّا ظرفیّت و ثبانش اندک بود. از شاه محمودگسته و به شاه

شجاع پیوسته بود و یک ماه پس از آن که او را دیدم در جنگ نِمله Neemla کشته شد.

## اعظم خان

اعظم خان نسقچی باشی ـ همپایهٔ ارل مارشالِ Earl marshal قدیم ما ـ بودکه درکفایت خویش کم و کاستی نداشت؛ ولی شهرتش بیشتر در عزّت نفس و استواری او بود.

چون شاه محمود او را به کشتن وفادارخان و دیگر سدوزبان گماشت، اعظم این کار را خلاف رسم درانیان ـ رسمی که بسیار مورد احترام بود ـ دانست و سرباز زد. محمود نخست بر او خشم گرفت و سپاهیان را با قنداقهای تفنگ به جانش انداخت ولی او تحتل کرد و با تهدید به مرگ هم ارادهاش را تغییر نداد. سرانجام محمود را استواری او خوش آمد و به خود نزدیکش ساخت.

## ميرهوتك خان

میرهوتک خان، برادرزادهٔ سردار جهان خانِ معروف (سپهسالارِ احمد شاه)، رئیس ادارهٔ استخبارات بود. از علم و دانش برخوردار بود و به فارسی شعر میگفت؛ ولی چون مطالعاتش به جای فقه منحصر به ادب و تاریخ وهنرهای ظریفه بود، از دانش خویش طرفی نبست. آرام و بزدل بود و به بیداد رغبتی نداشت؛ ولی رشوه میگرفت.

### احمدخان نورزي

احمدخانی نورزی بر ترین اشراف روزگارش بود. وی رهبر قبیلهٔ بزرگ نورزی و یکی از معدود نظامیانی بازمانده از روزگار احمدشاه و مردی تنومند و پُرتوان بود. با آن که بیش از هفتاد سال داشت و با وجود فربهی، هنوز جذبه و نشانه های نیروی گذشته را نباخته بود. صورتی سپید با بینی بلند، سیمایی جدّی و ریشی انبوه و بلند داشت که گونه هایش نیز زیر آن پنهان بود. اطواری ساده ودرشتی و نرمی به هم آمیخته داشت و به این خصایل میبالید. بازهم نمی توانست مظهر ایمان پیشینیان باشد. دوبار در میدان نبرد یارانش را تنها گذاشته بود و هنگامی که من او را دیدم با دشمنان پیوند داشت. خامی دسایسش به ناکامی انجامید و هر دو جانب بر او بی اعتماد شدند واز فریفتن هیچ طرفی سود نبرد. به عالیترین مناصب دولتی رسیده و در خراسان نیز نامور بود. با این همه در بلخ از آزبکان و در سند از تالپوریان شکست خورده بود. گفتنی است که شکست او در سند به دلیل اتخاذ تداییری بود که ازبکان نظیر آن را در برابر خودش به کار گرفته و بر او غالب شده بودند. دلیل اتخاذ تداییری بود که ازبکان نظیر آن را در برابر خودش به کار گرفته و بر او غالب شده بودند. با وجود این، مردی دلیر و استوار، ولی از سرداران درانی هم آزمند تر بود. هنگامی که من در

پشاور بودم، او با آگاهی ازخیانت خویش فریاد حمایت از داعیهٔ شاه شجاع را بلند داشت و برای انحراف توجه عمومی از کردارش ، ازخطر بزرگ انگلیسی هٔ شدار می داد؛ و پیوسته بر ضد خارجیان و فنونشان صدایش بلند بود؛ امّا تدابیرش به ناکامی انجامید و ارتباطاتش کشف شد و هنگامی که من پشاور را ترک می کردم، دوباره به زندان افتاد. با پیروزی هواداران معمود، مدّتی آزاد بود؛ امّا رفتار نادرست یا خصایل نکوهیده اش دوباره او را در معرض بدگمانی قرار داد و آخرین روزهای زندگی را در زندان گذرانید. هنگامی هم که من او را دیدم تازه پس از یک حبس طولانی، شاه در روزهای دشوار خویش او را رها کرده بود و می کوشید اعتمادش را به خود جلب کند. دوباره به منصب پیشین گماشته شد واز پادشاه خرمتی عظیم یافت، اما چون از مساعدت مالی کند. دوباره به منصب پیشین گماشته شد واز پادشاه خرمتی عظیم یافت، اما چون از مساعدت مالی گرفتاری او رو به ویرانی نهاده بود. این خانه دورتر از شهر واقم شده بود.

تالاری که در آن از ما پذیرایی کرد، رو به باغی متروک باز می شد. بخشی از بام فرو ریخته و از دیوارهایش که با همهٔ سادگی بخوبی عمارت شده بود، آثار زوال هویدا بود. نه قالی و نه حتی نمدی برای نشستن داشت. خان را دیدیم که با چهار پنج تن دیگر نشسته بود. جامهای معمولی و ساده به تن داشت. برخاست و به پیشواز ما آمد و چون به رسم ایرانیان دستهایم را دراز کردم به آوازی درشت گفت که او را به رسم ایرانیان کاری نیست و سخنانی از صمیمیت و دوستی راستین افغانان برزبان آورد. پس دو دستی سخت در آغوشم گرفت و نیرومندانه مرا بر سینهاش فشرد. پس از نشستن و احوالپرسی و تعارفهای معمول ایراداتی بر ایرانیان و نزاکتهای ایرانی گرفت. اولس خود را ـ که می گفت صدهزار مرد نیرومندند ـ ستود. از وفاداری درانیان به شاه و از ناممکن بودن براندازی سلطنت سخن گفت.

این رجزخوانیها ظاهراً نمایشی از وفاداری او به شاه بود که میخواست مرا تحت تأثیر نمایش میهن پرستی قرار دهد و چنین وانمود کند که هرگونه طرحی بر ضد دولت درانی بی تمر است.

من بدون توجه به آنچه در باب من گفت، پاسخهایی در خور تظاهر به معتقدات او و خرسند ساختگی ـ ساختگی ـ مؤدبانه و قابل توجه بود.

روز بعد طبق معمول هدیهای به من فرستاد و چون نمی توانست به دیدنم بیاید من هم بدون انتظار هدیهای فرستادم. خان با پیغامی مؤدبانه و تشکّرآمیز از هینکی که برایش فرستاده بودم،

بسیار اظهار شادمانی کرده، گفته بود که با آن بهتر از هینک کشور خود می تواند قرآن بخواند. او در عوض یک چاقوی قلمدان دارای چند تیغ دفرستاده و از من چاقوی بزرگتری خواسته بود. شنیدم که با دیدن چاقو گفته بود: «با این کژدمگونه چه کنم؛ کاش سفیر چاقویی فرستاده بود که به درد آدم می خورد». وقتی این سخن برای من نقل شد به سخنانی که از دیگران در مورد طبیعت احمد خان شنیده بودم رسیدم.

همه میگفتند که او صبحانه سه کلّهٔ گوسفند و ناهار بیش از نصف گوسفند را میخورد. در فرصت دیگر دو سه تن ـ که من خوب می شناختم ـ از احمدخان سخن میگفتند. من از معانقهٔ (بظرکشی) احمدخان یاد کردم که طبعشان را خوش ساخت. روز دیگر این خبر به گوش احمدخان رسیده بود او لازم دانست رسماً از من پوزش خواسته، شرح دهد که آن گونه مصافحه واقعاً رسم باستانی افغانان است و با کسانی چنان مصافحه میکنند که محترمشان می دارند.

## بخشی از مذاکرات

از این بهتر نمی توانم سرداران درانی را بشناسانم یا آنان را بیشتر با ایرانیان مقایسه کنم؛ مگر اینکه بخشی از مذاکراتی راکه با آنان داشته ام، شرح دهم.

هنگام پیشروی شاه معمود از جانب غرب، سپاه شاه شجاع که با هزینهٔ گزافی فراهم آمده بود، در پی اغتشاش کشمیر درهم شکست و او برای حفظ تاج و تخت کاملاً درمانده و به مساعدت مالی ما نبازمند بود؛ اما سیاست ما اجازهٔ مداخله در جنگهای داخلی آنان را نمی داد و اگر از روی حسن نیت کاری هم می خواستیم بکنیم، اعلامیه های آشکار ما آزادی عمل را از ماگرفته بود.

وزیرانی که میخواستند در این مورد با ماگفت و گوکنند دو پارسیوان و یک مُلاً بودند. کسان دیگری هم مأمور بودند که در لباس مهمانان عادی و دوستان بیطرف، مرا زیر نفوذ آورند.

بیشتر اوقات همین که ابامداد ابر میخاستم، چندتن از این افراد را در تالار منزلم می دیدم و گرچه ضرورت تعطیل «چاشت» ساعتی فرصت استراحت را میسر می ساخت، وزیران تا ساعت دو بعد از نیمه شب با من بودند. التماس و استدلالی نماند که به کار نگیرند. حتی کوشیدند به من خاطرنشان سازند که بی توجهی به تقاضاهای معقولشان، شاید مستعمرات ما را در هند به خطر اندازد؛ اما هرگز اشاره ای نکردند که در صورت امتناع به شخص من آسیبی خواهد رسید. تهدیدات نهایی شان ـ که براستی نگران کننده بود ـ این بود که ممکن است ملکه چادرش را به من بفرستد یا اینکه اکرم خان، در بازگشت از کشمیر، بی گمان به خانهٔ من دخیل (نتواتی) خواهد شد. اما با رسیدن اکرم خان بیمی نماند. در گفت و گوهایم با او همان موضوعات تجدید شد و همهٔ اصرارها و ابرامها

پایان یافت. اکرم خان مستقیماً طرحهایی را پیشنهاد کرد که به سود هر دو جانب بود؛ پیشنهادهایی که با برآوردن خواستهای شاه کابل به تصور او بدون شک سودهای کلان و زودرس برای بریتانیا در برداشت. این طرحها اعتمادشان را به صمیمیت و حسن تیت ما نشان می داد و همین که دانستند که طرحها پذیرفتنی نیست از آن دست برداشتند.

دشواریهای شاه روزافزون بود. کابل به دست دشمن افتاد و هر روز توقع می رفت به پشاور برسد. شاه به هر وسیله می کوشید پولی فراهم کند. جواهراتش را به کمتر از نیم بها برای فروش عرضه کرد؛ ولی کسی جرأتِ خرید نداشت؛ زیرا بیم آن بود که جانب مقابل معامله را معتبر نداند. شاه در سخت ترین شرایط هم به زور و بیداد توشل نجست. باری تشویقش کردند تا مبلغ کلانی از پول بازرگانانی که به قصد تجارت از کابل به کشمیر می برند بستاند وجواهراتش را به گرو نردشان بگذارد. قاضی دربار هم به درستی این کار فتوا داد و آن را قانونی دانست؛ امّا شاه که در حفظ نام خویش بود این پیشنهاد را رد کرد.

در این موقع بناچار بازهم به من روی آوردند. چون پارسیوانان همهٔ کوششها و هنرشان را به کار برده بودند، این بار از جانب سرداران درانی دعوت شدم. پارسیوانان استفاده ازایس فرصت رااز دست ندادند. آنان از گستاخی و بربریگری Barbarism افغانان ابراز تأسف وخاطرنشان کردند که میان معامله با نظامیان بی آزرم و افراد مهذّبی چون آنان فرق بسیار است؛ امّا گفتند که دلیر باشم؛ زیرا اندک توافقی کارها را درست خواهد کرد. آنان حتی اشاره کردند که محترمانه تر است که داوطلبانه از طریق آنان چیزی تقدیم کنم نه اینکه از خشونت درانیان در هراس افته. سرانجام با آقای استراچی Strachey و دو تن دیگر از آقایان (اعضای هیأت ابه (محل اشورا در قصر رفتم. از یک راه خصوصی به اتاق بسیار آرامی در مجاورت اتاق حضور راهنمایی شدیم. در راه از اتاقی گذشتیم که در آن تنی چند از وزیران و منشیان عالیرتبه سرگرم کار بودند. پس از نشستن ما برخی از آشنابان آمدند و دقایقی بعد ما را تنهاگذاشتند تا مناظر دیدنی و بسیار زیبای برابر پنجرهٔ باز اتاق را نظاره کنیم. پردهٔ در اصلی به آرامی کنار زده شد و چند تن با جامه های تیره رنگ در نهایت نظم و آرامش وارد شدند. نخست چندان توجهی نکردم، امّا چون نگریستم مددخان را در میانشان شناختم و هنگامی که به استقبال برخاستم،اکرم خان، احمدخان نورزی و چهار تن دیگز سرداران دورانی را به جا آوردم. همه لباس درباری پوشیده بودند، با پوتینهای قرمزکه هنگام ملاقاتِ شاه می پوشیدند؛ امًا آرایش سر و وضعشان کاملاً ساده بود. در برابر ما نشستند. احمدخان که بزرگتر از همه بود جلوتر از دیگران نشست. بی درنگ به صحبتهای کلّی پرداختند؛ صحبتهایی که یا نکمته های مؤدّمانه و دوستانه همراه بود. امّا ازگشایش بحث اصلی سخت اکراه داشتند و هر یک به زبان پّشتو دیگری را به آغاز بحث فرا میخواند.

سرانجام دُورادور، سخن گفتن از موضوع اصلی را آغاز کردند. نخست از اعتماد به ما سخن گفتند و از اینکه می خواهند با ما مشورت کنند و سرانجام ظریفانه به آنچه نیاز دارند، اشاره کردند. من در جواب از احترام و علاقه به ملّتِ آنان سخن گفتم و آرزوهای صمیمانهمان را برای ترقی و خوشبختی آنان ابراز کردم؛ امّا با عباراتی ساده به مخاطرات مداخلهٔ ما در حنگلهای داخلیشان و بهره جوییهایی که یک قدرت جاه طلب و زیرک از این جریان خواهد کرد اشاره کردم. احمدخان که می بایست کارش را با دشمن تنظیم کرده باشد \_نتوانست از این فرصت در نشان دادن حمیّت و صراحت افغانی خویش استفاده نکند و به سخنان درشت وحتی کنایه گویی آغاز کرد امّا دیگران بی درنگ خاموشش ساختند. او موضوع را عوض کرد و بر نبابسامانی سلطنت که مانع برخورداری ما از نعمتهای آن کشور شده بود \_ تأسف خورد؛ و همین گونه سخنانی گفته می شد تا برخاستیم و از آن پس هیچکس اصراری نکرد و ما هم احساس نکردیم که در مهماننوازی کاهشی پدید آمده باشد ا

۱-شاید جالب باشد که بدانیم یک مسافر اروپایی چگونه می تواند سفر موفقیت آمیزی به این کشور داشته باشد. در بسیاری از مناطق افغانی با یک مسافر غریب و فقیر از روی مهمان نوازی و دلسوزی رفتار می کنند؛ اما یک مسافر ثرو تمند به هر منطقهٔ کشور که تحت نظارت دولت نباشد، سفر کند، ممکن است تاراج شود. هرچند که در مرکز مملکت هم از بیداد مأموران حکومت در امان نخواهد بود بهترین و ایمن ترین طریقهٔ مسافرت با کاروان بازرگانان ـ در لباس یک بازرگان ـ است؛ و از سفر آقای فوستر Foster پیداست که چه لذّت ناچیزی از این سفر حاصل می شود. در حالی که او نه ماجراجو بود و نه چیز تازه ای می جُست و به همهٔ زبانهای مملکت هم آشنایی داشت. تنها امتیازات یک سفیر می تواند او را به سفری امن امیدوار سازد، که آن هم به چگونگی نخستین ملاقاتهای او با افسران عالیر تبهٔ دولت بستگی دارد. تجربه نشان داده است که در سلطنت شاه شجاع و خکومت اکرم خان از یک وزیر خوب جی نه تنها با حسن نیت، بلکه با نزاکت پذیرایی می شود. اما این که امتیازات یک مهمان عادی تا چه اندازه می تواند او را از خانان دلیر و آزاد از هر ضابطه ای در امان داشته باشد، هنوز به اثبات نرسیده است و من در آن شک داره.

اروپاییان مقیم این کشور ظاهراً به حدکافی مصونیت دارند. بازرگان استانبولی که پیشتر از او یاد کردم در اینجا، از راه تجارت، پول بسیاری به دست آورده از دست داده است. ظاهراً با پدر پطرس Padre petroos کسی کاری نداشته و یک فراری انگلیسی هم ـ که خود را در مُلتان به من تسلیم کرد ـ ازرفتاری که با آو شده گزارش خوبی دارد. او که در دیرهٔ فازی خان استخدام شده بود، حتی دعوت می شد که با درانیان یک جا غذا بخورد. مسلمانان هند که گاهی آنجا می رفتند او را می آزردند. و به افغانان می گفتند که چرا با کافری که از خوردن گوشت خوک باکی ندارد رفیق شده اند؟ امّا افغانان می گفتند که از رفتار او آسیبی ندیده اند و به مذهبش کاری ندارند.

# بازرگانی کابل

درکشوری محاط به خشکی که دارای رودخانه های کشتی رو و جاده های مناسب برای و سایل چرخدار نباشد، ناگزیر مال التجاره با چهار پایان حمل می شود، و از همه بهتر شتر است که در تشنگی شکیباست و از هر علف و گیاهی به آسانی سیر می شود. قبایلی که مناطقشان برای شتر داری مناسب یا در کار شتر داری اند، طبیعتاً به تجارت روی می آورند. که بیشتر همراه با مهاجر تها ـ به

برای حسن نیّت هندیان ژورنال آقای دوری Durie را ببینید: آنان سوء نیّت ندارند، بلکه عمیقاً از تعصب شدید طبقهٔ هندو متأثرند. از دیگر اروپاییان در این کشور اطلاعی ندارم. یک مسافر روس مسکن است گاهی بسا کاروان آنجا بیاید ـ مانند آن مرد استراخانی که در مُلتان دیدم ـ امّاکسی مقیم نیست. در اروپا میگفتند که روسها در بلخ کارخانهای و تا حدی نفوذی دارند؛ امّا این خبر اساسی ندارد. من از تأسیسات آنان که از اورنبورگ Orenburg در شمال دریای خزر نزدیکتر باشد، بُز فتوحات شمال غرب ایران، چیزی نشنیدهام. در پایان این موضوع میخواهم از اروپاییانی که بتازگی از افغانستان دیدن کردهاند یادکنم: افزون بر آقای فوستر، یک آقای فرانسوی به نام ماسه Massay از هند و از طریق آنجا به اروپا رفت. یک افسر آلمانی که در استخدام بیگم سومرو Sum roo بود در ارتش تیمورشاه خدمت کرد. یک اروپایی دیگر چندی پیش در راه سفر از هند به اروپا ، در بلخ درگذشت. اوخود را «یارفاضل» نام نهاده بود. هنگامی که من در قلمرو کابل بودم یک فرانسوی بسیار مطلع که مدتی دراز در آگره اقامت داشت و اخیراً بر اوگمان جاسوسی میرفت از هند به قلمرو افغان گریخت و توانست با پیشامدِ نیک به سفرش ادامه دهد و همهٔ کوششها را برای گرفتاری خویش عقیم سازد. کمی پس از آنکه من آنکشور را ترک کردم، نامههای رسیده از هرات، گزارش از رسیدن دو فرانسوی دیگر به آن شهر میداد. با این واقعیت که فرانسویان روزگاری دراز در تهران نمایندگی داشتهاند، بیگمان از این مناطق اطلاعات خوبی دارند؛ امّا طرز حکومت آنان همهٔ امیدشان را در اراثهٔ اطلاعات به جهان نقش برآب ساخته است. این وضع برای ه نهٔ آنان که میخواهند از آن راه به هند برسند نومید کننده است. نشیندهام که جز اینان، ارویایی دیگری در قلمرو افغانان ـ در آن سوی سند ـ بوده باشد. دنبال چراگاه برای دام واقلیم مناسب برای خودشان ـ است. نه زمینشان محصول مورد نیاز را می دهد و نه بازاری است که محصول خارج را عرضه کند؛ پس شترداران برای حمل کالا ـ از منطقه ای که دارد ـ به مناطق دیگر برای فروش استخدام می شوند. شتردارانی که اندک پولی دارند خود به بازرگانی می پردازند؛ متاعشان را می برند و می فروشند؛ امتاکسانی که همه دارایی شان چند شتر است نمی توانند به این مشغله بپردازند و به همین خُرسندند که شتران را به بازرگانان قبایل ثرو تمند تر یا شهرنشین به کرایه دهند؛ بازرگانانی که خود، به اقتضای وضع مالی و حسب عادت، کالایشان را تا مقصد همراهی می کنند، با آن را به خدمهٔ خویش می سپارند. برخی از این بازرگانان خود شترانی دارند که در صحراهای مجاور شهرها می چرانند. برخی باربران حرفه ای نیز به همین طریق شتر نگه می دارند و به کرایه می دهند. شترانی که به یک قبیله به کرایه داده می شوند، معمولاً با قبیلهٔ وابسته سفر می کنند و شتران بازرگانان یا باربران انفرادی، هنگام سفر برای ایسنی و قبیلهٔ وابسته سفر می کنند و شتران بازرگانان یا باربران انفرادی، هنگام سفر برای ایسنی و ملاحظات دیگر به یکی از قبایل می پیوندند.

تجارت با مناطق دورتر از مسیر قبایل کوچی و تجارت خارجی عموماً به وسیلهٔ بازرگانان و باربران شهری ـ به صورت کاروانها ـ صورت میگیرد. شیوهٔ سفر شتران با قبایل کوچی با مثال قبیلهای روشن میشود که با چند شتر خویش یا با شتران بسیاری متعلق به دیگران سفر میکند:

نیمی از قبیلهٔ «میان خیل» هر سال از دامان به شیلگر Shilgar و نواحی مجاور مسافرت میکنند زنان و خانواده را نیز همراه دارند و اداره شان با رهبران موروثی است که از مساعدت و حمایت «چلویشتیان» ا را به دوش دارند و هر بیگانه ای که با آنان همراه می شود، باید به رسم و رواج «میان خیل» گردن نهد.

از سوی دیگر، بسیاری از افراد کاروانی که با قبیلهٔ «بابر» سفر می کنند از آن قبیله نیستند. آنان با خانواده شان نه، بلکه تنها در زی بازرگانان می روند. یک «میشر» Mushir ایشر در پشتو یعنی بزرگ همیشه با کاروان همراه است واختیارات یک خانِ منطقه را دارد؛ اما فرمانش تنها بر افراد قبیله روان است و دیگران مختارند که از او فرمان برند یا نه. معمولاً همهٔ افراد کاروان او را به عنوان «قافله باشی» انتخاب می کنند که در این صورت بر همه ریاست دارد. او هشتاد مرد به دستیاری می گزیند و هرکه را از مقررات سربیپچد جریمه می کند. وظایف او عبارت است از حفظ آرامش کاروان، حل درگیریها، تعیین نگهبانِ پستها و بدرقه چیان، مشخص ساختن منزلها برای فرود آمدن، بحث در مقررات محصول قبایلی که کاروان از مناطقشان می گذرد، جمع آوری

۱- [چهل باشي] ديكتاتور منتخب در قبايل جمهوري.

بازر**گانی** کابل

محصول و پرداخت آن به قبایل مربوطه.

امًا اگر «مِشر» بابری به مقام قافلهباشی تعیین نگردد، هرکس مسؤول خویش و نتیجه، به میان آمدن آشوب و بینظمی است.

راه دامان به خراسان تا فکرکنی هراس انگیز است. بخش اعظم راه کابل را گردنه های نزدیک به هم و دره های تنگ و سنگی در میان کوههای برهنه تشکیل می دهند. این راه گاهی بر بستر رودها و زمانی از فراز کُتلهای مرتفع و ناهموار می گذرد. راه گومّل بر بستر رود است و اگر آب زیاد شود کاروان باید در گوشه ای میان رود و کوهها به پناه بگیرد و بماند تا آب فرو نشیند. افزون بر آن، قبایل شیرانی و بیشتر وزیری از نواحی نزدیک فرود می آیند و کاروانها را تاراج می کنند.

راه قندهار پس ازگذشتن از کوهها، از بیابانهای خشک که گاهی به وسیله کوهها و صخرهها به چند بخش تقسیم شده، میگذرد. قافله در تمام راه باید تدارکات و غالباً آب با خود داشته باشد (چون در راه آب نیست واگر باشد، شور است). تنها محصول مفید راه بوتههایی است که خوراک شتر می شود یا به مصرف سوخت می رسد. روستاهای کوچک بندرت در راه دیده می شوند؛ امّا چادرهای شبانان در برخی از فصول سال بیشتر است.

هنگامی که کاروان از میان قبایل تاراجگر میگذرد، نظم خاصی میگیرد. در بخشهای مختلف کاروان گروههایی به نگهبانی می پردازند؛ حتی وقتی کاروان توقف میکند، دستهای از نگهبانان سواره از شتران در حال چرا محافظت میکند. بخشی از کاروان شبانه کشیک می دهد. در بخشهای دیگر، بی پرواتر می روند و شبانه خوابی آرام دارند. در راههای باریک، رئیس کاروان ترتیب عبور را معین کرده گاهی بخشی از کاروان را از راههای دیگر می فرستد. کاروانها روزی هشت تا ده میل راه می نوردند.

چون کاروان به مقصد میرسد، همراهان راه خویش را میگیرند و مردم قبیله شتران را رها میکنند که بچرند و خود در زمینهای سرسبز و خوش هوا در چادرهایشان استراحت میکنند.

آنان چون شبانان راه نمی نوردند و رفتار و اطوار خاص خودشان را دارند. از هر خانواده یک نفر، برای فروش امتعهٔ کاروان و خرید کالای جدید به شهر می رود. چندین بازرگان از دیگر قبایل به این کاروانها می پیوندند. آنان برای مخارج کاروان و محافظت از آن ـ مانند افراد قبایلی که کاروان به آنان تعلق دارد ـ از هر بار شتر یک روپیه و ربع می پردازند.

ترتیب کاروانهایی که به هند و ایران میروند نیز چنین است؛ اما شتر از باربران حومهٔ شهرها به کرایه گرفته میشود و همه تحت فرمان قافلهباشیاند که توسط کاروانیان انتخاب میشود. رسم انتخاب قافله باشی بیشتر در میان تاجیکان و شهربان رایج است تا میان افخانان؛ زیرا افغانان بیشتر یکجا، بدون رئیس و بدون مقررات خاصی سفر میکنند.

کاروانها عموماً شبانه در راهند. مانند قبایلیان در پایان سفر چادر نمیزنند و در شهرها به کاروانسراها میروند. کاروانسرا محوطهٔ وسیعی است که اطراف آن را اتاقها احاطه کرده و یک مسجد و غالباً حمام آبگرم در وسط آن واقع 'ده و یک در مشترک دارد. مدیر کاروانسرا اتاقها را به بهای ناچیزی برای مسافران به کرایه می دهد. یک بازرگان معمولی دو اتاق به کرایه می گیرد که در آن هم متاعش را می نهد؛ هم پخت و پز می کند و هم در آن می خوابد. بازرگانان بدون وساطت در آن می خوابد. بازرگانان بدون وساطت در آن می خوابد. بازرگانان بدون وساطت

کاروانهایی که به ترکستان میروند از اسب و استر استفاده میکنند و شاید این به دلیل کوهستانی بودن راه باشد که بخش مهم آن از کوههای پر برف هندوکش میگذرد.

کاروانهای عازم به ترکستان چین از کابل و کشمیر حرکت میکنند. کابل بازاری بزرگ بـرای ترکستان آزاد و قندهار و هرات بازارهای بزرگ برای ایرانند. تجارت هند به نواحی بیشتر تـقسیم میشود. تجارت پنجاب و شمال هندوستان با پشاور است.

کاروانهایی که از بیابان گذشته و از جیپُور و سرزمینهای جنوبی تر می آیند، به شکارپور، بهاوُلپور و مُلتان بار می اندازند و متاعی که از راه دریا می آید، نخست در کراچی تخلیه میشود؛ پس به شکارپور و قندهار انتقال می یابد.

### تجارت خارجي

تجارت خارجی سلطنت کابل عُمدتاً با هند، ایران و ترکستان (ترکستان آزاد و ترکستان چین) است. مقداری هم باکافرستان تجارت روان است. نوعی شال پشمی به نام طویس اصل از تبت وارد می شود و ارتباط بازرگانی با عربستان از طریق بنادر سند برقرار است.

بازرگانی با هند، با آنکه اخیراً کاهش یافته، عمده ترین بخش بازرگانی را تشکیل می دهد. صادرات به هند عبارت است از اسب، استر، پوستین، شال، چیتِ مُلتان، روناس، انقوزه، تنباکو، بادام، گردو، پسته، فندق و میوه. میوه معمولاً خشک است (مانند آلوی خشک، برگهٔ زردآلو و کشمش) ولی مقداری میوهٔ تازه هم صادر می شود. میوهٔ تازه را پیش از آنکه خوب برسد می چینند و با احتیاط لابلای پنبه در صندوقهای چوبی جا داده، صادر می کنند. میوه های صادراتی عبارتاند از سیب، ناک (گلابی) و انگور سخت پوست. صدور انار چنین ترتیبانی نمی خواهد و دیگر میوه ها مقاومت این مسافرت را ندارند. همان میوه های صادر شده هم بیشتر طعمشان را

میبازند. مهمترین قلم صادراتی شال است. شال را در هندکسی میپوشد که بتواند بهای گزاف آن را بپردازد و تنها در کشمیر بافته می شود.

واردات از هند عبارت است از پارچه های درشت نخی (که پوشاک معمولی مردمان سلطنت کابل و ترکستان است)، حریر و دیگر پارچه های نفیس، پارچه های ابریشمی و زری، نیل (به مقدار زیاد)، عاج، تباشیر، عصا (نی خیزران)، موم، قلع، چوب، صندل و تقریباً تمام شکری که در کشور مصرف می شود. مقداری پارچه های عریض هم وارد می شود. امّا آنچه بیشتر از راه بخارا می آید عبارت است از مشک، مرجان، دارو و برخی اقلام دیگر.

انواع ادویه (مصالح غذا) یک قلم مهم وارادات از هنداست، که از بمبئی و سواحل مالابار به کراچی و دیگر بنادر سند واز آنجا از راه خشکی به کابل و قندهار آورده میشود.

همهٔ ادویهای که در کشور به کار می رود، از همین راه می آید. همین گونه خرمهره هم از همین راه صادر می شود. صادرات به ترکستان آزاد بیشتر اقلامی است که سابقاً از هند وارد، یا در استانهای هندی کابل ساخته می شد: انواع پارچه های سفید، شالها، عمامه های هندی، چیتهای مُلتانی و نیل. اقلام عمدهٔ واردات عبار تند از اسب، طلا و نقره: طلای مسکوک بخارایی، دوکات هلندی، سکون ونیزی و یامبو (شمشهای نقرهٔ چینی).

قرمزدانه، پارچه های عریض، عروسک، پولک، ظروف فلزی، کارد و چاقو و دیگر آهن ابزارها از بخارا وارد می شود. این چیزها را از اورنبورگ روسیه، از راه بیابان یا راه دریا، از استراخان به ارال Arul یا مینگ قشلاقی اورگنج او از آنجا به بخارا می آورند). سوزن، آیینهٔ صورت، چرم روسی، قلم، تسبیح، عینک و دیگر اقلام اروپایی هم از همین راه وارد می شود.

اُرمَک ـ پارچهٔ نفیس از پشم شتر ـ پارچه های نخی و پوست قره کل را از بخارا سی آورند همچنان که شتران دوکوهانه از سرزمین قرّاق وارد می شوند.

صادرات به ایران: شال و اجناس ساخته شده از شال، نیل، قالی هراتی، چیت مُلتانی، پارچههای زری هندی، ململ و پارچههای نخی. شالهایی که به ایران صادر می شود غیر از شالی است که به هند می برند و تا این اواخر که شاه ایران پوشیدن آن را ـ با هدف تشویق صنایع داخلی ـ منع کرد، عمومیّت داشت.

واردات از ایران: ابریشم خام رشت وگیلان، اجناس ابریشمی یزد و کاشان، نوعی پارچهٔ استوارِ نخی در انواع رنگین به نام قدک (که نوع مرغوب آن ساخت اصفهان است) و دستمال ابریشمی

زنانه. این اجناس به مقدار بسیاری مورد استفادهٔ تمام طبقات است. البته اطلس خامک دوزی، مخمل و زربفتِ ایرانی ویژهٔ بزرگان است. مسکوکات و شمشهای طلا و نقره هم وارد می شود؛ امّا قلم مهم واردات چیت هندی است، که در ماسولی پاتام Masulipataam در ساحل کوراماندل Coramandel بافته شده و از راه دریا به خلیج فارس و بوشهر و از آنجا از راه خشکی به کشور افغان که رواج فراوان دارد، می آورند.

صادرات به ترکستان چین مانند صادرات به بخارا است. واردات عبارت است از نوع خاصی از پارچه های پشمی ابریشم و اطلس چینی، چای (در حلبهای کوچک و نازک شربی)، ظروف چینی، ابریشم خام، قرمزدانه، بلور، خاکهٔ طلا، شمش طلا و یامبوهای نقره.

تجارت باکافرستان چندان قابل یادآوری نیست. مال التجارهٔ کافرستان عبارت است از شراب، سرکه، پنیر و روغن که در مرز با پارچه های هندی و کابلی، نمک، خرمهره، مفرغ و قلع مبادله می شود. شماری برده نیز از کافرستان فراهم می گردد. بسردگان رااز عربستان، حبشه و جاهای دیگر هم به بنادر سند می آورند.

### تجارت داخلي

پیداست که در چنین سلطنتی پهناور تجارت داخلی نیز باید به پیمانهای وسیع رونق داشته باشد. کالاهایی که از استانهای غربی به استانهای شرقی می آورند عبارت است از پارچههای پشمی، پوتین، روناس، پنیر، کشک و مصنوعاتی چون قالی هراتی، البسه و زیبور اشراف. از استانهای شرقی لُنگی، ابریشم، چیتِ مُلتانی، پارچههای مخلوط پنبهای و ابریشمی ساخت بهاولپور،نیل و شاید مقداری کتان به استانهای غربی می برند. آهن از نواحی کوهستانی هندوکش و سلسلهٔ ملیمان، نمک از کوههای نمک، آلومینیوم و سولفور از کلاباغ، اسب از بلخ و فاریاب و خُرما از بلوچستان صادر می شود.

### ثجارت اسب

تجارت اسب و اهمیّت آن، مختصراً قابل یادآوری است. هرسال در شمال هند اسبهای معروف به کابلی و در غرب اسبهای معروف به قندهاری فروخته می شود. امّا تقریباً تمام این اسبها را از توکستان می آورند. در کابل پرورش اسب رایج نیست؛ مگر اینکه بزرگان برای خود اسب پرورش دهند. اسبهای پرورشی قندهار هم صادر می شود. اسبهای زیبای اطراف هرات را به دیگر مناطق می برند؛ امّا شماری اندک از آنها به هند می رسد یا هیچ نمی رسد. از بلوچستان و دو کرانهٔ

بازرگانی کابل

سند در شمال کوههای نمک نیز اسبهای خوبی صادر میشود.

مهمترین منطقهٔ پرورش اسب در قلمروکابل، بلخ استکه از آنجا و از نواحی ترکمن ـ بخشهای پایانی آمو ـ اسبهای بسیاری صادر میشود.

مهمترین اسبهای تجاری بردوگونهاند: نخست، اسبهای کوچک ولی نیرومند که قابلیت بسیار دارد وارزان است. دوم اسبهای تنومند و گرانبها که به درد کار نمیخورد، مگر در جنگ؛ که با توجه به طبیعت جنگهای آسیایی جنّهٔ اسب مهم است. گونهٔ اوّل ـ هرچند که خود سه نوع است عموماً به نام اسب تُرکی یا اُزیکی معروف است و در بلخ و استانهای نزدیک بخارا پرورش می یابد. گونهٔ دیگر اسب ترکمنی است که در سواحل پایانی آمو توسط ترکمنان پرورش می یابد.

بلخ و بخارا دو بازارِ بزرگِ تجارتِ اسب است. بهای اسب تُرکی از پنج تا بیست پوند و بهای اسبِ ترکمنی از بیست تا صد پوند است. بازرگانان معمولاً اسبها را به بهایی اندک و با حالی زار می خرند و در چراگاههای کابل فربه می سازند.

معروفترینِ این چراگاهها نیرخ میدان در غرب کابل است. در این ناحیه یک اسب لاغر با هزینه پنج شیلینگ، در چهل روز فربه و قوی می شود. نخست به این اسبها شبدر و سپس یونجه می دهند. بسیاری از اسبها در داخل کشور به فروش می رسد و شمار بسیاری را به هندوستان می برند. فروش داخلی رو به افزایش است. بسیاری از زمینداران که در گذشته رغبتی به خرید اسب نداشتند داکنون اسب می خرند که در نتیجه، تجارت اسب به هند کاهش یافته است. هر جا که مستعمرات بریتانیا گسترش می بابد، ارتشهای سواره نظام و بزرگ، جایشان را به ارتشهای پیاده نظام کوچک می دهند. در این حال افسرانِ سپاه، اسبِ عربی را ترجیح می دهند. ارتشهای بومی هم کاهش یافته و دایرهٔ تشکیلات آنها محدود شده است و اگر کمپانی بریتانیا موفق به اجرای برنامهٔ نسلگیری شود، تجارتِ اسب میان هند و ترکستان از میان خواهد رفت.

# کشاورزی کابل

کشاورزان کابل پنج صنف اند: نخست، مالکان، که زمین خویش را خود میکارند؛ دوم، اجاره داران، که زمین را در برابر مبلغ معین پول یا مقدار معین محصول به اجاره میگیرند؛ سوم، کارگران یا کشاورزان مزدور ـ چنان که در فرانسه معمول است؛ چهارم کشاورزان اجیر و پنجم رعیت که بدون مُزد بر زمین ارباب کار میکنند.

گسترش اراضی زمینداران متفاوت است؛ امّا در مقایسه با دیگر کشورها زمین در افغانستان مساویانه تقسیم شده است. خُرده مالکانی که زمینشان را به کمک خانواده و گاه به یاری کشاورزان اجیر و «بزگر» میکارند، بسیارند. علت توزیع برابر زمین را با مطالعهٔ طبیعت حکومت قبایل به آسانی می توان دریافت. این توزیع در گذشته عمومیّت داشته و عوامل متعدّد آن را دگرگون ساخته است. پرخرجی واسراف یا بدبختی برخی از مالکان را به فروش زمین واداشته است. برخی به دلیل درگیریها و یا تنوع دوستی مجبور شده اند تا زمین را فروخته، ترک مرز و بوم گویند. همچنان املاک ـ بر طبق شریعت اسلامی ـ به فرزندان میراث می رسد و چون تقسیم می شود، پسران مقدار زمین را برای نگهداری اندک شمرده و آن را به برادر خویش واگذار میکنند و یا می فروشند. خریداران زمین کسانی اندک یا در خدمت سلطان به نوایی رسیده اند، یا در جنگ؛ یا با کشاورزی و تجارت پرمنفعت، ثروتی اندوخته اند. برخی هم با ایجاد منابع آبیاری زمینها را زبر کشت آورند که سرانجام ملک شخصیشان می شود؛ زیرا در افغانستان زمینهای بسیاری محتاج به آب است. برخی هم مستقیماً از شاه بخششهای کلان می بابند.

کشاورزی کابل

بر طبق تخمین آقای استراچی ارزش زمین در کابل، برابر بهای محصول نه ساله تا دوازده سالهٔ آن است.

اجماره داران ـ به معنای متداول کلمه ـ در این کشور بسیار نیستند. بسیاری از مردمان متوسطالحال که زمین را به اجاره نمی دهند، دوباره آن را به «بزگر» می سپارند.

مدّت اجاره معمولاً یک یا دو سال و حداکثر پنج سال است. مقدار اجاره متفاوت است. در زمینهای ناهموار و خشکی «استوریانی» یک دهم محصول و در اراضی هموار باجور یک سوم تا نیمه و در اطراف کابل دو سوم است. همهٔ اجاره داران در برابر استفاده از زمین چیزی می پر دازند و حقّ دیگری بر مالک ندارند، مگر اینکه «بزگر» باشند که درآن صورت مالک بذر، گاو و ابزار کشاورزی را فراهم میکند و بزگر کار میکند و بس؛ دیگر چیزی نمی پر دازد از گاهی بزگر در تدارکات یادشده سهم میگیرد و زمانی همه چیز جز بذر به دوش بزگر است. سهم بزگر معین نیست. در برخی موارد شنیده ام که بیش از یک دهم دریافت نمیکند و مواردی هم شنیده ام که نصف محصول را می برد.

کارگران کشاورز عمدتاً توسط بزگران به کار گرفته میشوند و اجرت را هم آنان می پردازند. مزدشان فصلی است که نه ماه را در بر می گیرد واز اول بهار آغاز می شود. در تمام این مدّت خوراک و پوشاک کارگران بر عهدهٔ کارفرما است. در کنار آن مقداری غلّه و مبلغی پول هم می گیرند که از دو و نیم من خانی و یک روپیه تا ده من و دو روپیه است ا

هرگاه مزدشان نقد پرداخت شود، معمول ترین نرخ، سی روپیه ۔افزون بر خوراک و پوشاک ۔ است. حقوق کارگر در شهرها معمولاً روزی صد دینار (حدود چهار پنس و یک پنی) با خوراک است. این مُزد در قندهار سه شاهی و دوازده دینار (میان شش پنس و نیم پنی تا هفت پنس) می شود. برای نشان دادن ارزش این مزد باید گفت که در کابل به یک شاهی پنج پوند آردگندم و در اطراف، یک و نیم برابر آن را می توان خرید. نرخ آردگندم در پشاور (حتی برای هیأت بریتانیایی) چنان پایین است که به یک روپیه می توان هفتاد و شش پوند آرد خرید. به این تر تیب اگر اختلاف اقلیمی در نظر گرفته نشود، وضعیت این طبقه از طبقهٔ مشابه در هندوستان بسیار بهتر است.

وضع «رعیّت» در بررسی قبایل یـوسفزی و دیگر قبایلی که دِر آنها رعیّت بسیار است، بیان خواهد شد.

۱- یک من خانی برابر هیجده پوند و یک روپیه معادل دو شیلینگ و چهار پنس است.

### فصلها

بیشتر زمینهای افغانستان، سالی دو محصول میدهد. یکی از این فصلها را در اواخر پاییز میکارند که محصولش در تابستان به دست میآید و عبارت است از گندم، عدس، نخود و لوبیا. کاشت دیگر در بهار است ومحصول در پاییز به دست میآید و عبارت است از برنج، ارزن، ماش و انواع ذُرّت. محصول نخست یا بهاره در غرب افغانستان ـ نواحی غرب کوههای سلیمان ـ

هامن و انواع درت. محصول تحست به بهاره در عرب انفانستان با نواحی عرب فوههای نسیمان با اهمیت دارد و در شرق محصول پاییز یا تیرماهی شاید مهمتر باشد که در آن استثناثاتی وجود دارد.

در باجور، پنجکورا، زمینهای قبایل مهمند بالا، اُتمان خیل، تجج و لیا (در شرق سند) و مَکَلواه (در دامان) مهمترین محصول آن است که در تابستان به دست می آید و گندم از همه مهمتر است. در پشاور و مناطق بنگش و جاجی، دامان و عیسی خیل محصولات یکسان است و در دیگر نواحی شرق محصولی که پاییز به دست می آید مهمتر است. در منطقهٔ خروتی یک محصول است که در آخر پاییز می کارند و در آغاز پاییز دیگر به دست می آید. در ناحیهٔ گتواز و برخی ارتفاعات مجاور همین گونه است، اما در منطقهٔ هزاره و نواحی سردسیر افغانستان یک محصول است که در بهار کاشته و در آخر پاییز برداشته می شود. نوع دیگر کشاورزی که اهمیت بسیار دارد پالیزکاری است و محصولات آن هندوانه، خربوزه، دستنبو، خیار وکدو است. مزارع پالیزی در حومهٔ شهرها عمومیت دارد.

### حبوبات

غله های یادشده به پیمانهٔ متفاوت و به مقاصد مختلف مصرف میگردد. گندم مصرف عمدهٔ غذایی بیشتر مردم این کشور است. جو را معمولاً به اسب میدهند. نخود را هم که در هند به همین مقصد استفاده میشود ـ با دیگر حبوباتِ نظیر آن برای پخت و پز میکارند. مقدار بسیاری ارزن و گال Gall را در خمیرنان می آمیزند.

ذُرَت هندی به همین مقصد در پشاور و حومهٔ آن کاشته می شود. امّا در غرب آن را در باغها می کارند و سرش را برشته می کنند که خورا کی متجملانه است. باجرا (نوعی ذُرّت) به مقدار بسیار در دامان یافت می شود که خوراک نواحی کوهستانی جنوب مناطق بنگش و ختک است. این دانه (ذُرّت) را در غرب افغانستان نمی کارند؛ گرچه دانهٔ مهم خوراکی مردمان بخارا است. برنج باکیفیت

کشاورزی کابل کشاورزی کابل

و کمیت مختلف در بیشتر مناطق کشور یافت میشود. در سوات قراوان و در حومهٔ پشاور دارای بهترین کیفیت است. برنج تقریباً تنها خوراک مردم کشمیر را تشکیل میدهد. در پشاور و شاید جاهای دیگر نوعی جو وحشی یافت میشود، که قابل استفاده نیست و نمیکارند.

### محصولات باغي

محصولات باغی عبارت است از هویج، شلغم، چغندر، کاهو، پیاز، سیر، مرزه، اسفناج، بادمجان و انواع سبزیها، کلم و گل کلم و انواع سبزیجات هندی هم کاشته می شود. شلغم را در برخی نواحی به مقدار بسیار ـ برای خوراک دام ـ می کارند. از هویج هم ممکن است به همین منظور استفاده کنند. در پنجاب به اسبان هویج می دهند که با رغبت می خورند. زنجیل و زرد چوبه در نواحی شرقی مخصوصاً در تبئو رشد می کند؛ همچنان نیشکر که باید زمینش هموار و بارور باشد. بیشتر شکر افغانستان از هندوستان وارد می شود. پنبه با برخی استثنائات در نواحی گرمسیر کاشت می شود. بیشتر پارچههای پنبه آی که در غرب کشور می پوشند از هندوستان وارد می شود. بید انجیر یا کرچک (که از آن روغن کرچک یا کستر آیل می گیرند) در تمام کشور یافت می شود. تصور می کنم که بیشتر روغن کشور از همین دانه گرفته می شود؛ هرچند که دانه های روغنی کنجد و خردل و مجز آن هم عمومیت دارد. روناس در نواحی غرب کشور فراوان است و در نواحی سردسیر یافت می شود. بیشتر روناس مورد نیاز هند هم از افغانستان وارد می شود.

روناس را در تابستان ـ و در زمینی که خوب بارور شده ـ میکارند. برگ آن را همه ساله بُرای دام میدهند، ولی ریشهٔ آن ـکه از آن رنگ به دست می آید ـ تا سه سال برجای میماند.

۱- النقوزه را افزون بر موارد درمانی، در نمک سود ساخت گوشت به کار می بر دهاند].

محصولات مهم کشاورزی در غرب کشور است. یونجه معمولاً در پاییز کاشته می شود و زمستان در زیر برف می ماند. در برخی جاها آن را در بهار می کارند و پس از سه ماه به دست می آید. پس تا سه ماه یا بیشتر هفته ای دوبار درو می شود؛ به شرطی که پس از هر درو آبش دهند. یونجه را در پشتو سبست و در فارسی [کابلی] رشقه می گویند. نهالش پنج سال دوام می کند؛ امّا دوام آن را از ده تا پانزده سال هم شنیده ام . سیست کود بسیار می خواهد. شبدر را بیشتر در بهار می کارند تادر پاییز، و در کمتر از دو ماه آمادهٔ درو می شود؛ یک یا دو بار درو تکرار می گردد. شبدر بیش از سه سال وگاه بیش از یک سال دوام نمی کند. شبدر را هم تازه به دام می دهند و هم به صورت بیده (خشک) ذخیره می کنند؛ اما بیشتر تازه مصرف می شود.

افزون برگیاهان طبیعی و دو نوع مصنوعی که اکنون گزارش یافت، انواع دیگر علوفه نیز در افغانستان یافت می شود. ارزن، جاورس و ذُرت را بیشتر برای علوفه می کارند. ذرّت بسیار قوی است و چون خشک هم بشود، تمام سال دوام می کند. همچنان گندم و جو را پیش ازخوشه بستن به اسب می دهند و آن را نه تنها مناسب بلکه مفید می دانند. جو را چندبار می توانند به این منظور قطع کنند. امّا قطع گندم بیش از یک بار به غلّه آسیب می رساند. همچنان رسم است که دام را بر مزرع کاشت یاییزی می چرانند تا نهالی را که پیش از زمستان سرزده، بچیند.

## آبياري

آنچه از محصولات کشاورزی شنیده بودم بیان کردم؛ اما بیگمان چیزهایی از قلم افتاده است و دور از احتمال نیست که برخی از مطالب عادی مربوط به کشاورزی را نگفته باشم. اکنون میکوشم شرحی از نظام کشاورزی بیاورم که با آن محصول به دست می آید و پیش از همه لازم است مطالبی در مورد آبیاری بنویسم.

#### جو بھا

عمومی ترین شیوهٔ آبیاری استفاده از جویها است که گاهی مستقیم و گاه با کانالهای کوچک به مزرعه هدایت می شوند. آب این جویها با بستن سد بر روی رودخانه های کوچک تأمین می گردد؛ امّا در فصول پرآبی این سدّها را آب می برد. در رودخانه های بزرگ در امتداد جریان رودخانه سدهای طولانی درست می کنند که مقداری آب را می کشد و از آن جویها و کانالها به طرف مزارع و

۱- [ در هرات هم سبست گویند. در متون کهن فارسی نیز سبست آمده است].

کشاورزی کابل

ذخیرمهای کوچکتر میبرند.

### كاريزها

نوع دیگر آبیاری استفاده از کاریز است که در ایران هم به همین نام یاد میشود؛ ولی بیشتر قنات میگویند. طرز ساختن قنات چنین است:

محل جریان کاریز باید در دامنهٔ تپه باشد و پیشتر باید آزمایش گردد که در محل چشمه ها وجود داشته باشد وجهت آن چشمه ها نیز معین گردد. وقتی نقطهٔ آغاز کاریز معین شد، چاه عمیقی کنده می شود و بالاتر از آن در دامنهٔ تپه چاه عمیقتری می کنند. همین گونه چندین چاه به فاصله های مختلف حفر می گردد و به وسیله راهی از برزمینی ا به هم وصل می شوند. هرچه بالاتر می روند، چاه عمیقتر می شود؛ اما راهی که چاهها را به هم وصل می کند باید به جانب سطح زمین سراشیبی داشته باشد. در جریان این عملیات چندین چشمه کشف می شود؛ اما کاریزکنان آن چشمه ها را می بندند تا مانع کارشان نشود؛ تا کار چاه آخر تمام شود. بعد چشمه ها را می گشایند و آب در کانال روان می گردد. وقتی کار کاریز پایان یافت چاهها دیگر استفاده ای ندارند مجز اینکه راهی برای پاک کردن گاه به گاه کاریز باشند. فاصلهٔ میان چاهها از ده تا صد گز تغییر می کند؛ امّا برخی بسیار بزرگ است. شنیده ام که در خراسان ایران در نزدیک سبزوار کاریزی است که یک اسب سوار، با نیزه اش

شمار چاهها و عمق کاریز بسته به چشمههایی است که از آن سر می زند و کار چاه کنی چندان ادامه می بابد که آب کافی به دست آید؛ یا اینکه چاهها آن قدر عمیق شوند که کار کندن کاریز دشوار گردد. در باب طول کاریز روایتهای گونا گون - از دو میل تا سی و شش میل - شنیده ام؛ اما تصوّر می کنم پایین از این حد باشد. شاید تصوّر شود که هزینهٔ ساختمان کاریز سنگین است؛ اما ثرو تمندان مشتاقانه از این راه زمینهای نامزروع را مزروع می سازند و بینوایان در کار کاریز کنی سهم گرفته و در زمینهایی که با کاریز آبیاری می شود، سهیم می گردند. کاریز در نواحی غرب کشور فراوان و رو به افزایش است؛ امّا در شرق کوههای سلیمان تنها از یک کاریز اطلاع دارم که در توتور فراوان و رو به افزایش است؛ امّا در شرق کوههای سلیمان تنها از یک کاریز اطلاع دارم که در توتور نظر افتاده است و در ذهند کسی نامش را هم نمی داند. این تنها نوع آبیاری مصنوعی بود.

۱- [قنات «آب عبدالرحمن» منسوب به عبدالرحمن راهویه، که قناتی بسیار بـزرگ است هـنوز در شـمال مـنزوار جاری است].

### چاه و استخر

از چاهها و استخرها بندرت ـ آن هم برای آب آشامیدنی ـ استفاده می شود. در اینجا نظیر آبدانهای بزرگ جنوب هند که با بستن سد بر درّه ها تشکیل می شود، بسیار نیست. یکی از این ذخیره ها در غزنی است که پس از این یاد خواهد شد. چندتا ذخیرهٔ بزرگ آب هم در کوههای پاروپامیز است امّا در تمام کشور عمومیّت ندارد. در پشاور و بخش معتنایهی از شرق رود سند، درامتداد رودخانه، برای آبکشی از چرخ ایرانی استفاده می شود. در بسیاری جایها با این چرخ از چاه و در پشاور از رودخانه ـ که چرخ در کنار آن تعبیه شده ـ آب می کشند.

بخشی از زمینهابا ابزارهای مصنوعی آبیاری نمی شود. آبیاری چندین ناحیه در میان تهها وحتی زمینهای مستعد وهموار کاملاً وابسته به آب باران است که بر سطح زمین می بارد. برخی نواحی مجاور آبدان یا بستر رودخانه پیوسته رطوبت کافی را برای کشاورزی دارند. این زمینها را «لَلم» (دیم) یا «خُشکابه» گویند، که در نواحی شرقی جز برخی قطعات نسبتاً بی حاصل است. این زمینها از زمینهای آبی کمتر و کم اهمیت تر است.

# سيستم كشاورزى

هرگز صلاحیت تشریح کامل چگونگی سیستم کشاورزی افغانان را ندارم؛ باز هم شرحی از کاشت گندم که معصول عمدهٔ کشور است می آورم: زمین را پیش از شدیار یا شیار (شخم) ـ به هر صورتی که میسر باشد ـ آب می دهند. شخم آن در مقایسه با هند سنگینتر و عمیقتر است؛ با این همه، یک جفت گاو برای شخم کافی است. گاو آهن مستعمل در هند در اینجا رایج نیست و بذرها افشانده می شود. زمین را با ماله ـ که بر روی زمین می کشند ـ هموار می کنند؛ چنان که شخصی بر روی ماله می ایستد و گاو آن را می کشد. وزن شخص تأثیر ماله را بیشتر می سازد. برخی پس از این عمل کشت را آب می دهند. اما بسیاری می گذارند که بلند شود و دام را رها می کنند که بچرد پس آب می دهند؛ اما در تمام کشور کشت را به حال خودش می گذارند تا برف آن را بیوشاند یا باران زمستانی رطوبت کافی به آن برساند. باران بهاری برای گندم مفید است؛ اما جای آبیاری را نمی گیرد و اقلاً یک بار آبیاری در این فصل لازم است؛ اما تا رسیدن محصول، ماهی سه بار آن را آب می دهند. خلاصه محصولی که در بهار می کارند در مقایسه رسیدن محصول، ماهی سه بار آن را آب می دهند. خلاصه محصولی که در بهار می کارند در مقایسه با دیگر کاشتها آب بیشتری می خواهد.

محصول را با داس درو میکنند. داس ابزار دروکنندهٔ علف، بوته وهرگونه محصولی است. برای جدا کردن دانه ابزار خرمن کویی هند در اینجا رایج نیست. خرمن را با گردو و یا با چَپَرْ میکوبند. ظاهراً غلّه را به وسیلهٔ چک از کاه جدا میکنند. گندم پاکشده در کندوها یا جوالها نگهداری میشود. درانیان غلّه را بیشتر در تحویلخانه و در شهر در انبار نگه میدارند.

### آسيا

غله را با آسیای آبی یا آسیای بادی یا دستاس آرد میکنند. استفاده از آسیای بادی عمومیت ندارد. تنها در غرب کشور در نواحیی که باد حداقل چهار ماه در سال پیوسته می وزد، آسیای بادی کار میکند. آسیاهای بادی ویران حتی در شرق کابل و غزنه هم دیده شده ولی یقیناً اکنون در آن نواحی مورد استعمال نیست. در دامان نیز که اکنون کسی در اندیشهٔ استفاده از آسیای بادی نیست ـ یک آسیای بادی از کار افتاده وجود دارد. این آسیاهای بادی با آسیاهای بادی انگلستان کاملاً فرق دارد. یکی از این آسیاها را دیدهام، ولی جزئیات آن به یادم نیست. پرههای آسیای بادی در محفظه ای جاگرفته که باد در آن داخل می شود. پره ها ـ به شکل مربّع یا مستطیل ـ به دور یک محور عمودی میچرخند ویکی در پی دیگری در جهتی که باد آنها را حرکت میدهد، روانند؛ همانگونه که پژههای آسیای آبی را فشار آب به حرکت می آورد. سنگ آسیا دُرُست در پایین محورِ پرهها قرار دارد و بدون واسطهٔ ماشین دیگری به کار میافتد. آسیای آبی هم با نوعی که من دیدهام فرق دارد و شنیدهام که یکی شبیه آنها در جزایر شتلند Shetland موجود است. چرخ آسیای آبی افقی و پرّههای آن اندکی کج است و شباهت به سیخ گردان دارد. این چرخ در میان آسیا و در نزدیکی سنگِ آسیا نصب است. سنگ و چرخ با یک میله حرکت میکنند. آب از یک نیاوهٔ سراشیب بر پژههای چرخ ریخته، آنها را به حرکت میآورد. اگر دُرست به یادم مانده باشد، قطر چرخ چهار پا بیشتر نیست. این نوع آسیا در تمام افغانستان، ترکستان و ایران رایج است. در شمال هند در دامنهٔ ارتفاعات سِرینگر هم استعمال میشود. امّا در هند به صورت عموم آسیای آبی شناخته نیست و غلّه را تماماً با دست آرد می کنند.

آسیای دستی (دستاس) را چادرنشینان و بخشهای بسیار بدوی به کار می برند و از دو سنگ گرد که بر زوی هم قرار دارند ـ ساخته شده است. در وسط سنگ زیرین میلهٔ چوبی استوار گردیده و پلهٔ زَبَرین در وسط سوراخی دارد که این چوب از آن میگذرد و سنگ زَبَرین با یک دستهٔ چوبی چرخانده می شود. جز در مناطقی که از آسیای دستی کار می گیرند، آسیابانی پیشهٔ معینی است و آسیابان مقداری از غلهای را که آرد میکند در عوض اجرت خویش میستاند.

### کاشت و پرداشت

در مورد کاشت و برداشت بیشتر سخنی نیست. زمینهای بسیار کمبار را یک سال در میان میکارند، تا قوّت بگیرد. بیشتر چنین معمول است که یک سال در پاییز میکارند و کاشت بهاره را در سال دوم انجام میدهند. امّا در نواحی دارای کود فراوان هر دو فصل را در یک سال میکارند. کود مورد استعمال مرکب از سرگین و کاه با تودههای خاکستر یا خاک دیوار کهنه است که انبار می شود. ازاستعمال سرگین شتر اجتناب می شود و می گویند زمین را شوره زار و نامزروع می سازد. آهک و خاک آهکدار ظاهراً هر دو ناشناخته است. در مناطق ایماق و در ترکستان زمین را با اسب شخم می زنند؛ اما در ایران، هند و افغانستان از اسب چنین استفادهای نمی شود و از گاو کار می گیرند. امّا در شورابک و سیوستان (و خوقند یا فرغانه و دشتهای هند) با شتر شخم می زنند. در بخشهایی از افغانستان برای این کار از خر نیز کار می گیرند.

محصولات، کود و بارهای دیگر عموماً به وسیلهٔ خر و گاهی با شتر حمل میگردد. وسایل چرخدار ـ چنان که یاد شد ـ در افغانستان هیچ نیست.

# تاجیکان، هندکیان، و دیگر اهالی

در افغانستان کمتر ناحیه ای است که همهٔ جمعیّت آن افغان باشند. افغانان در غرب با تاجیکان و در شرق با هندگیان آمیخته اند و اکنون گزارشی از این اقوام و دیگر قبایل موجود در افغانستان ای وضعیّت تاجیکان به گونه ای است که تا حدّی حِش کنجکاوی را بر می انگیزد و اطلاعات برای فرونشاندن این احساس کافی نیست.

## تاجيكان

تاجیکان مانند بسیاری از ملّتها تشکّل واحدی ندارند و به سرزمین واحدی هم محدود نمی شوند، بلکه در بخش مهمتی از آسیا پراکندهاند. آنان با ازبکان و هم با افغانان در بسیاری از توابع این دوکشور مخلوطند. ساکنین مقیم ایرانی در برابر مهاجمان تاتار یا در برابر اقوام خانه به دوش، که ظاهراً در اصل ایرانی اند، تاجیک نامیده می شوند. تاجیکان را حتّی در ترکستان چین هم می توان دید و در سرزمینهای کوهستانی قراتگین، قرواز، واخان و بدخشان حکومتهای مستقل دارند.

آنان جز در این نواحی مستحکم و چند ناحیهٔ معدود دورافتاده که پسانتر یاد خواهد شد، هرگز در جوامع مجزّا یافت نمیشوند، بلکه یا اقوام حاکم سرزمینهایی که در آن زنندگی میکنند، آمیختهاند و در پوشاک و رسم و رواج همانند آنانند. چنین مینمایدکه آنان در ایران، در جلگههای

۱- بابر قبایلی راکه در روزگار او در کابل بودهاند، برمیشمارد: در جلگهها قبایل ترک، ایماق و عرب؛ در شهرها و برخی روستاها اتوام تاجیک، پشهای و پراچی و در نواحی کوهستانی اقوام هزاره، توگدری، افـفان و کافر. زبان این اقوام عربی، فارسی، ترکی، مغولی، هندی، افغانی، پراچی، گبری، بَرّکی و دهگانی بوده است.

افغانستان و در مناطق أزبك پیش از ورود و غلبهٔ دیگر اقوام ساكن بودهاند.

نام تاجیک کارٹردِ نسبتاً گسترده ای دارد. این نام گاه بر همهٔ کسانی اطلاق می شود که با توکان یا با افغانان مخلوطند و از تبارشان نیستند یا نژادی نباشناخته دارند؛ اتبا به گونهٔ درست تر بر فارسی زبانانِ مناطقی اطلاق می شود که در آن مناطق به زبان ترکی و یا زبان پشتو سخن می گویند. نامهای «تاجیک» و «پارسیوان» هم در افغانستان و هم در ترکستان مترادف و به یک معنا به کار می روند ا

برای لفظ تاجیک معانی متعددی آوردهاند؛ اتا مناسبتر از هذمه آن است که از واژهٔ تازیک Tauzik یا تاجیک که در متون پهلوی بر عرب اطلاق می شود مشتق شده است؛ چنان که در چندین فرهنگ فارسی هم تاجیک را به معنای دودمان عرب متولد در فارس یا هر کشور دیگرِ خارجی می دانند ۲. این روایت با توجه به وضع موجود تاجیکان و حدس و گمانهایی که در باب تاریخ کشورهایی که در آنها زندگی میکنند، زده می شود، بعید نمی نماید.

پس از بعثت حضرت محمد(ص) تمام ایران و سرزمین ازبکان در سدهٔ اول هجری توسط عربها فتح شد. آنان اهالی را نا گزیر از پذیرش دین، زبان و بخشی از آداب خویش ساختند. افغانستان هم در همین وقت مورد حمله قرار گرفت، ولی پیروزی مهاجمان کامل نشد. آنان بر جلگه ها فاتح شدند، ولی نواحی کوهستانی تا سه سدهٔ دیگر از تصرّفشان برکنار ماند. این سرزمینها در این سه قرن بخشی از امپراتوری ایران باقی ماند و زبان اهالی به احتمال همه از فارسی باستان بر گرفته شد، است و چون به اطاعت اعراب درآمدند و دین اسلام را پذیرفتند با آمیختن زبان باستانی خود با بخشی از زبان فاتحان زبان فارسی نوین را به میان آوردند. محتملاً همین هنگام دو ملت به هم آمیختند که آنان نیا کان تاجیکانند. حقایق ثبت شده در مورد افغانستان با این پیشنهاد مطابقت دارد؛ زیرا در گزارش بعدی ـ در مورداین کشور پس از حملهٔ اعراب ـ می بینیم که تاجیکان زمینهای هموار

۱- افغانان، تاجیکان را دهگان نیزگویند. اُزبکان آنان را سرد و سرت خوانندکه ظاهراکنایهای خفّت آمیز است. سیاحان ما در ترکستان آنان را آوخوار Owkhaur مینامند.

۲- بنگرید به فرهنگ فارسی «برهان قاطع» ذیل لغت «تاجیک»، «فرهنگ ابراهیم شاهی» به نقل از دکتر لیدن ( در «مطالعات آسیایی»).البته کتابهای دیگر تعبیرات متناقضی از آن دارند ولی گزینش ما از همه معتبر تر است. این کلمه چنان که در بالا یاد شد، در پهلوی به معنای عرب است. در فارسی نیز به همین معنی است. در مورد معنای پهلوی استناد من به مُلاَفیروز روحانی زردشتی است که اطلاعات و دانش او در غرب هند بخوبی شناخته شده است.

را در اختیار داشتند و افغانان (که دلایل متعددی در بومی بودنشان داریم) در کوهستانها بودند. افغانان سپس از کوهها فرود آمدند؛ زمینهای هموار را تصرّف کردند و تاجیکان را ـ جز آنان که سرزمینهای مستحکمی داشتند و توانستند تا حدی استقلالشان را حفظ کنند ـ به اطاعت خود در آوردند. همینگونه آمیزش عرب و فارس عامل به وجود آمدن تاجیکان ترکستان شد که آن سرزمین را تا هجوم تاتار در اختیار داشتند. بخشی از آنان که در جلگههابودند شکست خوردند و به فرمانبری کنونی تنزل کردند ولی تاجیکان ارتفاعات استقلالشان را حفظ کرده، دولتهای جداگانهٔ درواز، بدخشان و نجز آنها را تشکیل دادند.

تاجیکان با استفاده از مساکن معین، دلبستگی به کشاورزی و دیگر مظاهر زندگی اقوام مقیم در همه جا ممتازند. برخی از آنان هنوز املاکی در غرب افغانستان دارند که روزی مالک آن بودند؛ امّا بیشنرشان املاک خویش را از دست داده، کشاورزان یا اجاره داران اربابان افغانند. هنوز امکان تجاوز بر املاکشان از جانب ساکنان دیارشان موجود است؛ هرچند که از برکت حفاظت حکومت اکنون این خطر رفع گردیده و دیگر تحفیر و فشاری بر آنان روا داشته نمی شود. وضع تاجیکانی که در زمینهای افغانان یا به صفت «همسایه» در آن قبایل زندگی میکنند، پیشتر شرح داده شده است؛ همچنان تاجیکانی که روستایی از خود دارند. در غیر آن امور روستا توسط کدخدای منتخب ـ و تا حدی موروثی ـ که مورد تأیید شاه است اداره می شود. کدخدا همان قدرتی را دارد که شاه به او سپرده است. این اختیارات بیشتر در رابطه با جمع آوری مالیات و فراخوانی سپاهیان است. او صلاحیت حل درگیریهای جزئی را دارد ولی امور مهم به حکمران محل یا قاضی نزدیک ارجاع می شود.

تاجیکان مردمانی صلحجو و مطیع حکومتند. افزون بر کشاورزی، به صنعتها و پیشه هایی که افغانان ترک گفته اند، نیز می پر دازند. مردمانی ملایم طبع، باوقار و زحمتکش اند. از بسیاری جهات در افغانان حل شده اند؛ امنا بیشتر خصایل حمیده شان ـ و نه کمبوده ایشان ـ را پذیرفته اند. طبیعتشان چندان سپاهیگرانه نیست، هرچند که بتازگی خوی سپاهیگری در آنان بیدار شده و نیرو می گیرد. آنان همه سنیانی سختگیرند. از آنجا که وضعشان مجالی نه برای پایداری و نه برای گریز می دهد، نخستین آماج فشارهایند. و به همین سبب از وضع کنونی سلطنت راضی نستند و از کجرویهای حکومت شکوه دارند؛ امنا زمانی که مملکت قرین آرامش است، از آنان بخوبی حفاظت می شود و به صورت کتی هوادار سلطنت درانی اند.

آنان با افغانان روابط حسنه دارند؛ که هرچند آنان را فرو دست خویش میشمارند رفتارشان متکبرانه و توهین آمیز نیست، بلکه با آنان خویشاوندی میکنند و معاشرتی برابر دارند. تاجیکان بیش از افغانان به حکومت مالیه میدهند و سهم مهمی در تدارک سپاهی و ملیشه دارند.

شمار تاجیکان در شهرها بسیار است و بخش عمدهٔ جمعیت اطراف شهرهای کابل، قندهار، هرات، و بلخ را تشکیل میدهند؛ در حالی که در مناطق نافرمان کشور مانند مناطق هزاره، فلجی جنوبی و کاکر، بندرت تاجیکی را می توان یافت.

تا اینجا از تاجیکانی سخن گفته شد که با افغانان آمیختهاند. آنان که جوامع مستقلی دارند، در نواحی دورافتاده و دشوارگذار زندگی میکنند و با دیگران از چندین جهت فرق دارند.

## تاجیکان کو هستان

نخستین گروهی که از آنان یاد خواهد شد «کوهستانی» نامیده می شوند، که در کوهستان کابل زندگی می کنند. این منطقه از شمال و شرق به کوههای پوشیده از برف هندوکش و برآمدگی جنوبی آن محدود است. در غرب، منقطهٔ هزاره و سلسله کوه پاروپامیز واقع است و درجنوب به کوهدامن که پیشتر یاد شد، می پیوندد.

کوهستان از سه درهٔ طولانی نجراو ، پنجشیر و غوربند تشکیل شده و هر یک از این درها به چندین درهٔ تنگ و صخرهای متصل است، و در آنها چندین نهر و جویبار جاری است که در درههای بزرگ به هم پیوسته، رودهای بزرگی تشکیل می دهند و به نام همان درهها یاد می شوند. برای گذشتن از این نهرها پُلهای چوبی ساختهاند. بستر این نهرها طبیعتاً بهترین زمینهای زراعی منطقه است؛ امّا این زمینها بخش بسیار کوچکی از کوههای بُلند، شبیدار و پوشیده از درختان صنوبر را تشکیل می دهند. در این زمینها گندم و دیگر حبوب به دست می آید و عجیب است که در چنین منطقه بلند و سرد تنبا کو وحتی پنبه هم می کارند. اما بهترین وسیلهٔ معاش مردم منطقه باغها و توتستانهای بیشمار است. توت را در آفتاب خشک و آرد کرده، از آن نان می سازند اسیمای کوهستانیان نشان می دهد که توت غذای مفیدی است. و بر طبق محاسبات این محصول در یک فضای معین ـ در مقایسه با دیگر محصولات کشاورزی ـ غذای شمار بیشتری از مردم را تأمین می کند.

۱- [ظاهراً مقصد مؤلف «ترخان» است که از یکجاکردن توت و چهار مغز (گردوی)کوییده نوعی غذای بسیار پر نیرو وخوشمزه ساخته و به جای نان مصرف میشود ].

جمعیت کوهستان با آنکه عدهٔ بسیاری پراکندهاند، قابل توجه است وگفته می شود که به چهل هزار خانوار می رسد. بخشی از کوهستان را باید از این ناحیه جدا شمرد و آن بخش کوچک و بیابانی است که ربگ روان نام دارد و به روایت ابوالفضل صحنهٔ داستانهای رومانتیک است. دامداری کوهستان چندان قابل ذکر نیست ولی جانوران وحشی آن باید بسیار باشد که گویند شیر از آن جمله است وگرگ و یوزپلنگ بسیار است. قوش و بلبل نیز فراوان است.

نیروی این سرزمین به مردمان آن ویژگیهایی بخشیده که آنان را از دیگر تاجیکان که پیشتر یاد کردیم، ممتاز ساخته است. آنان از سلطنت کابل مستقل و عموماً تابع رئیسان خویشند. از نگاه خصایل شخصی، مردمانی دلیر، تند و سرکشاند. شبغتهٔ نبردند و در بستر مردن را ننگ می شمارند. سربازان \_ مخصوصاً در کوهنوردی \_ پیاده نظام خوبیاند؛ ولی جرأت و شجاعتشان در بی اتفاقیهای داخلی از میان می رود. گاه و بیگاه جنگهایی میان اقوام و روستاها رخ می دهد اتا دعواهای انفرادی بسیار است. جنگهای میان روستاهای این منطقه \_ در مقایسه با مناطق دیگر \_ دعواهای انفرادی بسیار است. جنگهای میان روستاهای این منطقه \_ در مقایسه با مناطق دیگر \_ نتایج بسیار جدّی می دهد؛ زیرا قطع یک درخت \_ همچون درّو یک محصول \_ آسان ولی پر داخت تاوانش بسیار دشوار است. اسلحهٔ کوهستانبان تفنگ سبک و کوتاه کارابین، تفنگ فتیلهای، تفنگ فتیلهای، تفنگ و خنجری کوتاه (پیش قبض) است. برخی هم نیزهٔ کوتاه و تیروکمان و سپر دارند.

پوشاک کوهستانیان عبارت است از جلیقهٔ تنگ، شلوار سیاه پشمی، پوتین و کلاه کوچک ابریشمی.

کوهستانیان شنی اند و با پارسیان و همهٔ شیعیان دیگر خصومتی بی اندازه دارند. آنان چندین خان دارند که رئیس همه را خانجی گویند. هرچند که این خانان نمی توانند خصومتهای داخلی را کنترل کنند امّا عملیّات خارجی را اداره می کنند؛ بویژه چون تعصّب مذهبی برانگیخته شود. هر رئیس برای خود تأسیسات مختصر نظامی دارد؛ اما هر فرد این سرزمین یک سرباز است. آنان مبلغی مالیه به حکومت می پردازند و شماری سپاهی فراهم می آورند. امّا با وجؤدی که اکنون مطیع شده اند به دست آوردن این چیزها تشویق و ادارهٔ درست می خواهد.

دشمنی دیرینهٔ کوهستانیان با شاه محمود باعث شدکه با رسیدن دوبارهاش به قدرت سخت مخالفت ورزند.

آنان نخست از برادرش شاهزاده عباس طرفداری میکردند و سپس خصومتشان را تحت فرمان یک پیامبر دروغین ادامه دادند. جنگ طولانی بیشتر برای سربازان شاه محمود ناگوار بود؛ اتما سرانجام نیروی وزیر فتحخان پیروز شد واکنون همه مطیعاند ۱.

### تاجيكان بركي

طبقهٔ دیگر تاجیکان، مردمانِ بَرَکی اند که در لوگر و بُتخاک زندگی میکنند. آنان هرچند با اعراب آمیخنه اند، با دیگر تاجیکان این فرق را دارند که از خود دارای رئیسانی جداگانه و در سپاهیگری نامورند. قلعه و زمین دارند و شمار قابل توجهی سرباز برای حکومت فراهم می آورند. در رفتار و کردار به افغانان همانندند و افغانان در مقایسه با دیگر تاجیکان با اینان به نظری خوشتر می نگرند و شمارشان اکنون به هشت هزار خانوار می رسد.

همهٔ روایتها بر این موضوع توافق دارند که سلطان محمود در سدهٔ یازدهم [سدهٔ پنجم هجری] آنان را به مسکنِ کنونیشان کوچ داده است. در آن وقت سرزمینی پهناور داشتهاند ولی اصل و منشأشان معلوم نیست. آنان خود را عرب میدانند؛ امّا دیگران آنان را از دودمان گردان می شمارند.

# تاجيكان فرملي

فرملیان شاخه ای از تاجیکان و در شمار همچند برکیان اند . بسیاری از آنان در ارگون در میان قبایل خروتی زندگی میکنند و با آن قوم سخت دشمن اند. بخشی دیگر در غرب کابل اند و شغل عمدهٔ شان تجارت و زراعت است به حکومت مالیه و بسپاه می دهند ۲.

## سردهیان و سیستانیان

شردهیان مردمان چادرنشین اند که در شرده در جنوب شرق غزنی زندگی میکنند.

سیستانیان را که در شمال منطقهٔ بلوچ زندگی میکنند هم می توان تاجیک خواند. امّا در اینجا نیازی به ذکر تقسیماتشان نیست. آنان در تخمینات جمعیّت تاجیکان در سلطنت که بل که ۱۵۰۰۰۰ نفر بوده اند یاد شده اند.

۱- نام «پشهای» را نیز در شمار اقوام کوهستانی شنیدهام و متأسفم که تاریخ آنان را بررسی نکردهام. اخیراً دریافتم که بابر از آنان یادکرده است که زبانی جداگانه داشتهاند.

<sup>&</sup>quot;- اصل و منشأ این قوم برای من مبهم است هرچند که منبعی که از آنان یاد می کند، ناشناخته نیست. برخی آنان را از دودمان خلجی می دانند. می دانیم که خلجیان یک خاندان سلطنتی هند بوده اند. فرشته آنان را از قبایل افغان می شمارد. از دیگر منابع شنیده ام که آنان از شهر خلج یا خلج برکرانهٔ آمو و به روایت دیگر در شمال غرب قندهارد اند. برخی منکر وجود چنین شهری اند و خلجیان را یک فرقهٔ مذهبی می دانند که به ملت خاصی تعلق ندارند.

#### هندكيان

هندکیان نیز، گرچه جمعیتشان بیش از تاجیکان است، شرح مفصلی را ایجاب نمیکنند؛ زیرا از دودمان هندیاناند و صورت و سیرت اصلی خویش را ـکه کاملاً شناخته شده ـ با آمیزهای از خصایص افغانان شرقی حفظ کردهاند. آنان موقعیتی نامساعدتر از تاجیکان دارند و ویژگی معتنابهی ندارند.

#### جَت

در استانهای کرانهٔ شرقی سند مردمانی زندگی میکنند که جّت نام دارند و روستاییان مسلمان پنجاب نیز از آن جملهاند. آنان بخش مهمی از جمیقت سندند و در تمام نواحی جنوب غرب بلوچستان با بلوچان مکلواد آمیخته اند. همچنان در بلوچستان به نامهای جگدال Jugdall و جُت یاد می شوند و یک قبیله شان که در لوس Lus زندگی مکنند مجوخنا Jukhna و نومری Noomree نام دارند. ناحیهٔ وسیعی که مردمان جت پراکنده اند، مانند داستان تاجیکان که وضع مشابهی دارند احساس کنجکاوی را بر می انگیزد.

طبقهٔ دیگر هندکیان یا اعوان Awaunاند که بر کرانه های سند در حدود کلاباغ (یا قراباغ) و نواحی متصل به پنجاب زندگی میکنند.

### پراچی

گویا اقوام پراچی Paranchee که اکنون طبقهٔ دیگری از هندکیاناند در روزگار بابر مردمانی جداگانه بودهاند. مهارت آنان اکنون تنها در تنظیم کاروانها وحمل و نقل است. هندکیان در اطراف پشاور و باجور بسیارند. اصنافی از این مردمان در شمال مناطق یوسفزیان زندگی میکنند. زبانشان شبیه لهجهٔ پنجابی هندوستانی است.

#### هندوان

هندوان را می توان از همین طبقه شمرد، که در تمام نواحی سلطنت کابل یافت می شوند <sup>۱</sup>.

۱- در واقع هندوان را حتی تا استراخان می توان دید. در عربستان نیز بسیارند. در شرق تاپکن رسیده اند. پرستش بودا با نام فو FO در چین بسیار معروف است. در میان حدایان کلموک ـ بر اساس گزارش دکتر کلارک ـ بتهای هندویی شناسایی شده اند.

شمار بسیاری از هندوان در شهرها به کارهای دلالی، بازرگانی، صرّافی، زرگری، غلّه فروشی و کارهای دیگر مشغولند. در تمام کشور کمتر روستایی را می توان یافت که یک دو خانوار به چنین اموری در آن مشغول نباشند. شماری، اندک داندک به دلیل رفتار نامطلویی که با آنان می شود در شمال ایران پراکنده اند و در بخارا و دیگر شهرهای تاتاری با آنان رفتار خوبی می شود.

هندوان همه ـ یا تقریباً همه ـ به طبقهٔ نظامی کوهتری هندوان در کبل خنده آور است. آنبان که آنان خود سپاهیانند. به عکس اندیشهٔ سپاهیگری هندوان در کبل خنده آور است. آنبان ویژگیهای هندویی را حفظ کرده و برخی جامهٔ شبیه به جامههای هندی می پوشند. امّا بسیاری از آنان ریش گذاشته و از جامههای معمول در کشور استفاده می کنند. آنان از تعصبات هندویی آزادند و از خوردن غذاهای پخته شده در طباخیهای عمومی ابایی ندارند. همچنان آنان ضابطهٔ غسل پس از تماس با مسلمانان را رعایت نمی کنند. این کار هرگز به دلیل سرد بودن هوا رعایت نمی شود. در حقیقت از بسیاری جهات آنان روابط خوبی با مسلمانان دارند؛ هرچند که حیله گری و ختتشان مورد مطایبه قرار می گیرد. در دربار، آنان بیشتر به امور مالی و حسابداری گماشته می شوند.

وظایف نظارت وخزانه داری اشراف بر عهدهٔ پارسیوانان یا هندوان است. هندوان حتی به حکومت برخی از ولایات انتصاب یافته واکنون هم حکومت پشاور در دست یک هندو است و مردم از چنین انتصابی در حیرتند. حکومت باید بسیار نیرومند باشد تا از چنین گماشته ای حمایت کند.

پذیرش و رفتار نیک با هندوان را پیشتر شرح دادم. اکنون این نکته را باید بیفزایم که شماری از این هندوان وضعیت بسیار مساعدی دارند. از کاخهای اشراف که بگذریم، آنان در هسر شهری بهترین خانه ها را در اختیار دارند. هندوان به روایت خودشان مهاجران هندوستان اند که دیری است در افغانستان اقامت گزیده اند و ظاهراً داستانشان پایهٔ درستی ندارد .

۱- با این همه، آثار بت پرستی از روزگار باستان در افغانستان دیده می شود؛ مثلاً بتهای بامیان یا بتهای بیشماری که در حفریات مناطق ایماق به دست می آید. افسانه های هندی نیز در برخی نواحی شنیده میشود ولی نمی توان بیقین آنها را متعلق به روزگار باستان دانست. گورکوتی که محل کاروانسرای پشاور است روزگاری معبد هندوان بوده است. در نزدیک آقسرای در شمال کابل غاری است که به روایت هندوان صحنهٔ ریاضت تا پاسیا Tapasya یا گوروگ Gurug بوده است که برهمنی از خانوادهٔ کرشنا بوده بر حسب فرضیهٔ کاپیتان ویلفره تا پاسیا گوروگ Prometheus یا غاری است که یونانیان همراه سکندر از آن یاد میکنند (مطالعات آسیایی). مورخان اسلامی از راجاهای کابل سخن می گویند؛ اما این چیزی را ثابت نمیکند؛ زیرا همین

### دهگان

قبیله، یا به عبارت بهتر ملّیت **دهگان** که ظاهراً روزگاری در تمام نواحی شمال شرق افغانستان یراکنده بودند، اکنون تنها در نواحی گُنر و اطراف لغمان زندگی میکنند. امّا تنها در گُنر هنوز هم به صفتِ مردمانی مستقل و مجزّایند آنان در این منطقه تحت اداره و فرمان رئیسی اند که گاهی متید و گاهی شاه (پاچای) کُنر خوانده می شود. منطقه شان کوچک و نامستحکم است. مردمانش نیزمردان جنگی نیستند. با آن همه، سیّد ـ براثر تدبیر یا به احترام اصالت خویش ـ مورد احترام است. مبلغی مالیه می پردازد و یکصدو پنجاه سوار به شاه تقدیم میکند. **دهگانان** به زبانی سخن میگویند که در بابرنامه، آیین اکبری و دیگر منابع زبان لغمانی خوانده شده است. از مقایسهٔ واژگانی که من از این زبان گردآوردهام معلوم می شود که این زبان از سانسکریت و فارسی نوین تشکیل شـده و در آن واژه های پشتو و برخی واژه های مجهول الاصل نیز هست. اما بیشتر واژگان این زبان از سانسکریت است ا و از این می توان نتیجه گرفت که شاید دهگانان در اصل از هندوستان بوده باشند؛ هرچند که از هندكیان ممتازاند. باید دقت كنیم كه آنان را با تاجیكان یكی ندانیم؛ چه تاجیكان را نیز افغانان دهگان میخوانند که شایدگونهای از تلفظ دهقان یعنی کشاورز باشد.

### شلمانيان

شلمانیان بیشتر در شلمان ـ ناحیهای در دو کران قارون ـ زندگی میکرده و پسانتر به تیرا کوچیدهاند در پایان سدهٔ پانزدهم (نهم هجری) در هشتنغربودند که توسط یوسفزیان از آنجا رانده شدند. نویسندگان پیشین افغان آنان را دهگان میشمارند؛ امّا ظاهراً این کلمه با دقت به کار برده نشده است. اکنون هم در سرزمین یوسفزبان معدود شلمانیان هستندکه بقایای یک زبان خاص در تكلَّمشان موجود است.

نسویسنسدگان از هندوان با نام گبریاد میکنند. مسلمانان در کاربر د کلمهٔ راجادقت نمیکنند. چنان که تیپوسلطان، پادشاه انگلستان را راجا خطاب میکنند.

۱- یادآوری میکنم که من معلوماتی از زبان سانسکریت ندارم و این مقایسه را به یاری دو تن پاندیت مرهته انجام داده!م. واژههایی هم که در نظر من مجهول بوده ممکن است در نگاه یک خاورشناس معلوم

### سواتيان

سواتیان هم که گاهگاه دهگان خوانده می شوند، ظاهراً در اصل از هندوستان اند. آنان در روزگار پیشین قلمروی گسترده ـ از شاخهٔ غربی جیلم تا جلال آباد ـ داشته اند. امّا این قلمرو سرانجام توسط افغانان به ناحیه ای کوچک محدود شده است. سوات و بُنیر آخرین مناطقی است که در سدهٔ پانزدهم (نهم هجری) به تصرف یوسفزیان آمد. اکنون هم سواتیان در این نواحی بسیارند.

### تيراييان

تیواییان قبیلهٔ کوچکیاند که در شنوار زندگی میکنند و به زبانی، کاملاً مجزّا از زبانهای همسایگان تکلّم میکنند. من نتوانستم نمونه هایی از این زبان یا معلوماتی از آن به دست آورم تا از روی آن بتوان اصل و مبدأ زبان را قیاس کرد.

### قزلباش

قزلباشان مهاجران تُركند كه اكنون در ایران بیشترند. من به جای فارسی كه ممكن است موجبِ اشتباه گردد، از آنان با نام قَزَلباش ـ كه در كابل معمول است ـ یاد میكنم. قزلباشان بیشتر در شهرها نشیمن دارند، مگر در هرات كه در روستاها نیز زندگی میكنند. گفته می شود شمار قزلباشان كابل به ده دوازده هزار نفر می رسد، كه در روزگار نادر [شاه] و احمد [شاه درانی] در آن شهر اقامت گزیده اند و مردمانی اند كه به جهات مختلف هنوز از مردمانی پیرامون خویش متمایزند. آنان به فارسی و در بین خودشان به تركی ـ سخن می گویند. همه شیعیانی پایبند به عقاید خویشند و با ضرورت مقداری بین خودشان به تركی ـ سخن می گویند. همه شیعیانی پایبند به عقاید خویشند و با ضرورت مقداری

قزلباشان مردمانی اند با نشاط، هٔشیار، ظریف و مهذب، امّا مزوّر، زیرک و بی رحم؛ آزمند، امّا و لخرج و متنقم و مشتاق خودنمایی؛ هم متواضع و هم جسور؛ هم بینوا و هم مغرور؛ گاه دلیر وگاه بُزدل؛ امّا همیشه شیفتهٔ تجمّل؛ متعصّب ولی روشنفکرنما و لیبرال؛ در آشنایی رسمی ( به شرط سازگاری با فریبندگی شان) شایسته ولی برای معاشرت نزدیک خطرناک .

قزلباشان هرات به همهٔ حرفه ها و معاملات می پردازند و دیگران سپاهی اند. برخی بازرگان و

۱- این مطلب را براساس مشاهدهٔ قزلباشان و پارسیوانان خوبِ کابل که در هند اقامت دارند، نوشته ام. این خصایل عموماً ویژهٔ شهریان است. مردمان اطراف چندان بد نیستند و مردمان قبایل، ایلات و مالداران همانند افغاناناند.

بهترین افراد صنف خویشند. عمله وافراد مسلّح ـ در خدمت اشراف ـ بیشتر از این طبقهاند. بیشتر دبیران، حسابداران و کارمندان دیگر قزلباش اند.

شخصیتهای مهم، هریک میرزا، ناظر و پیشکار قزلباش دارند. بیشتر پیشخدمتان و نوکران نزدیک شاه قزلباش اند، که برخی درجه و مقام دارند. برخی از نظامیان قزلباش هم مناصب عمده دارند. قزلباشان اگر چه زیردستان افسران دُرانیاند، امّا بسیاری مخصوصاً غلامان یا محافظانِ شاه، زمین وحتی قلعه دارند که شاه به آنان بخشیده و یا خود خریدهاند. امّا بجز در هرات آنان عموماً در شهرها زندگی میکنند و زمینشان را به اجاره داران پشتون و یا تاجیک میسپارند. قزلباشان افزون بر تقسیمات به هفت تیره یا قوم، در کابل تقسیمات خاص خود را دارند؛ مانند چنداولیان ، جوانشیر، مرادخانیان و جز آنان (چنداول یعنی پیش قراول، جوانشیرلقبی است و مرادخان فرمانده درانی بود، که نخست برآنان فرمان میرانده است).

افزون بر تاجیکان که ساکنان اصلی و قزلباشان که از دودمان فاتحان تاتاراند یا کسانی که اصل هندی دارند، اقوام دیگری هم در سرزمینی که افغانان زندگی میکنند، هستند.

شگفتانگیز است اگر در شهرها یا روستاهای بریتانیا اسپانیاییان یا فرانسویانی را ببینیم که پس از قرنها اقامت در این کشور، بازهم با دیگران نیامیخته و مجزا مانده باشند، ولی در آسیا این یک واقعیت عام است. خانه به دوشی بخش عمدهٔ جمعیت، همه را با اندیشهٔ مهاجرت آشنا می سازد. نیز یک شیوهٔ عام فرمانروایان آسیایی است که رعایا را از جایی به جایی کوچ دهند. این کوچهٔ گاهی برای تشکیل یک ناحیهٔ صنعتی و گاهی به منظور تقویت نظامی ولی بیشتر برای درهم شکستن توان شورش است. اینها عوامل مهاجرت از ناحیهای به ناحیهٔ دیگر است واین مردم از دیگران با توجه به تقسیمات قبایلی مجزا مانده اند. مهاجران نمی توانند به قبایل بپیوندند و اشخاص منفرد با نداشتن متحدان طبیعی شرایط نامساعد دارند. این است که خود به منظور کسب منافع دوستی و حفاظت، متحد می مانند.

#### عرب

شمار بسیاری از این طبقات عرباند که به احتمال از خراسان ایران مهاجرت کرده اند. بسیاری از قبایل عرب هنوز از کثرت جمعیت و قوت برخوردارند. اینان ظاهراً در اوایل فتوحات اسلام یا حداقل در روزگار سلسلهٔ عرب (!) سامانیانِ بخارا در اینجا اقامت گزیده اند. شمار آنان در افغانستان محتملاً به دو هزار خانوار می رسد که گروهی بخشی از نیروی پادگان بالاحصار را تشکیل می دهند

و بقیه در جلال آباد ـ در راه کابل پشاور ـ اقامت دارند. گروه اخیر رئیسی والامقام دارند که دختر یکی از اسلاف او همسر احمدشاه و مادر تیمور بود. آنان زبان اصلیشان را از یاد بردهاند، امّا هنوز در یک جامعهٔ مجزّا زندگی میکنند و به کشاورزی مشغولند.

شمار معتنابهی از مغولان و چغتاییان نیز هستند و چند خانوار از این ملّیتها: لزگیان، از مردمان قفقاز، در بین دریای سیاه و دریای خزر که توسط نادر آورده شدهاند و اکنون در اطراف فراه اقامت دارند.

مکریان و ریکایان دو قبیلهٔ گُرد از کردستان(کاردوچیهٔ باستان) ۱.

ارمنیان، که در هر نقطهٔ شرق که منفعتی متصور باشد یافت می شوند.

حبشیان (که به صفت بردگان آورده شده واکنون بخشی از گارد شاهی را تشکیل میدهند).

کلموکان که اینجا کولیماک خوانده می شوند هم افراد گارد شاهی اند و شباهت فراوانی به افراد قبیلهٔ کلموک روسیه دارند. تصویری که آقای کرپورتر در سیاحتنامه اش آورده کاریکاتور خوبی از یک کلموک کابلی است. اینان را تیمورشاه از بلخ آورده و بتازگی مردم با صورتهای پهن و چشمان تنگ و دراز و پوست بسیار سیاهشان آشنا شده اند. وجود کلموکان که از مردمان شمال آسیا هستند در کابل قابل تعجب است؛ اما بسیاری از آنان در سلطنت بخارا یافت می شوند و خوی کوچیگری عامل پیشروی شان (به سوی کابل) است.

در این فهرست، از اقوام بلوچ، ایماق و هزاره گزارشی نیاورده ام جمعیت این اقوام در بخش غربی بسیار است. همچنان مردمان سیستان، مرو، کرمان و مردمان شهرها و ولایات ایران که شمار معتنابهی از آنان در بخشهای مختلف کشور اقامت دارند.

معدودی از ترکان اروپایی ، یهودیان ، بدخشانیان و کاشغریان نیازی به شـرح بسـیار نـدارنـد. همچنان مسافران اُزبک که به تجارت یا طلبگی به پشاور می آیند.

۱- سرجان ملکم هنگامی که در کردستان بود گزارشی در مورد مکریان به دست آوردکه در آن از مهاجرت بخشی از آنان به کابل یاد شده است؛ اتا علت و زمان این مهاجرت معلوم نیست. میگویند در بین مردمان ریکا هنوز هم برخی از سالخوردگان به زبان کُردی تکلم میکنند.

کتاب سوم گزارش ویژهٔ قبایل افغان

اکنون گزارشی ویژه از قبایلی می آورم که با وجود تفاوتهای بسیاری که با هم دارند، از یک نژاداند (نکته ای که یاد آوری آن برای خواننده ضروری است)؛ به یک زبان سخن می گویند و یک ملت را تشکیل می دهند. همهٔ گزارشهای پیشین در مورد هر قبیله صدق می کند، مگر آن که محدود به زمانی شده و یا با گزارشی که پس از این می آید مغایر باشد.

اکنون به گزارش بردرانیان می پردازم و از قبیلهٔ یوسفزی آغاز می کنم. هرچند که یوسفزیان نمونهٔ نامطلوبی از رفتار و آداب افغانانند، اتا بیش از هر قبیلهٔ دیگری نمودار کامل ویژگیهای ملت خویشند. با شرح رسم و رواج آنان، رسم و رواج دیگر بردرانیان، به صورت انواع همان نظام معلوم خواهد شد و با این معیار می توان رسم و رواجهای قبایل جنوبی و غربی را مقایسه و توضیح نمود. قبایل ساکن در بخش شمال شرقی سرزمین افغان که محدود به سلسله کوه هندوکش، رود سند، کوههای نمک و کوههای سلیمان است به نام عمومی بردرانی یاد می شوند؛ نامی که نخست احمدشاه بر آنان نهاد. بردرانیان مشتملند بر قبایل یوسفزی، اتمان خیل، ترکلانی، خیبری، قبایل جلگهٔ پشاور، بنگش و ختک. پیش از شرح هر یک از این قبایل به بیان مشخصاتی می پردازم که آنان را از همهٔ افغانان دیگر جدا می دارد.

پیشتر یاد شدکه ظاهراً افغانان شرقی تمدّن خویش را از هندگرفتهاند. این نکته به گونهٔ خاص در مورد بردرانیان صدق میکند. از روزگاران پیشین که شاهان کابل و غزنی بر هندوستان مسلّط شدند، بخش شمال شرقی افغانستان پیوسته گذرگاه میان دو امپراتوری بوده است. اهالی آنجا هم آداب و اخلاق سرزمینی را گرفته اند که محتملاً در فنون زندگی پیشرفته تر بوده است واقامتگاه و دربار فرمانروا نیز در آن قرار داشته است.

این عادات شاید در شهرها و اطراف شاهراهها زودتر رواج یافته باشد؛ اتما در نواحی دورافتاده ترکشور، بیشتر شکل دائمی به خودگرفته است. پس از به هم خوردن روابط با هند رفت و آمد با دیگر اقوام بیشتر شد و دربار و ارتش دُرانی برآن شدند تا زبان و ادب خراسان را پیش گیرند. به صورت عموم آداب و اخلاق هند با آداب و اخلاق ویژهٔ افغانان در آمیخت وهنوز در میان همهٔ بردرانیان شایع است.

بردرانیان به جامعه های متعدد و کوچک تقسیم شده اند و چون همه کشاورزند زمینشان کمتر از آنان است که در اختیار هریک از افراد قبایل قرار گیرد. این قبیله ها، که همه بیا بخشی از آنان کوچی اند، هرچه جمعیتشان بیشتر می شود جای خویش را تنگتر می بینند و همین بیاعث بروز جنگها بر سر آب و زمین و ایجاد خصومت پردوام میان قبایل همسایه می گردد. تأثیر رشد جمعیت بر افراد نیز مشهود است. هرکس ناگزیر در پی ابزار مورد نیاز خویش است و پروای حقوق و آسایش همسایگان را ندارد. در نتیجه می بینیم که بردرانیان مردمانی شجاع ولی ستیزه جو، فعال، زحمتکش و زیرک، امنا خودخواه و نیرنگبازند. از دیگر افغانان متعصب تر و ناشکیباتر و بیشتر زیر تأثیر ملایاناند. آنان همچنان شریر تر، عیاشتر و از هر جهت در نادرستی بر دیگر افغانان مقدمند. این خصایص در قبایل مختلف با توجه به وضعیتشان گوناگون و در میان اهالی پراکندهٔ کوه نشین قویتر از جلگه نشینان و وادی نشینان است. قبایل آزاد از همه سرکش ترند و آنان که زیر ادارهٔ یک رئیس نیرومندند بسیار مرافعه جوی اند. عادات عمومی افغانان نیز کردار بردرانیان را اصلاح می کند؛ مثلاً در حالی که وضعیت خودشان آنان را خودخواه ساخته است، عادت عمومی آنان را مهمان نواز می صازد؛ هرچند که این مهمان نوازی هرگز با مهمان نوازی قبایل غربی یکسان نیست.

## پیوستن به انجمنها

عادت پیوستن به انجمنها، برای دفاع دوجانبه، میان تمام بردرانیان به جزیوسفزبان ـ رسم است و بیگمان نتیجهٔ مناقشهٔ دائمی است که در میان آنان غلبه دارد. امّا اینکه چرا این رسم در میان یوسفزبان که بیش از همه به آن نیازمندند نیست، اعتراف میکنم که قادر به شرح آن نیستم امّا این واقعیت در تمام اطلاعات موجود تأیید شده است. این انجمنها به انجمنهای آخوت روزگار ساکسون Saxon همانندند. افراد برای یاری به یکدیگر یا به دلیل ژخدادهای مشخص یا همهٔ

قضایایی که شاید پیش آید در این اتحادیه ها هم پیمان می شوند. این اتحادیه ها را «گوند» یا گوندی Goondee (-حزب) می خوانند و شمار اعضا به هر پیمانه ای می تواند افزایش یابد. پیوند میان دو عضو یک «گون» از پیوند همخونی قویتر است. آنان حاضرند برای همدیگر همه چیز حتی زندگی خویش را فداکنند. پیوند «گوند» میان دو رئیس با جنگ قبایل نمی گسلد. شاید درگیر جنگ شوند اما با پایان یافتن جنگ دوستی از سرگرفته می شود. پیوندهای «گوندی» در میان قبایل هم استوار می شود. در روزگار پیشین همهٔ بردرانبان به جز قبایل یوسفزی، اتمان خیل، ختک در دو اتحادیهٔ بزرگ «گارا Gara» و «سامل Saumil » شامل و متعهد به یاری همدیگر در مناقشات بودند، امّا کنون این اتحاد بسیار سست شده و هرگز همهٔ گروههای عضو در نبردی شرکت نمی کنند.

## سرزمين بردرانيان

بردوانیان در کوهپایه ها و دره های دامنهٔ هندوکش، نواحی پیوسته به کوههای سلیمان و جلگه های باجور و پشاور زندگی میکنند. سلسلهٔ هندوکش همیشه پوشیده از برف است. قلل کمار تفاع برهنه واطراف آن پر از درختان کاج، بلوط، زیتون وحشی، گردو و درختان دیگر است و در دامنه ها انواع میوه ها و گلهای اروپایی به گونهٔ خودرو دیده می شوند. همهٔ جنگلهای این کوهها پر از جانوران وحشی است، که ببر، یوزپلنگ، گرگ، خرس و کفتار از آن جمله است. کافران بلند ترین نواحی کوهها را گرفته اند. آنان که به افغانان نزدیکند مسلمان شده اند و به نزدیکترین قبیله می پردازند. در نواحی کم ارتفاع کوهستانی رعایای هندوی افغانان مکرر در آمد و شداند و گلههای بزرا می چراند؛ البته تههای کم ارتفاع گاهی مأوا و مزرعهٔ خود افغانان است. هرگاه کنار دره ها قابل کشت باشد گندم وجو می کارند که دیم و به آب باران وابسته است. اما ژرفای دره ها با نهرهایی که از آنها می گذرند آبیاری می شوند و محصولاتشان هماند جلگه ها است؛ مانند گندم، جو، برنج، ذُرت، حبوبات، نیشکر، تنبا کو وکتان. امّا کمیّت این محصولات همه جا یکسان نیست. محصول گندم، ذُرت و برنج مانند محصول پشاور و برخی مانند محصول پشاور و برخی مانند بهجون محصول سوات است.

در این ناحیه از همهٔ دامهاگاو بیشتر است که از آن در شخمزنی و بیشتر در بـاربری کـار میگیرند؛ ولی همگاو و هم اسب در دره های هندوکش کمیاب و حتی گوسفند هم در باجور، سوات عُلیا و بُنیر بسیار اندک است.

## آب و هوا

آب و هوا از کوهستانهای برفگیر تا جلگههای گرم پشاور متغیر است. قلههای بیشتر کوهها ـ حتی آنهاکه قابل سکونتند ـ چهار تا شش ماه در سال برف دارد. از درهها سوات عُلیا آب و هوای خوشگوار دارد و هرگز از تموز انگلستان گرمتر نمی شود، بسیار سرد هم نمی شود. سوات شغلی که محدود به کوهها است از پشاور گرمتر است. باجور نیز به همین دلیل در تابستان گرم است ولی به دلیل بلندی زمستانی سردتر دارد و هر سال برف آن دو سه روز بر زمین می ماند.

### يوسفزى

یوسفزی قبیلهٔ بزرگی است که به چندین قوم کوچکتر تقسیم شده و عمدتاً یوسفزیان با قوانین و مقررات دموکراتیک زندگی میکنند و سرزمینهای فراخ میان رود سند و کوههای اتمان خیل و رود کابل و کوههای هندوکش را در اختیار دارند، که متشکل از بخش شمالی جلگه پشاور و درههای پنجکورا ، سوات و بمنیر است. جلگهٔ قرّم تُور Drumtour بر جانب شرقی رودسند ناحیهٔ دیگری است که به آنان تعلق دارد. بخش متعلق به یوسفزیان از جلگهٔ پشاور بر کرانههای رودسند و رودکابل از توریلا Torbela تا هشتنگر امتداد دارد و پهنای آن در میان کوههای شمال و رودخانه دوتا ده میل است. این سرزمین بسیار حاصلخیز اما حاصلخیزی کنارهها بیشتر از نواحی مرکزی است. بخش شمالی آن به سلسله کوهی متصل و پس از آن درهٔ پهناور چوملا Chumla است که از سوات بایین تا سند امتداد دارد و از شمال به کوههای مجنیر محدود است.

### درهٔ سوات

درهٔ سوات بر جلگه ای که پیشتر یاد شدگشوده شده و در تمام بخشها به وسیلهٔ رود لندی تقسیم گردید، است. این رود نخست از کوهها به جانب جنوب غربی توتوکان موتکونی Tootookaun گردید، است. این رود نخست از کوهها به جانب جنوب غربی توتوکان میپوندد و از این نقطه به جنوب روان می شود.

درهٔ آندی نا نقطهٔ التقای آن با رود پنجکورا، سوات بالا (= برسوات) و ناحیهٔ پایین آن سوات پایین (=کوز سوات) خوانده می شود. بخش بالایی پنجکوراکوهستانی و کم جمعیت ولی پایین دره و به صورت عمومی جنوب رودخانه حاصلخیز و کشاورزی آن خوب است. دیرکه اقامتگاه خان سوات است در بخش بالایی و دارای تقریباً پانصدخانه است.

سوات بالا درهای به درازای تقریبی شصت میل و پهنای ده تا شانزده میل و سطح زمین در هر دو سوی رودخانه بسیار حاصلخیز است. سوات پایین تقریباً همهٔ محاسن سوات بالا را به علاوهٔ حاصلخیزی بیشتری دارد. طول آن هم با طول سوات بالا برابر ولی پهنایش بیشتر است و با همان رودخانه آبیاری می شود که مجرای آن پیچش بیشتر دارد و برای آبیاری مناسبتر است. سوات پایین بسیار پرجمعیت و مهمترین ناحیهٔ آن شهر الله قند است که شهر مهمی است.

سوات را تپههای سراشیبدار از مینیر جدا ساختهاند و در آن قبیلهٔ مهم افغان بابیان ـ مسکن دارند.

منیر منطقهای ناهموار و متشکل از چند درهٔ کوچک است که همه به سوی رودخانهٔ بریندو Burrindoo باز شدهاند. این رودخانه در میان مُنیر روان است و نزدیک دَربَند بیست میل بالاتر از توربلا به سند می پیوندد. کنارههای رود نسبتاً حاصلخیز است و در آن برنج می کارند امنا پهنایش از یک میل بیشتر نیست. در برخی از درّههای وسیعتر هم نوع بهتری ذُرّت می شود، ولی محصول یک میل بیشتر نیست. در برخی از درّههای وسیعتر هم نوع بهتری ذُرت می شود، ولی محصول عصدهٔ آن غلهای است که افغانان غوشت Ghoosht و هندوستانیان کنگونی میخوانند. همهٔ این کشتها وابسته به باران است و بیشتر در شیب تههاکه به صورت شفههای طبقه به طبقه تشکیل شده، رشد می کند و با کج بیل کاشته می شود. کوههای پیوسته به شمال غرب می کند.

قوم جدون [یاگدون] در شرق سند، قرم توریا قم تور را در اختیار دارند که درهٔ تنگی در امتداد نهر دُور است، که به سوی جنوب غرب روان است و در نزدیک توربلا به سند می ریزد. این ناحیه مانند سوات پایین ولی کم حاصلتر است. کوههایی بلند دارد که اقلاً بر یک جانب آن درختان بلوط، کاج، گردو، زیتون وحشی و دیگر درختان کوهی رشد میکند ولی از میوهها و گلهای ازوپایی در اینجا نشانی نیست و همه چیز نموداری است از محصولات هند. در جملگه درختان معدودی است. جمعیت ناحیه خوب و برخی از روستاها پرجمعیت است.

## پیشینهٔ منطقهٔ بوسفزی و تاریخ قبیله

در حدود سه سده است که یوسفزیان این منطقه را در اختیار دارند. هرچند بسیاری شنیدهاند که اصلشان از غرب است، قلیلی از آنان از موطن پیشین واحوال گذشتهٔ قبیله خویش اندکی آگاهند.

۱- جاورس، نوعی ارزن.

گزارش آتی خلاصهای از تاریخ یومفزیان است که به آمیختهای از زبانهای پشتو و فارسی در ۱۸۴ ق / ۱۷۷۱م نوشته شده است. اصل تاریخ خیلی مفصل است و گرچه آمیخته با افسانه ها و موهومات است، نمودارهایی از واقعیت هم دارد که می توان به آنها اعتبار دارد. هرچند که مطالب آن مورد تأیید بابرشاه که یکی از قهرمانان رخدادهای این تاریخ و یکی از درست نویس ترین مورخان آسیا است و اقع نشده است.

## مسكن اصلى، گاراونوشكى

مسکن اصلی یوسفزیان در حدودگارا Garra و نوشکی Noshky است که اقلاً دومی در حدود «دشت لوت» یا دشت بزرگ نمک واقع شده و اکنون در تصرف بلوچان کلات نصیر است.

در آن روزگاران جمعیتشان بایست بسیار کمتر از امروز بوده باشد؛ زیرا آنان تنها شاخهای از قبیلهٔ خوکی Khukkye ـ و شـاخههای دیگـر گـوگیانی Guggeaunee، تـرکلانی Turcolauni و محمدزی ـ بودهاند.

آنان تقریباً در اواخر سدهٔ ۱۳ و اوایل سدهٔ ۱۴ (سیهٔ ۱۹هجری) از گارا و نوشکی رانده شده، سپس در مجاورت کابل مسکن گزیدند و دیری نگذشت که به حمایت میرزا الغ بیگ فرزند میرزا ابوسعید تیموری برخاسته و وسیلهٔ نشستن او بر تخت کابل شدند که پیشتر در دست نیا کانش بود و شاید در پی مصائبی که با مرگ ابوسعید بر خاندان تیموری وارد شده بود، آن را از دست داده بود اساه در آغاز رسیدن به سلطنت با یوسفزیان رفتاری خوش داشت؛ چون براستی برای حفظ سلطنت به آنان وابسته بود؛ اما آزادیخواهی سرکشانهٔ آنان متناسب پیوند نزدیک با چنان شاهی نبود و غرورشان با افزایش دارایی فزونی می گرفت تا آن که به تضعیف قدرت الغیبگ پرداختند. روستاهایش را تاراج کردند وحتی پایتخت را دستخوش ناآرامی ساختند. الع بیگ که در این هنگام به پیوستن شمار بسیاری از مغولان نیرو گرفته بود، برآن شد تا خود را از شرٔ این هم پیمانانِ پرخطر رها سازد.

نخست یوسفزیان را باگوگیانیان در انداخت (خوکیان در این هنگام اقوام مستقلی شده بودند). سپس به همراهی آن قوم و به رهبری ارتش خویش بر آنان تاخت و نخست شکست خورد؛ ولی در ضیافتی که در خلال یک آشتی نیرنگ آمیز ترتیب داد، همهٔ سران آن قبیله راکشت. هستی شان را

۱- بنگرید به مقالهٔ ابوسعید از D'Herbeloi.

تاراج کرد و آنان را از کابل بیرون راند. یوسفزیان با نگونبختی بسیار به اطرافِ پشاور روی آوردند. پشاور در آن روزگار وضعی دیگر داشت. قبایلی که اکنون آن را در اختیار دارند، در آن هنگام در خراسان بودند و جلگهٔ پشاور و پیرامون آن در اختیار قبایلی بود که از میان رفته یا تغییر محل دادهاند.

لغمان در دست قبیلهٔ ترکلاتی بود، که اکنون در باجورند. قبایل خیبر و بنگش پیشتر سرزمینهای کنونیشان را گرفته بودند؛ امّا نواحی پایین درهٔ کابل با بخشی از باجور، تجج، هزاره و نواحی شرقی تا رود جیلم در دست قبیلهٔ افغان دلازاک Delazauk بود که اکنون تقریباً از میان رفته اند.

سرزمین میانِ منطقهٔ قبایل دلازاک و سلسهٔ هندوکش بر هر دو جانب سند ، سلطنت سوات را تشکیل میداد که ملّتی جداگانه در آن مقیم بود و سلطان اویس برآن فرمان میراند که نیا کانش روزگاری دراز برآن سرزمین پادشاهی کرده بودند.

## در قلمرو دلازاک

یوسفزیان با رسیدن به قلمرو دلازاک دست به دامن فتوت آنان زدند و دوآبه برای اقامتشان معیّن شد. امّا یوسفزیان با رسیدن افراد تازه وارد جا را تنگ یافتند و چون نیرو یافتند منطقهٔ قبایل دلازاک در باجور راگرفتند و در نبردی همهٔ سرزمینهای شمال رود کابل را از دست آنان بیرون کردند. همچنان سلطان اویس را از قلمرو پیشینهاش رانده ناگزیر به عقب نشینی به کافرستانش ساختند که در آنجا سلسلهٔ جدیدی بنیاد نهاد و دودمانش تا چند نسل در آنجا فرمان راندند. در این احوال الغیبگ در گذشته و سلطنت کابل به دست امپراتور معروف، بابر که ستارهٔ اقبالش همی درخشید افتاده بود. او بارها بر یوسفزیان تاخت؛ امّا آسیبی چندان به آنان نرسید؛ چون به کوههای خویش پناه می بردند. سرانجام بابر با آنان صلح کرد و دختر خان یوسفزیان به عقد او درآمد که خود در بابرنامه این نبردها را شرح می دهد و داستان ازدواج را تأیید کند.

شرح ماجرایی که خلاصهاش را آوردم. بخش مهم تاریخ مفصل افغان را به خود اختصاص داده و آن شرح به نوشتن نمی ارزد. امّا عبارتی چند برای روشن شدن آداب و رسوم یوسفزیان می آوریم:

## آداب و رسوم

در طول این فتوحات همهٔ یوسفزیان از یک خان فرمان میبردند که ظاهراً بسیار نیزومند تر از خانان امروز بود. امّا مردمان همچنان گردنکشی و نافرمانی میکردند. آنان نخست بر سرگریزاندن دختر خان قبیله با گوگیانیان در افتادند و گوگیانیان با همان روحیهای که امروز معمول است به

گونهای آشتی ناپذیر ماجرا را پی گرفتند.گویا رسم نّنواتی (دخیل شدن) مانند امروز رواج داشت و به همین گونه گاهی از آن چشم پوشی میشد. این داستانِ کوتاه آداب و رسوم آن روزگـاران را بخویی روشن میسازد.

## ماجرای آشتی با قبیلهٔ دلازاک

ملک احمد ـ خان یوسفزیان ـ پس از نبردی بزرگ با قبیلهٔ دلازاک، مأمورگردید تا با آن قبیله آشتی کند. چون به نزدیک آن قبیله رفت، برآن شدند تا برای دلخوشی کسانی که خویشاوندانشان در جنگ کشته شده بودند، او را قربانی کنند. امّا وضع ملک احمد و شاید سیمای نیکویش دل از همسرِ خان دلازاک ربود. ملک را از نیرنگشان آگاه ساخت و او را تا فرو نشستن آتش خشم قبیلهاش پنهان کرد. افراد قبیله از اینکه کاری خلاف رسم و رواج افغانان در برابر مهمان وعارض کرده بودند پشیمان گشتند و هنگامی که ملک احمد خود را آشکار ساخت او راگرامی داشته، به افتخارش ضیافتی ترتیب دادند. نشسته بودند و مطرب که ظاهراً نامهربان تر از دیگران بود، با سرودهایش افراد قبیله را بر میانگیخت که اکنون دشمن در میان شماست؛ نابودش کنید. او از نبردها، بویژه نبرد اخیر که آنان شکست خورده بودند، یاد میکرد. این اشاره ها چنان بر میزبانان ناخوشایند بود که به خشم آمدند و مطرب را با سنگ از محفل بیرون راندند و ملک احمد را گذاشتند به قبیلهاش برگردد. چون درآنجا از او در بارهٔ قبیلهٔ دلازاک پرسیدند، پاسخ داد: تنها خردمندی که در میانشان دیدم مطرب بود.

در رفتار با دیگر قبایل و ملل چنین مینماید که آنان درشتی و نیرنگ بدویانه را با نرمی مرحلهٔ پیشرفتهٔ تمدن به هم آمیخته اند. میگویند که آنان هرگاه افغانان را در جنگ به اسارت بگیرند، امان می دهند، در حالی که با اسیران سواتی چنین نمی کنند. با آن همه با مردمان مناطق مفتوحه مدارا می کنند و سخت می کوشند که در یک وقت خود را به بیش از یک جنگ درگیر نسازند.

## تقسيم سرزمينها

یوسفزیان چون فتوحاتشان را تکمیل کردند در پی تقسیم سرزمینهای مفتوحه شدند. اشنغر را به محمدزیان که از خراسان آمده بودند دادند، که تاکنون نیز در دستشان است.

گوگیانیان راکه امپراتور بابر از کابلی رانده بود و با یوسفزیان آشتی کرده بودند، در دوآبه جا دادند و هنوز در آن ناحیهاند. در آن هنگام بخشی از باجور نیز به آنان داده شد و آنان قبایل کوچک، از جمله اتمان خیل را جا دادند. جای اتمان خیل در کوههای شرقی باجور ـ محل کنونیشان ـ تعیین

گردید. ظاهراً پنجکوراکه در آن وقت بخشی از باجوربود به یوسفزیان ماند و بقیه به اهالی کنونی آن - ترکلانیان یا ترکانیان - رسید. گویا این ناحیه را از دهگانان گرفته اند.

تقسیم داخلی زمینها در میان شاخه های کوچکتر قبیلهٔ یوسفزی و در میان افراد ثبت نشده است؛ امّا این موضع با مطالعهٔ وضع کنونی املاک قابل فهم است و می توان به برخی از ضوابط آن پی برد. فبیلهٔ یوسفزی به دو شاخهٔ عمده تقسیم شده است: یوسف و مندّر.

نخستین شاخه در سوات، پنجکورا و بُنیر و دومی در جلگهٔ شمال درهٔ کابل و درهٔ چُملا اقامت دارند. یوسف خود به سه شاخهٔ کوچکتر آکوزی، مُلازی (یا مولازی) و لاویزی تقسیم شده است که شاخهٔ نخست سوات و پنجکورا و شاخهٔ سوم بُنیر را به دست آوردند. هر یک لزاین شاخهها مالک اصلی شده و دیگر سواتیان به درجهٔ رعیت یا به گفتهٔ یوسفزیان «فقیر» تنزّل کردند. هر یک از این شاخهها در حضور انجمنی زمینها را میان «خیل»ها تقسیم کرده و همین ترتیب در میان بخشهای کوچکتر تکرار شده است. هر یک ازخیلها زمینش را به صورت دائمی در اختیار دارد ولی در داخل خیل ترتیب دیگری گرفته شده یعنی هر گروه زمین را در یک دورهٔ معین چندساله در تصرّف دارد و پس از آن تقسیم دوباره صورت می گیرد، تا همهٔ خیلها از زمینهای بارور و کمبار استفادهٔ برابر داشته باشند. بر طبق این ضابطه هر بخش مستقل خازوزی همان زمینی را که در نخستین تقسیم به دست آورده در اختیار دارد؛ امّا در تقسیمات خیلها سعی میکنم با تشریح نمونهٔ خیلِ نیک پی دست آورده در اختیار دارد؛ امّا در تقسیمات خیلها سعی میکنم با تشریح نمونهٔ خیلِ نیک پی دست آورده در اختیار دارد؛ امّا در تقسیمات خیلها سعی میکنم با تشریح نمونهٔ خیلِ نیک پی دست آورده در اختیار دارد؛ امّا در تقسیمات خیلها سعی میکنم با تشریح نمونهٔ خیلِ نیک پی دست آورده در اختیار دارد؛ امّا در تقسیمات خیلها سعی میکنم با تشریح نمونهٔ خیلِ نیک پی دست آورده در اختیار دارد؛ امّا در تقسیمات خیلها سعی میکنم با تشریح نمونهٔ خیلِ نیک پی دشته است، موضوع را روشن سازم.

## مثال نیک پی خیل

زمینهای «نیک پی خیل» به دو بخش تقسیم شده که وسعتِ برابر و باروری متفاوت دارند. این خیل هم به دو بخش تقسیم شده است که برای تقسیم زمین هر ده سال یکبار قرعه کشی میکنند.

اگر در قرعه کشی، زمین سابق نصیب مالک شود و مرغوب هم باشد نگه می دارد ولی اگر بخش دیگری به او برسد، بی درنگ مبادله صورت میگیرد. دو بخش یک قبیله ده سال یک بار برای قرعه کشی انجمن میکنند. قرعه کشی در روستای واقع در مرز هر دو بخش انجام می شود.

گروه بسیاری برای نظارهٔ مراسم گرد می آیند. امّا اگر شادمانی برندگان و خشمِ بازندگان بیم برخورد را پیش آورد، ملکان به بهانه های متعدّد، قرعه کشی را به تعویق می اندازند، تا مردم متفرّق گردند. پس قرعه کشی کرده، نتیجه را اعلام می دارند. برندگان با شلیک تفنگ، تقسیم شیرینی و جز آن ابراز شادمانی می کنند و تقسیم زمین بدون درگیری و آشفتگی صورت می گیرد. هر شاخهٔ یک گروه با شاخهٔ گروه دیگر قرینه شده زمین را مبادله می کنند. هرگاه در قرعه کشی چنان پیش آید که مالکان زمینشان را نگاه دارند، آنان خود دوباره قرعه کشی و زمین را به سه بخش تقسیم می کنند. در دو قرعه کشی اخیر کسانی برنده شده اند که پیشتر بد ترین زمینها را داشته اند و در نتیجه در مدّت چهارده سال دو مبادلهٔ کامل زمین صورت گرفته است. بعید نیست که شرایط به وجود آمده از این مقررات و نگهداری نامعین مانع بهبود و آبادی زمین گردد، امّا به رغم اینها زمینهای یوسفزیان کشاورزی خیلی خوبی دارد و روستاها، سیستم آبیاری و دیگر تأسیسات آن مانند بیشتر بخشهای افغانستان فآباد است.

نیز قابل پیش بینی است که مبادلهٔ زمین میان اولسها جنگهای داخلی را سبب می شود. البته در پایان دورهٔ مبادلهٔ اخیر گروهی از خیل نیک پی که زمینهای حاصلخیز در اختیار داشتند از انجام قرعه کشی سرباز زدند. ملکان به این بی انصافی معترض گردیده، دیگر اقوام اکوزی را برای جلوگیری از این سرپیچی به یاری خواستند. دیگر اولسها از این داعیه حمایت کردند و آنگروه سرانجام ناچار تن به قرعه کشی داد.

این رسم را ویش (تقسیم، بخش کردن) میخوانند و در میان همهٔ یوسفزیان ـ نیز در میان معمدزیان ـ معمول است. امّا مدّت نگهداری زمین فرق میکند. مثلاً در بُنیر سالی یک بار ویش (تقسیم) صورت میگیرد. در میان قوم جدون (=گدون) که شاخه ای از یوسفزی است، مبادلهٔ زمین بین افراد صورت میگیرد نه بین گروهها و در اتمان خیل همهٔ اقوام بیست سال یک بار قرعه کشی میکنند. در میان قوم گنداپور هم زمین به شش بخش ـ و قوم هم به شش گروه ـ تقسیم شده، سپس قرعه کشی میکنند. مدّت نگهداری زمین، چنان که در میان یوسفزیان معمول است، معین نیست؛ ولی در هر قرعه کشی دیگر تعیین میگردد و دورهٔ آن معمولاً از سه تا پنج سال است. شگفت آنکه این مراسم در میان گنداپوریان ـ که هیچ ضابطه ای ندارند ـ بدون هرگونه آشوب و خونریزی صورت این مراسم در میان گفتانوریان ـ که هیچ ضابطه ای ندارند ـ بدون هرگونه آشوب و خونریزی صورت میگیرد، در میان افغانان شرقی جز آنان که پیشتر یاد شدند ـ این رسم وجود ندارد. دو یا سه شاخهٔ ورکزی نیز این رسم را دارند. نشانه های رواج ویش در میان برخی قبایل خراسان هم دیده شده، ولی اتبحه به دست من رسیده تنها متعلق به قوم بریچ Baraiches است که گاهی یک روستا با روستای دیگر با شخصی با شخص قرعه کشی میکند؛ امّا میان اقوام قرعه کشی نمیشود (

۱- بر طبق گزارش والنی Volney این رسم در کورسیکا وجود دارد و بر طبق مشاهدهٔ تاسیتوس Tacitus

## خودسري يوسفزيان

آنچه گفته شد خواننده را به این فرض آماده میسازد که یا قطعاً حکومتی در میان یوسفزیان نیست و یا بسیار ضعیف است. احساس گونهای آزادی ـبیرون از حدود اساسی نظم ـخصیصهٔ همهٔ افغانان است.

ریشهٔ باریکی که جامعه را پیوند می دهد، خون شریکی و نیای مشترک و فرمانبری از نمایندهٔ یک نیای مشترک است؛ امتا اثرات آن با اثرات منسوب به چنان جامعه ای بسیار تفاوت دارد. رئیس خازوزیان بزرگترین پسرنیای اثرات منسوب به چنان جامعه ای بسیار تفاوت دارد. رئیس خازوزیان بزرگترین پسرنیای مشترکشان است. امتا واپسین قدرت نمایی او در روزگار نادرشاه بود که همهٔ یوسفزیان در برابر آن کثورگشا متحد شدند. رئیس نیک پی خیل هم قدرتش را از چنین سرچشمه ای میگیرد واختیاراتش در خورشرح و تفصیل نیست. او در جنگ فرمانده است ولی برحب تصویب شورای ملکان، که آن شورا یا جرگه نیز خود زیر نفوذ اعضای قبیله است، گاهی درگیریهای میان دو قوم را حل میکند؛ ولی موفقیت او بیشتر بسته به کلام او است تا به مقامش، و بیش از همه به هویت مُدعی تملق دارد. در واقع همهٔ اختیاراتش برخاسته از مقام شخصی اوست که آن هم از حسب ونسب او منشأ میگیرد. نه درآمد عمومی دارد، نه دارایی بسیاز و نه نوکر بیشتر از دیگر سران قوم. سران اقوام می میشوماً اگر از روستاهای مختلف باشند ـ صلاحیت بیشتری جز حل درگیری افراد ندارند؛ زیرا هم قوم در روستاهای مختلف حکه در هر یک اقوام دیگر هم زندگی میکنند ـ پراکنده است، امّا هر محل زیر ادارهٔ جدا گانهٔ یکی از بزرگان است. قدرت هیچ یک از این رئیسان به اندازهٔ یک پایور یا باسبان انگلیسی نیست.

لازم به گفتن نیست که یوسفزیان شاه را به مبارزه میخوانند. آنان لاف استقلال میزنند و قبایل تحت حکومت او را به دشواری افغان می دانند. گویند که پیر معروف یوسفزیان در حق آنان دعایی و نفرینی کرده است: «همیشه آزاد خواهند بود ولی هرگز متحد نخواهند شد». جه به تصوری که افغانان از آزادی دارند، وی در بخش دوم دعا، پیش بینی تازه ای نکرده است. اکنون مشاهدات بالا

در میسان ژرمنسهای باستان هم رواج داشته است. امّا اینکه میان افراد یا میان جوامع و جود داشته، بسته به چگونگی قراءت این متن مبهم است.

را با گزارش برخی خصوصیّات یک بخش از غالی خیل ـ که شاخه ای از نیک پی خیل است ـ توضیح مینماییم. بخش غالی خیل ـ که از آن سخن میگوییم ـ اکنون با سه با بخش دیگر این قوم در روستای گالوچ زندگی میکنند و هر بخش رئیسی دارد که میشر (= بزرگ) خوانده میشود و آن رئیس خود تابع ملک شاخهٔ خویش است. هر یک از محله های روستا را گندی می خوانند. ارتباط مردم هر گندی با شاخهٔ قوم خویش است و ظاهراً ارتباط بیشتری با دیگر محلات روستا ندارند، به حدّی که گویا در بخشهای مختلف کشور زندگی میکنند.

رئیس یا مشر هر گندی (محله) حجرهای دارد که شوراهای محلّه در آن تشکیل می شود و مردم برای گفت و گو و سرگرمی در آنجا گرد می آیند، مهمانی می دهند و همهٔ معاملات عمومی را بدون اختلاط با دیگر کندیها دانجام می دهند. چنین گردهمایی افراد ناسازگار در یک محل نمی تواند بدون درگیری باشد و بندرت روزی به آرامی می گذرد. اگر دعوا برسر آب زراعتی یا حدود زمین باشد، شمشیرها از غلاف بیرون می شوند؛ جرح و زخمی رخ می دهد که سالها خطر آن باقی است و سرانجام هم کار به قتل می کشد. هر تجاوز انتقامی در پی دارد که باعث سنگر گرفتن، راه بریدن، کشتن افراد در خانه ها و انواع بدگمانیها و آشوبها می گردد. به دلیل فراوانی این کینه توزیها کمتر کسی در چند معتبر داست که نگران و مراقب زندگی خویش نباشد. در همهٔ روستاها مردم با خود کسی در همهٔ روستاها مردم با خود در نا تا خود را از گزند دشمنان نهانی در امان داشته باشند و برخی از ده تا دوازده و حتی بنجاه تا صد محافظ دارند!

## نموندای از انتقام

تاکنون از درگیریهای اقوام مختلف سخن گفته ایم و شاید پنداشته شود که در چنین شرایطی افراد هر قوم در میان خویش باید بسیار متحد باشند؛ امّا چنین نیست. حتی در میان یک قوم هم از صلح و هماهنگی خبری نیست. اندک بهانه ای درگیری می آفریند که سر به جنگ می کشد. ملکان و رئیسان محل میانجیگیری می کنند؛ دلداری می دهند؛ پوزش می خواهند؛ تهدید می کنند؛ مشورت می نمایند. امّا همهٔ این کوششها غالباً به هدر می رود و درگیری ادامه می بابد تا یکی از طرفین خود

۱- انورخان میلک غالی خیل پیوسته دور از همسرش، در حجره میان مردان خویشاوند میخوابد چند تن از این مردان کشیک میدهند و همه مسلّحاند و اگر یکی به ایوان بیرون رود چهار پنج فردهٔ مسلّح باید او را همراهی کنند. از مضراب خان (Mozirrib) ـ برادرزادهٔ ۱۸ سالهٔ انورخان ـ شنیدم که بارها شاهد حملهٔ گماشتگان یکی از کندیهای همان محلّه بر حجرهٔ انورخان بوده است واین حملات به دلیل آگاهی و هشیاری آنان ناکام مانده است

را ناتوان بیند و ترک روستاگوید. گزارش یکی از این درگیریها را از زبان مضراب خان ـ و تقریباً با کلمات او ـ می آورم که بیانگر ماهیت کین توزی و آشتی جویی یوسفزیان، نما توانی رئیسان و گردنکشی افراد و بهتر از هر شرح و تبصرهای است:

پدر مضراب خان با شخصی به نام سرانداز خان، بر سر حدود زمین دعوا داشته اند. پس از مبادله سخنانی درشت، پدر مضراب خان جراحت بر می دارد. برادرش انور خان ـ عموی مضراب خان ـ که رئیس همهٔ غالی خیل است برای حلّ این مسأله قدرتی بیش از یک فرد عادی ندارد. در این باره جرگهای منعقد شد که ظاهراً موفقیتی در برنداشت. چند روز بعد انور خان و برادر زاده اش مضراب خان ـ که شانزده سال داشته ـ به حجره می روند. ده دوازده تن از بستگان ـ که چند تن خوب مسلح بوده و دیگران هر یک شمشیری داشته اند ـ با آنان بوده اند. در حجره با سراند از خان و بیست تن افراد سرتا پا مسلح روبه رو می شوند. با آن همه، انور خان بدون هراس بر سر اند از خان حمله می برد. این حمله نبرد سختی در پی داشت مضراب خان از ناحیهٔ سر مجروح گردید و انور خان زیر زخمها پنهان گشت. خویشاوند انش هم زخمی شدند. پسر سراند از خان و یکی دیگر از همراهانش زخمته شدند. انور خان چون نخستین فرد راکشته بود، ناچار با همهٔ خانواده فرار کرد؛ اما سرانجام از غربت خسته شد و خود را به سراند از خان تسلیم کرد. خواهر خود و دختر برادرش ـ خواهر غربت نز از زد او فرستاد.

سراندازخان رفتاری شایسته پیش گرفت. خواهر انورخان را خواهر خواند و بازپس فرستاد و دختر دیگر را بدون آن که با او ازدواج کند نگه داشت (زیرا نیک پی خیل هرگز با زنی که خونبها باشد، ازدواج نمی کند) و مضراب خان از آن روز دیگر خواهر را ندید. انتقام جویی در واقع پایان یافت؛ امّا بین دو خانواده مراوده ای صورت نگرفت. انورخان و سراندازخان هم تا مجبور نشوند همدیگر را نمی بینند و چون مجبور هم شوند، روی از هم می گردانند. هنگامی که از مضراب خان پرسیدند که اگر سراندازخان را تنها یابد چه می کند؟ گفت که بی درنگ بر او حمله خواهد برد؛ زیرا مضراب خان فکر می کرد که سرانداز هم چنین خواهد کرد. هرچند که چنین کینه ای پس از آشتی حتّی در میان نیک پی خیل هم ناپسند است، مضراب خان می گوید: «دِل آدم برای خویشاوند متنولش می سوزد».

زندگی در میان بسیاری از یوسفزیان چنین است. اگر رئیس نیرومند باشد درگیری کمتری رخ می دهد. نیک پی خیل اگر بدتر از همهٔ اقوام دموکرات نباشد، در شمار بدان آن اقوام است؛ امّا از

دیگر اقوام هم چنین داستانها گفتهاند. دربیشتر نواحی منطقه، مردم همچون اقوام بدوی پیوسته در وحشت زندگی میکنند و هنگام کشت و کار و درو هم اسلحه با خود دارند.

شاید تصور شود که با احساس خطر از چنین خودسریها ضعیفان به آغوش اقویا پناه می برند که در این حالت چیزی از آزادی راستین نمی ماند. شاید قاسم خان و دیگر رئیسان (اگر نیرویشان را در میان مردم تثبیت کرده باشند؛ امّا من در میان نمی خیل و دیگر اقوام دموکرات نشان از چنین نظامی نمی بینم.

## جنگ اولسها

وحشت چنین کین توزیهای داخلی گاهی در پی جنگ با دیگر اولسها بالا میگیرد. این جنگها علّتهای مختلف می توانند داشت؛ امّا عادیتر از همه گربزاندن زنی از یک اولس توسط مردی از اولس دیگر، یا گریختن با دختری از اولس خویش و پناه بردن به اولس دیگر است. چنین پناهی حتماً داده می شود و گاه به نبردهای خونین و طولانی منجر میگردد. ماهیت این موضوع را چنان که هست با مثالی از نیک پی شرح می دهم:

همسر یکی از «فقیر»ان نیک پی خیل با دلدادهاش به منطقهٔ بابوزی گریخت. فقیر به همراهی چند تن از خویشاوندان در پی کشتن همسر خویش شد و شبانه کمین کرده بود که رساینده و همراهانش دریافتند و او را با یکی از خویشاوندانش کشتند. خبر به نیک پی خیل رسید.

خان طبل زن را دستور داد تا باکوفتن طبل، ملکان شش شاخهٔ قوم را برای مشورت در موضوع جنگ فراخواند. ملکان برای معلوم نمودن ذهنیّت مردم با رئیسان کُندیها (محلهها) مشـورت کردند. همه تشنهٔ انتقام بودند و تا سه روزگردآمدند و مسلّح شدند.

شبانه به سوی سد رودخانه که زمینهای بابوزی را آبیاری میکرد، تاختند؛ سد را ویران کردند و استحکاماتی ساختند که نتوانند آن را بازسازی کنند. باپوزیان که کشت خویش را بیآب دیدند، بی درنگ گرد آمدند و آهنگ تخریب استحکامات کردند. شمار افراد نیک پی شش هزار و از بابوزی بسیار بیشتر بود. هر دو جانب گروهی سوار و تنی چند جیلمی داشتند (جیلمیان پهلوانان خوش لباسی بودند که تا مرگ یا پیروزی دست از جنگ بر نمی داشتند). بقیه برخی با جلیقه های آجیده (لایی دار)، برخی با جامه های آهنکار، بعضی زره پوش، گروهی با جلیقه های چرمی بی آستین، همه مسلّح، با تیر و کمان یا تفنگهای فتیله ای، شمشیر، سپر، کاردهای بلند افغانی و نیزه های آهنی .

چون دو لشکر به هم رسیدند، نخست بر روی هم آتش گشودند. پس جیلمیان به میدان آمده شمشیر کشیدند. سپس سپاهیان زبدهٔ دو لشکر به هم آویختند. دلیران هردو سپاه به نبرد تنبه تن پرداختند. بُزدلان که شمارشان بیش از همه بود، دو دل بودند؛ امّا در غوغای عمومی شریک شده تا نفس داشتند فریاد می کشیدند و دشمنان را به صدای بلند دشنام می دادند. حتی زنانِ «فقیران» (چون زنانِ یوسفزی در جمع ظاهر نمی شوند) پشتِ صفِ مردان می ایستادند. طبل می نواختند و آب می دادند تا گلوی رزمندگان تازه گردد. سرانجام هر دو جانب مانده شدند و به سوی خانه هایشان عقب نشستند.

شماری از هر دو جانب کشته و زخمی شده بودند. مُخبر من میگفت که این نبردی سخت بود. سرودها به مناسبت آن گفته شد وخبر جنگ، در پشاور به شاه رسید. امّا نتیجهٔ مهمّی از آن عاید نشد. استحکامات برجا ماند و زمینهای بابوزی از بی آبی سوخت. جنگ سه سال به درازا کشید. چند اولس دیگر هم درگیر جنگ شدند و دامنهٔ آن تا کوهها فرا رفت. سرانجام چند خان از اولسهای بیطرف میانجی شدند و طرفین را آشتی دادند.

در چنین نبردها تنی چند اسیر میشوند در دست کسانی که آنان را به اسارت گرفته اند می مانند. مدتی آنان را نگه می دارند و در مزارع به کار وا می دارند؛ امّا سرانجام بدون آنکه چیزی بگیرند آزادشان میکنند.

وضع سیاسی همهٔ یوسفزیان تقریباً همان است که در سیمای یک اولس ترسیم کردم. برخی زیر فرمان یک حکومت اشرافی تر هستند. درچنین احوالی دارایی و شایستگی خان اهمیتی برایش به وجود می آورد که خان نیک پی خیل از آن برخوردار نیست. اما جز در پنجکورا، در میان یوسفزیان غرب سند، خانی را نمی شناسم که از قدرت مهتی برخوردار باشد.

جدونان Judoons (یا گدونان) که شاخهای از یومفزی هستند، در شرق سند زندگی دارند. قدرت بیشتری به رئیسشان میدهند و در نتیجه از درگیریها و خونریزیهایی که در میان دیگر یوسفزیان امری عادی است برکنارند.

## استبداد قاسم خان دیر

نیرومئدترین خان یوسفزی، قاسم خان رئیس قوم ملّی زی و خان دیر در پنجکورا است. نمی دانم چگونه این قدرت را کسب کرده است. دارایی فراوانی دارد. زمینهای بسیاری خریده و یما از نزدیکانش بزور گرفته است. پس برآن شده است تا انتقامجویی فردی وخودسریها را از میان قوم بردارد. بزهکاران را رانده و زمینهایشان را از آن خود ساخته است. با خانان مجاور روابط حسنه بردارد. بزهکاران را را نده و زمینهایشان را از آن خود ساخته است. برقرار و آنان را در استحکام قدرت یاری کرده است. همچنان بسیاری از کافران نزدیک آن حدود را مطیع ساخته و برایشان باج مقرّر کرده است و با این در آمدها و محصول زمینهایش نوکرانی استخدام کرده و نفوذ خویش را بر قبیله اسنوار ساخته است.

برجسته ترین کارنامه ای که نام قاسم خان را بُلند و نفوذش را افزون ساخت، نبرد پیروزمندانه در برابر سلطان یکی از چهار سلطنت کاشغر بود. قاسم خان راه پربرف و دشوارگذار کوهستان را طی کرد. پایتخت را گرفت و سلطان را از تخت به زیر آورد؛ اما کوششی در تصاحب قلمروش نکرد. اکنون همهٔ اولس از او فرمان می برند. می تواند افراد را زندانی، مجازات و حتی اعدام کند. دشمنیهای خانگی را از میان برده و نیروی امنیتی خوبی تأسیس کرده است. حکومت او در میان رعایای یوسفزیان هم از محبوبیت بدور نیست. همهٔ «فقیران» پنجکورا اکنون وابسته به اویند و مالیه می پردازند؛ امّا از قوم خود مالیه نمی ستاند. قاسم خان بر یوسفزیان دموکرات مجاور دست یازیده، ولی توفیقی نیافته است. ظاهراً بتازگی طرح تشکیل حزبی در میان قبیله اش داشته است.

همهٔ جمهوریهای کوچک یوسفزی را نمی توان بر شمرد. است کم نام سی تا از آنها را به دست آوردهام که با هم پیوند اندکی ـ مانند پیوند نیک پی خیل با همسایگانش ـ دارند؛ اما احتمالاً شمار جوامع مستقل بیش از این است. افغانان جمعیت کل پوسفزیان را نهصد هزار نفر می دانند؛ امّا با توجه به گستردگی و باروری منطقه جمعیت آنان را با فقیران و وابستگان بیش از هفتصد هزار تن نمی دانم.

## فقیران و رعایا

شمار «فقیران» بیش از یوسفزیان است. بخش بزرگی از آنان اهل سوات اند. که پس از فتح سرزمینشان همانجا مانده اند. شمار معتنابهی دهگان و برخی هندگی (که براثر قحطی از پنجاب رانده شده اند)، معدودی کشمیری و هندو (که در پی منفعت هرجا می روند) و شماری از اعضای قبایل اقفان (که تحت شرایط خاصی به منطقهٔ یوسفزی مهاجرت و به مقام «فقیر» تنزل کرده اند) نیز بقیهٔ پیکرهٔ این جامعه را تشکیل می دهند. فقیران بیشتر به کارهای کشاورزی می پردازند و برخی در کوههاگاو می چرانند. فقیران زمین ندارند. نه در منافع همگانی جامعه سهیم اند و نه در جرگه ها شرکت می ورزند. هر «فقیر» رعیّت زمینداری است که بر زمین او زندگی می کند و «خاوند» نامیده می شود. او به «خاوند» خویش مالیه می پردازد و ناگزیر است همچون رعیت رایگان کار کند.

قبایل شرقی \_ پَردُرانی

ارباب می تواند «فقیر» ش را بزند یا حتی بکشد؛ بدون آن که مورد بازپرسی قرارگیرد. از طرفی فقیر به حمایت ارباب اعتماد دارد. ارباب به خاطر فقیرش به نبردی سخت نن در می دهد و تحمل ندارد که دیگری او را بیازارد. فقیر هر پیشه ای را که بخواهد می تواند برگزیند. به سود خویش کار کند و یا زمین به اجاره گیرد. ارباب چیزی جز یک مبلغ معین ـ که سپس بیان می شود ـ و سهمی از کار او نمی خواهد. رفتار ارباب با فقیر روی هم رفته خوب است؛ زیرا از بدنامی ستمگری می ترسد. از آن مهمتر فقیر حقی کوچ به منطقهٔ دیگریوسفزیان را دارد و هرگاه بخواهد می تواند از این حق استفاده کند. یوسفزیان در پذیرش فقیران به منطقهٔ خویش رقابت دارند وبسیاری همیشه آمادهٔ پذیرش آنانند. جوامع کوچک مستقل نیز همیشه آمادهٔ حمایت از فقیرانی لند که می خواهند پذیرش آنانند. جوامع کوچک مستقل نیز همیشه آمادهٔ حمایت از فقیرانی لند که می خواهند می آورند و برای حفظ جان به اولس دیگر میگریزند).

ارباب حق ندارد بزور از فقیر پول بگیرد. او می تواند از فقیرانی که تازه به منطقه اش کوچ کرده اند، مالیه بستاند و در مورد ازدواج فقیران شرایطی بگذارد و یا مجازات قتانی و دیگر بزهکاریهایشان را تعیین نماید. امّا مبلغ بر حسب عُرف معیّن است و زباده ستانی ظلم شمرده می شود.

«فقیران» نیزمانند یوسفزیان ـ امّا به پیمانهٔ کمتر ـ درگیر جنگ و خونریزی اند. غالبهٔ مردمانی آشتی جو و ملایمند و هرچند از داشتن سلاح با خود محروم نیستند، ندر تا سلاح بر می دارند. خانه هایشان درمقایسه با خانه های افغانان عموماً محقّر و جامه شان هم ساده تر است. از مُزد کار خویش با سادگی و صرفه جویی غالباً پولهای کلاتی می اندوزند، بخصوص اگر پیشه ور باشند یا بر گله هایشان بیفزایند. افزون بر آنان که در مزارع کار می کنند، بسیاری هم به معماری، بافندگی، رنگرزی وکارهای دیگر می پردازند. برخی از این پیشه وران وضع خاصی دارند. آهنگران (یا نملبندان)، درودگران و آرایشگران با طبالان هر یک به کُندی (محلهٔ) خاصی وابسته اند. سهمی از زمین دارند و برای کندی رایگان کار می کنند و چون کندی به جای دیگری منتقل گردد، آنان نیز بهمراه اند. دیگران همه وضع ثابتی دارند واز افراد مزد می گیرند. حتی خاوند (ارباب) یک پیشه ور هم باید برای کارش به او مزد بیردازد.

افغانانی که از قبایل دور می آیند و پیوند معلومی با یوسفزیان ندارند، ناگزیر در شرایط فقیران قرار می گیرند؛ امّا یوسفزیانی که از یک اولس دیگر منتقل می گردند، خصوصاً اگر از فقر

ناچار به فروش زمین نشده باشند، شرایط مساوی یافته و به شرط شرکت در جنگ مانند مردمان اصلی اولس، زمین دریافت میدارند. امّا در امور عمومی طرف مشورت قرار نمیگیرند و افراد معینی از آنان حمایت و منافعشان را حفظ میکنند.

برخی از دهگانان که مردمانی رزمندهاند نیز حق خدمت در اولسهای یوسفزیان را دارند و در برابر خدمت، زمین رایگان دریافت نموده، با هم تحت رهبری رئیسان خود زندگی میکنند. وضع فقیران در همهٔ اقوام یکسان نیست؛ در برخی، از مالیه معافند و در بعضی، مبلغ مالیه و جریمه متفاوت است.

## حقوق گمركى

بسیاری از قبایل بر اموالی که وارد منطقه شان می شود یا از آن خارج می گردد حقوق گمرکی تعیین می کنند، که عوایدش گاهی به اولسها و غالباً به رئیسان می رسد. بازرگانی آنان چندان فراتر از محدودهٔ خودشان نمی رود. به پشاور غلّه صادر می کنند و برخی مصنوعات و محصولات را از آنجا می آورند. امّا بیشتر چیزهای مورد استفاده را در داخل می سازند.

## خانه و پوشاک

از آنچه در باب حکومت یوسفزیان گفتم می توان تا حدی بر آداب و اطوارشان هم آشنا شد. اکنون به رسم و رواج و خوی و عاداتشان مختصراً اشاره می شود.

خانههای یوسفزیان معمولاً مسطح و متشکّل از دو اتاق و یک ایوان سرگشاده است اتاق اندرون مخصوص زنان است و مردان در اتاق بیرونی مینشینند واز مهمان پذیرایی میکنند. و در هوای گرم از ایوان استفاده میشود. بر نیمکتهای چوبی که روی آنها چرم کشیده شده مینشینند. پنج شش تا نیمکت، چند لحاف، چند تکه ظرف سفالی و چوبی همهٔ اثاث خانه را تشکیل می دهد.

روری دوبار غذا میخورند. صبحانه نان خشک، شیر و نوعی ماست (که شومری و تروی میگویند) و شام، نان، حبوبات، سبزیجات و گاهی گوشت. تابستان که روزها بلند است ناهار نانِ گرم می خورند.

پوشاکِ معمولی نوعی قبای کتانی است که بالاتنه چسب و از کمر به پایین گشاد است و تا زیر زانو می رسد و رنگ آن آبی سیر با خاکستری است که با پوست انار رنگ می شود، عمامهٔ سفید و بزرگی که سُست می پیچند، شلوار کتان و کفش صندل. امّا جامه شان بدون نُنگی (نوعی شال) که دور شانه می اندازند، کامل نیست. دو انجام آن از پیش رو و پُشت سر تاکمر می رسد. گاهی با آن خود را می پوشانند و گاه آن را به کمر می بندند. جمعه ها و روزهای مُهِم جامهٔ بهتری دارند. در چنین روزها قبا بلند تر و گشاد تر و کمرش پُرچین تر است. جامهٔ روزهای مخصوص به جز عمامه، از پارچهٔ ابریشم رنگی است.

زنان نیز پیراهنهایی می پوشند که بالا تنهاش تنگ و دامنش بسیار گشاد و پرچین است. زیورآلات زرین و سیمین گونا گون دهمچنان که در هند است به کار می برند. هیچ یک از زنان و مردان پیراهنهای بلند معمول در میان دیگر افغانان را نمی پوشند. زنان یو سفزی بدقت حجاب را رعایت می کنند و هرگز بدون برقع که سراپایشان را می پوشاند، از خانه بیرون نمی شوند. زنان بیرون از خانه کار نمی کنند. برخی از بینوایان آنان به دنبال آب می روند ولی بیشتر شبانه به این کار می پردازند. خانه ها در خیابان است و با آن که با رعایت ترتیب خاصی ساخته نشده، بسیار پاک و نظیف و پر از درختان توت و میوه های دیگر است و هر خانه باغچه و تاکستانی دارد.

### آداب و اطوار

بیشتر کارها را «فقیران» انجام می دهند و جُز بینواترین یوسفزیان مجبور به انجام کاری نیستند. برخی گاهی در مزارع کار می کنند امّا این کار تفتنی است نه جدّی و بیشتر کارگرانِ اجیر و فقیران را راهنمایی می کنند. وقتی مشغول به چنین کارها نباشند به حُجره می روند و بیشتر وقت روزها را در آنجا به گفت و گو، کشیدنِ غلیان و نشستن دور آتش می گذرانند. قلیانِ حجره برای استفادهٔ همگانی است و معدودی در خانه ها قلیان دارند. گاهی رقاصان و رقاصگان به پایکویی و سرودخوانی می پردازند. یوسفزیان خود بندرت می خوانند و هرگز به بازیهای پرجنب و جوش خراسانیان مشغول نمی شوند. تنها سرگرمیشان هدفگیری با تفنگ فتیلهای یا با تیر و کمان و شمشیرزنی است.

زندگی در میان مردمان شکست خورده ماند اسپارتیان در میان بردگان و برخورداری از همهٔ آزادیها، یوسفزیان را مغرور و بر خویش بالنده میسازد. غرور آنان در کناره گیری بانوان، در اطوار بزرگمنشانه و در عبارات خودستایانه شان که حتی درانیان را با خود برابر نمی شمارند، متجلی است. آزادیها و درگیریهای مداوم، آنان را بدگمان و حساس و رفتارشان را ناخوشایند ساخته و آن

۱- دستمال بزرگ آبی ابریشمی یا مخلوط ابریشم وکتان.

گشاده رویی و سادگی را که شادیبخش دیگر افغانان است از آنان گرفته است. آنان عموماً مردمانی خوش بخنیه ولی در سیما و هیکل مختلفند. سیمایشان بیشتر نموداری از خصوصیات قبیلهای است. چهرهٔ خوش، چشمان آبی، ریش قرمز، هیأت سپاهیگرانه و رفتار سرفرازانه شان بیننده را متحیر می سازد. همه دلیر و مهمان نوازند؛ هرچند در مهمان نوازی به قبایل غربی نمی رسند و در برابر مردم خویش بخشنده اند. اگر یک یوسفزی بینوا شود و نتواند نوکر بگیرد یا ناگزیر زمینش را بفروشد، روحش افسرده می شود و غرورش می شکند واگر نتواند هرچه زودتر خود را به نوابی برساند ترک قبیله می گوید و به سوی مکه برای ادای حج می رود. یا به هند روانه می شود تا بختش را بیازماید واگر مردی دلیر و محترم باشد همین که بی به نیازش برند به کمکش می شتابند، تا چنان شود که بتواند بدون شرمساری در خانه اش بماند. گونه ای دیگر از استمداد نیز هست، امّا بندرت از آن استفاده می گردد، زیرا کسر شأن پنداشته می شود و چنان است که شخص مصیبت رسیده در روستاهای منطقه می گردد. در بیرون هر روستا می ایستد و لُنگی (شال)! ش را تکان می دهد. مردم روستاهای منطقه می گردد. در بیرون هر روستا می ایستد و لُنگی (شال)! ش را تکان می دهد. مردم که به این نشانه آشنایند به کمکش می شتابند و نمی گذارند با دست خالی برگردد.

یوسفزیان مناطق کوهستانی مردمانی باوقار و پاکیزهاند. امّا یوسفزیان جلگه نشین در انواع بزهکاریها بدنامند که برخی را نباید نام برد و برای همه نفرت انگیز است. قمار و اعتباد به تریاک و بنگ در میان آنان بسیار رواج دارد. با این همه، این قبایل در تعصبات مذهبی و پایبندی به همهٔ عبادات و احترام به ملایان معروفند. استبداد روحانیون در اینجا گاهی توانفرسا است. کارهای ناشایست و بزهکاریها را نادیده میگیرند و یا خود در آنها سهیم میشوند؛ ولی ازرفتن به حجرههای محقر خودداری ورزیده آن رامخالف شأن خویش میدانند. تارک الصلاة و روزه خوار را تعزیر میکنند و یا بر خر نشانده در ملاعام میگردانند و یا تنبیه بدنی مینمایند.

در کوهها مخصوصاً در سوات بالا (= برسوات) وضع بکنی متفاوت است. آنان در مقایسه با جلگه نشینان براستی مردمانی محترمند. امّا چون ملایم و از جنگ بیزارند در آنان به چشم حقارت مینگرند و با آنان اندکی بهتر از «فقیران» برخورد میشود. در میان آنان حتی خواندن ونوشتن هم ناپسند است.

کسانی از طایفهٔ نیک پی خیل مردی را دیدند که سرگرم کتابت قرآن بود و به حقیقت امر واقف نبودند گفتند: «تو به ما از کتابهای آسمانی سخن می گفتی. حال خودت آن را مینویسی!» و سرش را از تن جدا کردند. دیگر یوسفزیان روستا آنان را متوجه اشتباهشان ساخته، ملامت کردند. ولی

آنان توجهی نکردند. این است مقام یک مُلاً در میان مردمان نیک پی خیل '.

باجور در غرب به برآمدگی جنوب هندوکش و در شرق به کوههای اتمان خیل محدود است. همین سلسله در شمال نیز آن را مسدود ساخته است و تنها راه باریکی از آن به پنجکورا میرود. در جنوب کوههای مُهمند بالا (بر ماموند = مومند) واقع شده است. باجور جلگهٔ موجداری است به درازای بیست و پنج میل از شرق به غرب و پهنای دوازده میل از شمال به جنوب. چندین درهٔ طولانی و فراخ از کوههای اطراف به سوی آن کشیده شده است، که از دیگر جاها ـ به سبب

۱- شمار یوسفزیان که در هند دیده ام توجه مرا به موضوع مهاجرت افغانان معطوف میسازد؛ موضوعی که در جای خویش به آن نپرداخته ام. کثرت مهاجرت آنان با میهن دوستیی که متوده ام متفاد می نماید. اما همین وضع در میان کوه نشینان اسکاتلند که در میهن دوستی معروفند ـ نیز معمول است و هر دو یک علت دارد. کوهنشینان اسکاتلند از بیکاری و افغانان از اینکه کار را عار می دانند مهاجرت می کننند. در غرب افغانستان که دیر ازدواج می کنند و زمین بسیار است، مهاجرت بندرت صورت می گیرد؛ اما شرق روزگاری دراز است که پیوسته گروهی ماجراجو را بیرون می ریزد. هند چندین سده در دست فرمانر وایان افغان بوده است و پس از سقوط آنان هم، در سپاه مغول میاهیان خارجی بر بومیان ترجیح می یافته اند. این عوامل هند را پر از مناطق افغان شین ساخته است و آنان را پتان می گویند و در تمام هند و دکن هستند. گاهی با دیگر اهالی یکجا و گاهی زیر فرمان رئیسان خودشان ـ مانند نواب فرخ آباد، بوپال، کرنول، کدوپه و نوربان ـ زندگی می کنند. دیسری نگذشته است که بزرگترین مناطق افغانان روهیله است که نبردهایشان با ما آنان را در انگلستان معروف ساخته است. پاگرفتن آنان در کتاب «افغانان روهیله» از هامیلتون سافنان با ما آنان را در انگلستان معروف ساخته است. پاگرفتن آنان در کتاب «افغانان روهیله» از هامیلتون سافنانی ندارد. بزرگان ارباب و زمیندار و دیگر افغانان رعیت و بیشتر سربازند ولی آنجا هم چون هر جای دیگر عوام افغانان آزادمنشی و بزرگان مسالمتجویی خاص خود را نشان می دهند. گردنکشی و حود بزرگدینی یومفزیان برای آقایان ناخوشایند است.

از طرف دیگر اهالی روهیله نیز به خاطر پاری رساندن یومفزیان به نواب وزیر در فتح سرزمینشان آنان را خوش نمی دارند؛ امّا همه می پذیرند که مردم روهیله دایر ترین سربازانی اند که در هند باآنان درگیر بوده ایس. دلسوزیشان را به رعایای هند و نمی توان منکر شد و کوشش ایشان در آبادی سرزمین خویش تحسین ار تشیان ما را برانگیخته است و بورک (Burke) از آن با عباراتی روشن و مشاقانه یاد کرده که ساده ترین عبارت آن چنین است: «مانند باغ زراعت شده است؛ بدون آنکه یک نقطه هم از نظر افتاده باشد». اکنون هم از آباد ترین بخشهای استانهای بریتانیا و متشکّل است از جلگهٔ وسیع که با مزارع ذرّت و باغچههای درختان انبه پوشیده شده است و پر است از شهرهای پرجمعیت و روستاهای آباد. بریلی یکی از بزرگترین و زبباترین شهرهای هند است و شهر زیبای نگینه که چند هفته آنجا اقامت داشته ام و اقلاً ۱۸۰۰ نفرجمعیت دارد؛ در حالی که این شهر بر روی نقشه نشان داده نشده است و در بیرون از مرزهای روهیل کند نام آن شنیده نمی شود. رامپور اقامتگاه نواب است و مردمانی هنوز آداب و اطوار بَردُرانیان را دارند. پشتو زبان عُمده است و در میدان پیشروی کاخ نواب است و مردمانی هنوز آداب و اطوار بَردُرانیان را دارند. پشتو زبان عُمده است و در میدان پیشروی کاخ نواب، جوانان خوشسیما و تنومند را می توان دید که بیکار و آزاد لمیده اند؛ با روحیه ای که خاص یومفزیان

جنگلهای انبوه و نه به دلیل سراشیبی ـ به آنها دسترسی نیست. جلگهٔ باجور به جلگهٔ پشاور همانند و در باروری نیز چنان است و گندم محصول عمده است. از این جلگه رودخانهای میگذرد که از برآمدگی جنوبی [هندوکش] سرچشمه گرفته و جویباری از هر دره به آن پیوسته و پس از یکجا شدن با دانش کول در منطقهٔ مهمند بالا، فراتر از قشننگر به رودخانهٔ سوات می ریزد. شهرهای عُمدهٔ باجور و ناوگی هر یک در حدود هزارخانه دارد. باجور به وسیلهٔ درهٔ سربالایی براول به پنجکورا می پیوندد. بخشی از این دره خوب زراعت شده ولی بقیه جنگلی است ژرف از انواع درختان از جمله بلوط و شاید سِدر و سرو. در این جنگل انواع جانوران و حشی فراوان و بخشی چنان انبوه است که آفتاب و باران از آن نمی گذرد. تفاوت براول از باجور در این است که رئیسی جداگانه دارد.

## تركلاني

باجور متعلق به قبیلهٔ ترکلاتی Turcolaunee افغان است و مردمان دیگر نیز در آن زندگی میکنند. در کوههای بالا، کافران نومسلمان، در کوههای پایین هندگیان و در نواحی هموار مخلوطی از همهٔ قبایل زندگی میکنند که همه به نام رودباری یاد میشوند. جمعیت ترکلانیان به ده تا دوازده هزار خانوار و شمار دیگر اقوام احتمالاً به سی هزار تن میرسد. رئیس قبیله ترکلانی نام عجیبی دارد: باز ۱. کافران به او باج میدهند؛ هندگیان مالیه می پردازند و رودباریان زمینش را پنج یک به اجاره میگیرند. با این درآمد ـ صد هزار روییه ـ او می تواند یکصد سوار و گروه بسیاری پیاده فراهم آورد که از آن جمله پانصد تن به سپاه شاهی می فرستد. او به دادرسی قبیله می پردازد و قدرت تبعید و زدن و بستن دارد؛ ولی تا امنیت عمومی به خطر نیفتد در کارها مداخله نمیکند و بندرت مردم را به مرگه فرا میخواند.

تفاوت قبیلهٔ ترکلانی با قبیلهٔ یوسفزی در حکومت مطلقه و نداشتن «فقیر» است.

نا خوراک ، مسکن و عادات زندگی هردو به هم شبیه است. مردمی دلیر ولی زحمتکش و خوشگذراناند. انجمن میکنند؛ به ساز و سرود می پردازند و حتی بازیهای پر حرکت خواسانیان را تمرین می سایند. برخی بازیهایشان را که دیده ام همانند بازیهای مسلمانان هند مخصوصاً دکن است مائند آنان مؤذب و خوش مشرب ولی گزافگوی، زنده دل و بانشاط ولی شتابزده و آشفته اند.

. - کشان کمیس (پیراهن) افغانی و کلا، بافتهٔ ابریشمی است. بسیار بر کافوان ـ به قصد غارت

و برده گیری ـ می تازند و کافران به تلافی می پردازند و چون در جنگهای صحرایی ناتوانند، کمین میکنند و شبیخون میزنند.

· قبیلهٔ ترکلانی اکنون پس از درگذشت «باز» در نتیجهٔ اختلاف دوبرادرزاده اش به دو بخش تقسیم شده است.

## اتمان خيل

کوههای اتمان خیل سوات را از باجور جدا می سازد. درهٔ پنجکورا در میان این کوهها و سلسله های کم ارتفاع هندوکش که خود بخشی از آنها است واقع شده است. کوهها مرتفعاند ولی ارتفاع آنها یکسان نیست. در قله های بلند پنج شش ماه برف می ماند. پهلوی شمالی آنها ارتفاع تدریجی و پهلوی جنوبی سراشیبی تُند و ناگهانی دارد؛ چنان که غالباً دامها از پرتگاههای آن افتاده پاره پاره می گردند. بخشهایی از پهلوی شمالی صاف و مزروع و چون صفه هایی است که یکی بالاتر از دیگری در سراشیبی کوه قرار دارد الله افزون بر این کوهها قطعهٔ زمین همواری در حواشی باجور نیز دارد؛ با دو درهٔ طولانی ولی باریک که به سوی سوات پایین باز می شود.

مردم اتمان خیل کمتر از منطقهٔ خویش دور می شوند. تا در پشاور بودم یک تن از آنان را هم ندیدم. پس از آن هم تنها یک نفر را ملاقات کردم. همسایگان آنان را بدوی و پی قانون می دانند. می گویند مردمانی بالابلند، تنومند و خوشروی اند. بالاتنه شان برهنه است. زنانشان چون مردان کار می کنند و هر چه دارند مظهر دوری از تمدن است. امّا آن فرد اتمان خیل که من دیدم، طبعی ملایم و ذهنی روشن داشت و در مور قبیله اش می گفت که آنان خانی پرقدرت دارند که آدمکشان را به سختی مجازات می کند و با گرفتن جربمهٔ سنگینی از قاتل به خانوادهٔ مقتول خونبها می پردازد. با همدیگر جنگهایی دارند ولی نه به پیمانهٔ یومفزیان، و با ترکلاتیان در حالهٔ نبرداند.

پوشاکشان همچون مردمان باجور است، جامهٔ زنان هم فرق چندانی با همسایگان نیدارد. مردمانی باوقارند واز بزهکاری یوسفزیان اثری در میان آنان نیست. در دهکدههای کموچکی زندگی میکنند که هریک ده تا شانزده خانهٔ صفه دار دارد.

۱- من خود چنین صفه هایی را در اهان خیل ندیده ام. اگر شبیه به آنچه در سرینگر است باشد، زراعت آن بسیار دشوار است. پهلوی کوه را دیوار میکنند و خالیگاه ایجاد شده را خاک می ریزند. ارتفاع هر صفه سه تا ده پا و عرض آن حدود پنج گز است. دیوارها خیلی زود به وسیلهٔ گیاهان پوشیده شده و چون مستقیم نیستند و تمایل متناسب با سراشیبی دارند، منظرهٔ زیبا و دلپذیری را به جود می آورند.

درگل، شاید در مقایسه با همسایگان بهرهٔ کمتری از تمدن برده باشند و استحکام منطقه شان آنان را متمایل به تاراجگری ساخته است؛ زیرا از انتقامجویی برکنار می مانند. جمعیت اتمان خیل بیش از ده هزار خانوار نیست که با توجه به طبیعت منطقه شان جمعیت بسیاری است. امّا با توجه به نداشتن رعیّت و فقیر معقول تر از دیگرانند.

### مهمند بالأ

کوههای اتمان خیل چون به رود کابل میرسند به سوی غرب میپیچند و تا رود کاشغر امتداد می بابند و در آنجا به شاخهٔ دیگری از برآمدگی جنوبی هندوکش می پیوندند. همهٔ این بخش کوهها و بخشی از کوههای نزدیک و همواری میان کوهها تا رودکابل و میدان جنوبی آن رودخانه به مهمند بالا (= برمهمند) تعلق دارد. بخش جنوبي سرزمين آنان داخل در منطقهٔ خيبر است. به همين دليل اقوام مهمندبالا را غالباً خيبري مي شمارند. اين كوهها عموماً كمارتفاع، ولي صخرهاي هستند و ستيغ دارند. بجز کوه کابل شقر ـ نزدیک کرانهٔ شمالی رودخانه ـ برف تنها روزی چند بر روی این کوهها دوام میکند. این کوهها بجز در بخشهایی برهنهاند. در بخشهایی، انبوهی از انواع گیاهان و در برخی گودیها درختان جنگلی یافت میشود. بسیاری از بخشهای این کوهها غیرمسکون است. در نواحی غیرمسکونگیاهی میرویدکه موریز نام دارد و مانند سر درخت نُحرما است ولی بلندتر از قامت انسان نیست. چهار ماه هوا سرد، ولی تابستان گرم و سموم آن کشنده است و تُندباد مارکوه (در جنوب رودخانه) همهٔ مسافران را در هراس دارد. گذرگاه کُریه که پشاور را به جلال آباد وصل میکند در منطقهٔ مهمند واقع شده است و گاهی مسافران از آن میگذرند؛ امّا چون راه دشوارگذار و جریان رود کابل در این قسمت بسیار تند است و باید مکرر از آن گذشت، مسافران راه جنوبی خیبر را ترجیح میدهند. جمعیّت اقوام مهمندبالا را ده هزار خانوار میگویند. اِمّا چون بسیاری از بخشهای کوهستانی سکونت پذیر نیست و در نواحی هموار هم مردم پراکنده معلوم می شوند و هندکیان نیز در نواحی هموار زندگی میکنند، درستی این رقم را به دشواری باور می توان کرد.

### طرز حكومت

اقوام مهمند بالا حکومت خاصی دارند. اختیارات مستقیم خان به بجز در عملیات نظامی اندک است. امّا او بر ملکان نفوذ دارد و ملکان بر مردم. خان در امور قضایی دخالت نمی کند و ملکان اختلافات مردم را در جرگه حل می کنند. خان از قبیله مالیه نمی ستاند و در زمین هم سهمش بیش از یک فرد معمولی نیست. امّا از شاه هم حقوق و هم زمین دریافت می کند. در عوض او مسؤول

امنیت مسافران هنگام عبور ازگذرگاه گریه است و سیصد تا پانص. سوار به سپاه شاهی فراهسم میکند. مسافرانی که از منطقهٔ مُهمند بگذرند غارت خواهند شد. امّا یک د. مهمند تمام کاروان را بسلامت میگذراند.

خوراک و پوشاک اقوام مهمندبالا همچون مردمان باجوراست؛ امّا در کلبههای حصیری و در دهکدههای کوچک زندگی میکنند و شبانان در کلبههای مجرّدی که تنها در تابستان قابل سکونت است به سر می برند. روستاهای بزرگشان لال پوره (لعل پور)، گوشته و کامه است که خانههای مهتابی دار داشته و جاهای مهمی اند. دو روستای اخیر دارای دیوارند و در آنها بزرگان مهمند بخدمتکارانشان که عموماً مهمند نیستند و با هندگیان یکجا زندگی میکنند. بیشترشان کشاورزند و برخی در نواحی غیرمسکون کوهها دام می چرانند. در زمستان که این کارها نیست، وقتشان را در خانهها سپری میکنند و از برگ درختان خرماکفش، حصیر و چیزهای دیگر می بافند. این چیزها را به پشاور صادر میکنند و هم غلهشان را به روستاهای بزرگ می برند و از آنجاها نمک، پارچههای کتانی و پارچههای استوار ابریشمی و چیزهای دیگر می آورند.

دوخیل از اقوام مهمندبالا چادرنشین اند؛ شتر دارند و بهاران با رمه هایشان به ارتفاعات هلمند کوچ میکنند و تنها گروههای سیّار در میان بردرانیان اند.

## خيبريان

خیبریان در میان بلندیهای شاخههای متعدد پراکنده از دو سوی شمال و شرق اسپین قریا سفیدکوه، زندگی میکنند و نامشان را از گذرگاه خیبر گرفته اند. گذرگاه خیبر که در میان پشاور و جلال آباد برجانب راست رود کابل واقع شده و مرز شمالی منطقه شان را تشکیل می دهد در غرب قلل غیرمسکون سفیدکوه، در جنوب منطقهٔ بنگش و در شمال شرق جلگهٔ پشاور واقع شده، ولی در جنوب شرق تا سلسلهٔ سی و چهار درجه، نزدیک رود سند می رسند. سرزمینشان ناهمگون است. بخش بالایی در سراشیبی کوهی بلند قرار گرفته و بخش پایینی در میان کوههای دشوارگذار و برهنه و دره های حاصلخیز ولی کم عرض واقع شده است. هوای برخی مناطق بسیار سرد و بعضی بسیار گرم است؛ چون کوههای گرم است؛ چون کوههای اطراف مانع جریان هوا می گردند. کوههای کم ارتفاع و برهنه مانند هر جای دیگر گرمای تابستان را توانفرسا می سازد.

خیبریان ـ بُحز مُهمند بالا ـ از سه قبیلهٔ آزاد تشکیل شده اند: افریدی، شنواری و اورکزی جمعیتشان

گلا ۱۲۰۰۰ نفر است. شنواریان جمعیت کمتری دارند؛ امّا از دیگران پسندیده تر و فرمانبر شاهند. دیگران به دلیل استحکام مناطقشان از کسی فرمان نمی برند. اهمیت گذرگاه خیبر، شاه را ناگزیر می سازد که تا حدّی بر اعمال خیبریان نظارت داشته باشد. آنان حقوق کلاتی دریافت می کنند و در عوض پاسخگوی حفظ امنیت جادهاند. امّا خوی چپاولگرانه شان به گونه ای است که نمی شود آنان را یکسره از غارت مسافران بازداشت و چون اغتشاشی در دولت پدید آید، دیگر گذار امن از این راه ممکن نیست. درازی گذرگاه خیبر بیست و پنج میل است و از پشتههای شیبدار و درههای تنگ می گذرد. جاده بیشتر در امتداد گذر سیل و در بارانهای ناگهانی بسیار پرخطر است. در مواقع آرامش، خیبریان پایگاههای معینی در مواضع متعدد گذرگاه دارند واز مسافران محصولی را که به گرفتن آن مجازند می ستانند؛ ولی چون بی نظمی پیش آید، آنان همه گوش به زنگاند. اگر یک مسافر تنها هم از این راه بگذرد انعکاس صدای سم اسبش در درههای باریک و دراز، خیبریان را از کمینگاهها می کشاند. امّا اگر چشم به راه کاروان باشند، صدها تن در کمرکوه گرد می آیند و تفنگ در دست، با شکیبایی انتظار می کشند.

## دیدار و رفتار خیبریان

خیبریان لاغرند ولی عضلاتی قوی دارند و دارای صورت دراز و استخوانی ، بینهای بلند و سیاه جرده اند. اقلاً در زمستان قبای سرمه ای بلند می پوشند و به همان رنگ عمتامه بر سر دارند. قبا تنگ است و تا پایین زانو می رسد. کفشهای صندلشان بافته از حصیر یا برگ درخت خرما است. تفنگ فتیله ای دارند که چوبی دو شاخه برای تکیهٔ میله با آن همراه است با شمشیر و نیزه ای کوتاه. در کُل، نمودی دارند بس عجیب و ناهنجارتر از همهٔ افغانانی که دیده ام. خانه های روستاها مهتابی دار است. اما در کوهها که بیشتر منزل تابستانی شان است، مانند مهمندان بالا کلبه های حصیری سیّار دارند. در زمستان به تپه های پایین می آیند و بیشتر در غارهایی زندگی می کنند که در بخشهای خاکی کوه کنده اند. و در برابر گرما سخت ناشکیبایند.

تیراندازانی بسیار ماهرند. و سپاهیان کوهستانی خوبی به شمار میروند، امّا چندان مردِ میدان نبرد نیستند. غالباً در نبردهای کوهستانی، حتی دورتر از منطقه شان در کوت کانگرا Kote نبرد نیستند. غالباً در شرق پنجاب استخدام می شوند؛ اما بیشتر از نبرد به غارتگری می پردازند و اگر باروبنهٔ سپاهی را که در آن خدمت میکنند، بی نگهبان بینند به آن دستبرد می زنند. در گرما گرم جنگ شاه شجاع در نبرد اشیان Eshpaun چنین کردند که موجب شکست او شدند. در کُل

غار تگر تر از همهٔ افغاناناند و به تصور من، نه به وفا می اندیشند و نه به آبرو؛ زیرا هرگز نشنیده ام که کسی یک خیبری را برای بدرقه، هنگام عبور از سرزمینشان، استخدام کرده باشد؛ کاری که همیشه امنیت مسافران را در مناطق دیگر قبایل تأمین میکند.

# قبايل پشاور

جلگهٔ پشاورکه به جنوب منطقهٔ یوسفزیان متصل است، تقریباً شکل دایرهای دارد و قطر آن به ۲۵ میل می رسد و از هر سو با کوهها احاطه شده است، جز سمت شرق که باریکهٔ نامزروعی در امتداد رود کابل تا رود سند کشیده شده است. این باریکه پانزده میل پهنا دارد و در میان کوههای بنیر و سلسلهٔ طول البلد چهل و سه درجه واقع شده واز جنوب محدود به جلگهٔ پشاور است. در جنوب غرب این جلگه، پیرامون قُلهٔ بلند سفید کوه کوههای کم ارتفاع خیبریان واقع شده است. بر جانب غرب آن کوههای اتمان خیل و مهمند بالا (برمهمند) قرار دارد که بر پشت آنها کوههایی بلند دیده می شوند. خاک این جلگه، سیاه، نرم و حاصلخیز است. سطح آن دارای پستی و بلندی است دیده می شوند. خاک این جلگه، سیاه، نرم و حاصلخیز است. سطح آن دارای پستی و بلندی است می رسد و همیشه آن را سبز و خرم می دارد. فراوانی آب گاهی ـ مخصوصاً در نواحی شهر که بخشی می رسد و همیشه آن را سبز و خرم می دارد. فراوانی آب گاهی ـ مخصوصاً در نواحی شهر که بخشی در معرض سیلاب بارانهای بهاری است ـ زیانهایی به بار می آورد.

به صورت عموم قبایل پشاور عبارتند از محمدزی، گوگیانی، مُهمند، خلیل و داودزی.

قبایل معمدزی و گوگیانی بر کرانهٔ رود کابل پهلوی منطقهٔ یوسفزی زندگی میکنند و چگونگی اقامتگزینی شان پیشتر بیان شده است. رسم و رواج شان همانند یوسفزیان است ولی مطبع شاهند و تحت ادارهٔ دقیق بزرگان خویش زندگی میکنند. جای عمده شان هشتنگر است که می توان آن را قمیهٔ بسیار بزرگ یا هشت دهکدهٔ نزدیک به هم دانست. قبیلهٔ معمدزی هشت هزار و گوگیانی پنج هزار خانوار شمرده شده اند. سه قبیلهٔ دیگر غوری یا غور یا خیل را تشکیل می دهند، که در حدود اواسط سدهٔ ۱۵م در غرب غزنی در امتداد رود ترنک اقامت گزیده اند و در روزگار بابر (حدود روزگار اگر همهٔ آنان مالدار نبوده اند، گروهی بوده اند. آنان در حکومت کامران پسر بابر به پشاور فرود آمده و به یاری آن شاهزاده، دلازاک را به آن سوی سند راندند. اکنون از آن قبیلهٔ پرجمعیت و نیرومند دو یا سه دهکده در غرب سند موجود است؛ ولی بر جانب هندی رود سند چند هزاردلازاک زندگی میکنند. این قبایل با توجه به اقامت در یک جلگهٔ باز، پیوسته باید در اطاعت

کاملِ شاه باشند. در واقع اینان مطیع ترین قبایل افغان و در نتیجه آماج بیدادند و با شکیبایی تحمل میکنند. رنج عمده شان هنگامی است که شاه به پشاور می آید و سپاهیانش کشت و مزارعشان را پامال میکنند. آنان دوبار شورش کرده اند. می گویند اکنون هم می خواهند فرماندارشان را از منطقه بیرون برانند و خودسری یوسفزیان را پیش گیرند که آن را می ستایند و به آن روی آورده اند.

بزرگانِ قوم را «ارباب» میخوانند که قدرتشان در هر قبیله فرق میکند و در میان قبیلهٔ مُهمند مقامی بزرگتر دارند. درگیریهای مختصر فردی را «ارباب»ها فیصله میکنند یا در جرگه فیصله میشود؛ امّا مسائل عمده به قاضی و یا سردارِ شهر ارجاع میگردد. پشاور به صورت عمومی قرینِ آرامش است؛ امّا در تابستان که شاه و سپاه در آن شهر نیستند. نشانهٔ ناآرامی بردرانیان آشکار میشود و قبایل بیشتر برسر آب مورد نیاز مزارع درگیر نبرد میشوند.

## آداب و اطوار

مسکن، خوراک و رسم و رواج قبایل پشاور همانند یوسفزیان است. پوشاکشان نیز تا حدودی به هم شبیه و مخلوطی از پوشاک هندی و افغانی است. در زمستان نوعی کُتِ کتانی سرمهای لایی دار می پوشند که با نزدیک شدن تابستان آن را به کناری می نهند و تابستان کمیس (پیراهن) بلند افغانی با عمامهٔ سفید یا آسمانی رنگ می پوشند و یک لُنگی ـکه پیوسته جزیی از پوشاکشان است ـ دور کمر می پیچند یا بر شانه می اندازند و این جامهٔ بیشتر مردم است. آنان هرچند که از روحیهٔ جنگجویی بردرانیان بی بهره نیستند، مردمانی ملایم ، مهربان و بی آزارند و ذهنی بسیار فعال و تیز دارند.اندکی ساده اند و بیش از دیگر افغانان درگیر غبن و مغالطه می شوند.

پیشتر یاد کردم که پشاور اقامتگاه مطلوب شاهان کابل در زمستان است. شاه شجاع اشتیاقی بیش از دیگران به این شهر و شهریان داشت و مردم نیز به او و همراهانش علاقهٔ استواری داشتند. مهمندان جلگه نشین در حدود دوازده هزار خانوارند و جز علایق خون شریکی ارتباطی با مهمندان بالا (برمهمند) ندارند.

قبیلهٔ خلیل شش هزار و داودزی ده هزار خانواراند. دیگر مردمانِ جلگه هندگیاناند. جمعیت کلی باید بیش از سیصد ِهزار نفر باشد.

#### ختک

باریکهٔ نامزروع میان رود سند و جلگهٔ پشاور میان قبایل خَتَک و یوسفزی تقسیم شده است. قبیلهٔ ختک نواحی جنوبی رودکابل را در تصرّف دارد، که عموماً صخرهای است ولی از چمنهای

سبز نیز تهی نیست مخصوصاً جانب رودخانه که نقاط زیبایی دارد و درختان گز و درختان هندی سیسو Seessoo بر آنها سایه گستردهاند. این ناحیه هنرچه به سند ننزدیک می شود دُرُشت تنر می گردد.روستاها اندک ولی بزرگند. بزرگترین محل، قصبهٔ بزرگ اکورا Acora است. مسجدی آراسته و بازاری زیبا دارد که از سنگ ساخته شده است. قبیلهٔ خَتَک بخش مهمی از این ناحیه را در اختیار دارد. منطقهٔ این قبیله از رود کابل تاکوههای نمک درحدود هفتاد میل گسترده است. عرض منطقه حدود سی و پنج میل است. مرز عمومیشان در شرق رود سند است؛ ولی شاخهای از آنان شهر و قلمرو مکودMakkud بر جانب هندی رودخانه را نیز در اختیار دارند. برجانب غرب آنان قبایل پشاور، خیبری و سلسلهٔ سی و چهار درجه و در جنوب، بنو Bunnoo و لوهانیان Lohaunees **دامیان** واقع کشتهاند. آنان به دو بخش کاملاً مشخص تقسیم شدهاند؛ هرچند که بزرگانشان پسـر عموی همند. جمعیت اقوام ختک را محتملاً افغانان، بیش از آنچه هست گفته، بخش شمالی را ده هزار و جنوبی را دوازده هزار خانوار شمردهاند. خانانِ هر دو بخش اختبارات فراوانی دارند؛ امّا بخش شمالی، مانند قبایل پشاور بیشتر تابع شاهند، در حالی که خان جنوب با برخورداری از استحکام کوهستان، استقلال بیشتری دارد. راستی و مدارای مردمان شمال در خورستایش است؛ آنان بالابلند، خوش سیما و سفیدتر از دیگر قبایل پشاورند؛ اما پوشاک و اطوارشان بیشتر به هندیان همانند است. منطقهٔ جنوبی ختک ناحیهای متنوع ولی سراسر کوهستانی است و بخش جنوبی بیشتر کوهستانی و متشکّل از کوههای برهنه و صخرهای است که با درههای عمیق و شبیدار از هم جدا شده اند و جمعیتی اندک و پراکنده از اقوام یغماگر باربک و ساغر در آن زندگی میکنند.

است که محل اخیر اقامتگاه خان است. محصول این جلگه گندم و ذُرّت هندی است. مردم ناحیه مقدار بسیاری سنگ نمک که بیشتر از نزدیکیهای تیری کنده می شود، صادر می کنند. هیچ یک از ما، فردی از باریکان را ندیدیم و هیچ تماسی با آنان نداشتیم، مگر از فاصلهٔ دور. تنها ارتباط ما با آنان از طریق هجوم آنان بر گروهی از راه گم کردگان ما برقرار شد. همین قدر دانستیم که آنان با وجود ختک بودن از هر دو خان مستقل بودند و خودسر و بی قاعده می زیستند. مردمان ختک در شمالی باریک سیاه چرده بودند و جامه شان شبیه جامهٔ برخی از هندوستانیان بود: امّا خود جسور تر از آنان بودند. رفتار شان با ما ملایم و مسالمت آمیز بود و می شنوم که همین خصلتشان است.

# بنكش

قوم بنگش Bungush کوههایی را در اختیار دارند که در شمال خیبریان، در جنوب برخی اقوام وزیری، در جنوب شرق اقوام ختک و در غربشان اقوام توریاند. منطقهٔ آنان از یک درهٔ طولاتی تشکیل شده که رو به فراخی دارد تا به جلگهای با قطر تقریبی دوازده میل می رسد. دره را بنگش بالا و جلگه را بنگش پایین می گویند. جلگه شاداب و حاصلخیز است و بخشهای نامزروعش پوشیده از نخلهای کوتاه است. امّا جز در باغهای زیبای کوهات که مقر خان است درخت در این ناحیه کم است. کوهات شهرکی مرتب بوده ولی اغتشاشات قبایل آن را در سطح یک روستای بزرگ پایین آورده است. بنگش بالا شاداب است و نقاط پایین آن محصول خوبی می دهد امّا کوههای آن ستیغ دارد و دشوارگذر است.

آب و هوای مناطق ختک و بنگش هردو بسیار متغیر است. برخی از کوهها تا ماه مارس برف دارد، در حالی که برخی از نقاط پایین در زمستان هم بندرت سفید می شود و در برخی نقاط اصلاً برف نمی بارد. به صورت عموم، کوهها و درهای نزدیکتر به کوههای سلیمانی سردترند و در جلگه ها گرچه از پشاور سردتر است بندرت برف می بارد.

مردمان بنگش پایین تا حدود بسیاری مطیع شاه و خانان خویشند؛ امّا بنگش بالاکمتر اطاعت میکنند. سیمای آنان تقریباً مانند پشاوریان و پوشاکشان همچون خیبریان است. خانوادهٔ بنگش که در هند چنین نامور شده و نواب فرخ آباد از میان آن قوم برخاسته در اصل از روستاییان بنگش بالا است.

# توری و جاجی ، شیعیان افغان

در غرب منطقهٔ بنگش بالا اقوام توری زندگی میکنند که در امتداد همان درهاند و خصوصیت

سرزمین و محصولاتشان تاحدود زیادی یکسان است. مستقل از شاهند و شگفت آن که اینان در میان افغانان، شیعهاند. بسیاری از اقوام بنگش بالا نیز به این فرقه تملّق دارند. در ناحیهٔ فراتر همین دره که نزدیک و موازی کوههای غرب گورتم Koorram امتداد می یابد، قوم جاجی زندگی میکنند با قوم توری دشمنی دیرینه دارند. درهٔ جاجی تا سراشیبی کوههای سلیمان امتداد دارد و از درهٔ توری تنگتر، کم حاصل تر و سردتر است.اطراف دره را درختان کاج پوشانیده و دام عمدهشان بُز است. خانه هایشان تا کمر در زمین فرو رفته است. پیراهنهای پشمی افغانی می پوشند و در بیشتر اوقات سال روز و شب آتش می افروزند. این درهٔ طولانی راهی از سند به کابل دارد که پس از گذشتن از منطقهٔ جاجی و بلندیهای سلسلهٔ سلیمان به ارتفاعات شمال شرق غزنی می رسد. جاجی و توری در شمار بردرانیان نمی آیند.

قبایل دامان که تفاوتهای بسیاری با هم دارند عبارتند از عیسی خیل ، شیوتک Sheotuks ، بنوسی Bunnossees و خوشتیان. سه قوم نخست در جنوب منطقهٔ ختک و دیگران در جنوب منطقهٔ توریاند و دامان در جنوب سرزمینشان واقع شده است.

## عیسی خیل

منطقه عیسی خیل بر کرانهٔ رود سند بیش از سی میل امتداد می یابد و عرض آن دوازده میل است پیرامون آن را از سه جانب کوههای بلند فراگرفته است. نباحیه بسیار شاداب، پیرجمعیت و حاصلخیز است و کشاورزی خوبی دارد. نهرهایش چنان ژرف و پهن است که در بسیاری از مواضع راه جاده را می بندد. روستاهای بزرگش سرسبز و پردرخت اند. بسیاری از خانه ها کاهگلی است.

جزایر بزرگ رود سندهم به عیسی خیل تعلّق دارد. در بسیاری از بخشهای آن کشاورزی می شود و برخی آمادهٔ زراعت میگردد. محصول عمدهٔ ناحیه گندم است.

عیسی خیل به مقامات سلطنتی بی اعتنا است و حکومتی ناتوان دارد. رهگذاران ضعیف در آنجا غارت میگردند. و به مسافران قوی که امکان غارتشان نیست دستبرد زده می شود.

آن سوی ارتفاعات عیسی خیل جلگهای است که توسط قوم شیوتک زراعت میگردد که من چیزی از آنان نمیدانم. •

۱- پیرهنها راکچری و چکری گویند.

در ارتفاعات دورتر غربی، بنو واقع شده است که جلگهای پهناور است و رودخانهٔ گورّم آن را آبیاری میکند. تابستانش گرم و سرمای زمستانش توانفرسا است. پر از روستاها و پوشیده از مزارع غلّه است. محصولاتش گندم، جو، ذرت (به مقدار بسیار)، نیشکر، زردچوبه، تنباکو و انواع سبزیجات است و جز خربزه، توت، مرکبات، لیمو و لیموی عمانی میوهٔ دیگری ندارد. کوههایش برهنه است و یا اندکی بوته آنها را پوشانیده است. در نواحی هموار درختان بسیار بزرگ گز و برخی بوته های خارداری است که در هند فراوان می بینیم. در میان جانوران وحشی گراز، و گوسفند وحشی و جانوری است که در ایران پازن Pauzen می خوانند و عجیب تر از همه سگ وحشی است که بسیار شبیه سگ اهلی است و در گلههای چهار پنج جفت با هم می روند.

مردم آن متشکل ازاقوام مختلف و خون شریک اند که حکومت واحدی ندارند و پیوسته باهم درگیرند. از مأموران شاهی تا اندازهای حساب می برند و جادهٔ بزرگی از میان منطقه شان گذشته است؛ امّا مسافران پیوسته مواجه با خطر هستند؛ زیرا فرصت طلبی هر یک از روستاها راه را ناامن می سازد.

داور بالاتر از بنو قرار دارد که با کوهها از آن جدا شده و درهای طولانی ولی تنگ است، که تا منطقهٔ جدران در دامنهٔ کوههای سلیمان امتداد دارد و ناحیهای پرجمعیت است. روستاهای آن دیوار دارد و مردم هر روستا با مردم روستای دیگر پیوسته در نبردند. حکومت بسیار ضعیف است یا اصلاً وجودندارد. افراد با قدرت می توانند فرزندان ضعفا را بگیرند و به صورت برده بفروشند. آنان به مفاسد و انواع بزهکاریها شهرت داشته خصلت قابل ستایشی ندارند. مردمان بنو هم خیلی بهتر از آنان نیستند. ملآیان این منطقه قدرت بسیاری دارند و فرصت سوء استفاده از این قدرت را زدست نمی دهند.

## خو ست

در شمال داور، در میان داور و کورم ، خُوست قرار داردکه ناحیهای کوچک است وجمعیتی همچند بنو و داور با چندین شاخه اقوام ـ با انساب مختلف ـ دارد. خوست هم مانند داور بلند است و کوهها آن دو ناحیه را از هم جدا ساخته است.

خوست تابع شاه است و رئیس یکی از خیلها آن را اداره میکند. این رئیس در مقام نایب الحکومه یا نایب سردار شاه است. با این همه، اختلافات در خوست بسیار شدید است. تمام درهٔ خوست به دو بخش تقسیم شده که اسپین گوندی (حزب سفید) و تورگوندی (حزب سیاه)

قبایل شرقی ۔ بَردُرانی

خوانده می شِوند که پیوسته هر دو یا افرادشان با هم در نبردند.

# **دَرُ** کی

در شرق خوست ناحیهٔ کوچک **دّزگی** واقع شده که قبیلهٔ تنی در آن زندگی میکنند و مجز نام چیزی از آنان نمی دانم.

در کوههای پیرامون چهار ناحیهای که اخیراً یاد شد مردم قبیلهٔ کوهنشین وزیری زندگی میکنند.

# قبیلههای شرقی ـ ادامهٔ بحث گذشته

دامان به مفهوم گسترده تر عبارت است از مناطق سلسله کوه نمک، کوههای سلیمان، رود سند و سنگر Sungur در میندگلیا. نواحی شمال گوزم Koorrum و گمییله Gombela را یاد کردم واکنون به شرح بقیه می پردازم که می توان آن را به سه بخش تقسیم کرد: جلگهٔ رود سند که مسکن بلوچان است و مکلواد (در دامنهٔ کوهها) که دامان خاص را تشکیل می دهند.

مکل واد در حدود یکصد و بیست میل در امتداد رود سندگسترش یافته و بیست و پنج تا سی میل پهنا دارد. جلگهای است با خاک نرم و سخت و سطح کاملاً هموار و بدون گیاه؛ امّا بوته های گز، بو ته خارداری که در هند کوریل Kureel میخوانند و درختی که جات Jaut نامیده می شود و پانزده تابیست متر ارتفاع دارد، اینجا و آنجا پراکنده است. خاکش چون بسیار برآن بگذرند به صورت گردی بسیار سفید در می آید و ظاهراً مخلوط با آهک رودخانه است که در تابستان مقادیر بیسیاری از آن سطح زمین را می پوشاند. در عبن حال جویباران کوهستان که با ذوب شدن برفها پرآب می شوند، فرود آمده و آب، تمام سطوح را فرا می گیرد. برخی از این سطوح ژرفای بیشتری دارد؛ امّا ظاهراً مدّت زیادی آب بر روی زمین می ماند و به یک استخر خشکیده شباهت پیدا می کند و پر است از سوراخها و آبراهها که در نزدیک رودخانه دره های تنگ را تشکیل می دهند.

۱- مکل واد Mucklewaud نام بلوچی یا هندگی است و کم به کار میرود و شاید برای افغانان ناشناخته باشد.

کرانه های رودخانه پوشیده است از بیشه های انبوه درختان گز، گاهی آمیخته با گیاهان بلند یا بوته های خاردار. در این بیشه هاگراز وحشی، گوزن و دیگر جانوران شکاری فراوانند.

در پیرامون روستاها غالباً نخلستانهایی است که بلندترین درختان جلگه را تشکیل می دهد. زمینهای زراعتی کشاورزی خوبی دارند؛ امّا بخشهای بزرگی بی حاصل مانده است؛ زیرا جمعیّت اندک و پراکنده و حکومت ناقابل است. بخش جنوبی جلگه جنگلی و بخش شمالی آن شنزار است. شتران شبیه شتران هند در این ناحیه به کثرت پرورش می یابند.

# ديرة اسماعيل خان

دیرهٔ اسماعیل خان بزرگترین شهر و اقامتگاه حاکم است. حاکم بلوچ است و از طرف محمدخان نایب الحکومهٔ شاه در این ولایت و در لیا تعیین شده است. مردمان ناحیه بلوچ و جتاند. سیاه چرده، لاغر و خردجثه اند. در تابستان پیراهن کتان تیره رنگ و در زمستان پالتوپشمی می پوشند و به شاه و نایبش کاملاً مطیع اند.

## مَروَت

منطقهٔ مردمانِ مَروّت متشكّل از جلگه های خشک و نامزروع است که نه ها آنها را از هم جدا ساخته است. مزارع تنها به آب باران مُتكی است و در برخی جایها آب مورد استفاده نیز از چند میل دور تر آورده می شود. نیمی از قبیلهٔ مَروّت مقیم و کشاورزند. بخشی دیگر به شترچرانی پرداخته و در کلبه های موقتی ـ ساخته شده از شاخه های درختان با سقفهای حصیری و پرچینهای خاردار زندگی می کنند. مردمانی بالا بلند و خوش سیمایند. شلوارهای گشاد می پوشند. چیزی دور شانه ها می اندازند و دستمالی به سر می بندند. متطقهٔ آنان از بنو تامکل واد واز کوههای سلیمان تا کوههای کمار تفاعی که لارگی را از رود سند جدا می سازد در حدود سی و پنج میل وسعت دارد. جمعیتش اندک و پراکنده است.

فبیلهٔ کوچک خیسور در باریکهٔ میان کوههای کمارتفاعی که پیشتر یاد شد و رود سند زندگی میکنند.

## خاص دامان

خاص دامان (دامانِ خاص) در جنوب منطقهٔ مَروّت و در امتداد دامنهٔ کوهپایههای سلیمان واقع شده و محل اقامتِ اقوام وزیری، شیرانی و زمری است. درازای آن برابر مکلواد و پهنایش از

هشت و ده تا سی میل است. در اینجا قبایل دولت خیل، گنداپور، میاخیل، بابری، و استوریانی زندگی میکنند که همه - به جزگنداپور ـ با نام عمومی لوهانی یاد میشوند. عیسی خیل، مروت و خیسور هم زیر همین نام می آیند.

در جنوب منطقهٔ مروّت و متصل به آن قبایل گنداپوری و دولت خیل قرار دارند که اولی در ناحیهٔ شرقی واقع شده و این ناحیه نیز مانند مکلواد زراعت بهتری دارد؛ مخصوصاً منطقهٔ دولت خیل که در سالهای عادی همهٔ آب رودگومل به مصرف کشاورزی آن میرسد.

گنداپوربان چند دهکدهٔ بزرگ دارند که بزرگترین آنها کلاچی، تکواره و لوی [یا لونی است. تک Tuck قصبه عمدهٔ دولت خیل است. در غرب دولت خیل قبایل توتوری Tuttore، میانی Meeaunee بیتنی Bittnee و دیگر قبایل تابعهٔ دولت خیل قرار گرفته اند و هم چنین منطقه ای دارند که یاد شد؛ امّا خشکتر و کشاورزی آن بدتر است و در غرب آن کوههای بلند واقع شده است. جادهٔ بزرگی که به کابل می رود، از تک می گذرد و تا حدود زیادی در مسیر گومل امتداد می یابد و به نام غولاری ـکه نام یکی از گذرگاههای آن است ـ یاد می شود.

## مياخيل

منطقهٔ میاخیل (یا میانخیل) در جنوب دولت خیل واقع شده که همواری آن از نواحی پیشگفته کمتر و موضع عمدهٔ آن دیرهبند است. جادهٔ اصلی قندهار، در نزدیکی دیرهبند از کوههای زرکانی میگذرد و از زاوه داخل یک منطقه صعبالعبور و کوهستانی میگردد.

## باثر

منطقهٔ قوم بابر در جنوب میاخیل واقع شده و به آن منطقه شباهت دارد. درهٔ ذهنه از کوههای سلیمان به این منطقه میرسد و نهری از آن روان است که مزارع قبیله را آب میدهد. یک راهِ خراسان از این دره میگذرد؛ امّا بیشتر از جادهٔ غولاری (یا غولیری) استفاده میشود.

## استورياني

در جنوب منطقهٔ بابر منطقهٔ استوریانی واقع شده است. بخشی از این منطقه در جلگهٔ دامان قرار دارد و جنوب آن مانند منطقهٔ بابریان ولی سخت تر و خشک و بی حاصل است. بخش دیگر متشکل از کوهپایه های کوتاه ریگی موازی با کوههای سلیمان و آن سوتر ناحیهٔ کوهستانی و بی حاصل است. قصبهٔ اصلی قوم بابر، چودوا Chudwa و قصبهٔ اصلی استوریانی، اُورمَک Oormak است.

فرآورده های این ناحیه مانند فرآورده های هند است. ذرّت، ذُرّت هندی وگندم فلّهٔ عمومی است. شتر جمّازه در این ناحیه دست کم توسط قبایلی که چند ماه در سال در دامان اقامت دارند پرورش می یابد. این شتران رنگی بسیار تیره تر از شتران معمولی و اندامی کوتاه ولی قوی تر دارند و برای نواحی کوهستانی بسیار مناسب اند. گیاهان خوب و فراوانش زمستان دامداران را به سوی خود می کشاند. زمستانش سرد و قابل تحمل ولی تابستانش فوق العاده گرم است.

## آداب واطوار

بهتر است ویژگیهای قبایل دامان، در مقایسه با دیگر قبایل شرقی افغان بیان شود. سیمایی خوش و متفاوت از سیمای بردرانیان دارند. استخوانبندی شان بزرگ و موی سر و ریششان پیوسته بلند است. در مقایسه با دیگران شباهت کمتری به هندیان دارند هرچند که جامهٔ تابستانی شان مانند جامهٔ هندیان است. به جای پیراهن گشاد و بلند و کلاه افغانی، پیراهن کتان می پوشند که بالا تنهاش تنگ است و دامنش اندگی پایین تر از زانو می رسد. در زمستان هم عمامه می پوشند؛ عمامههای بسیار بزرگ که شست می پیچند؛ در حالی که عمامهٔ هندیان سفت، مرتب و با سلیقه پیچیده می شود. در زمستان پالتوهای بزرگ خاکستری رنگ و پوستین هم می پوشند. مسکن، خوراک و رفتارشان همچون بردرانیان است ولی بیشتر گوشت، قروت (کشک) و دیگر لبنیات مصرف می کنند. به ظواهر توجه کمتری از دیگران دارند. در مسابقه ها و بازیها شرکت می کنند و زنان ـ بدون قید و بندی ـ در اجتماعات اجازهٔ حضور دارند. برخی دامدار و تقریباً همه بازرگان و در کار حمل و نقل اموال اند. بخشی از قبیله هر بهار به خواسان می روند و به این دلیل و دلایل دیگر، آنان از بردرانیان اختلاط بیشتری با آن سرزمین دارند؛ هرچند که ارتباط اصلیشان را با هندوستان قویاً حفظ کرده اند. عموماً مردمانی ساده و راست، مسالمت جو، اندکی متعصب، بردبار و کمتر درگیر کارهای ناشایسته اند.

## ادارة دامان

قبایل دامان از مرکز قدرت شاهی دور افتاده اند و کنترل حکومت بر آنان سُست است. ظاهراً برخی در طول پنجاه سال اخیر در خودسری زیسته اند. اما این وضع تا حدود زیادی با انتخاب مدیران متحد به وسیلهٔ خود این قبایل بهبود یافته است. به این مدیران اختیارات کافی داده شده تا امنیت عمومی را تأمین کنند. امّا به دلیل کوتاه بودن مدّثِ مدیریّت نمی توانند از این اختیارات که با آزادی قبیله برخورد می کند استفادهٔ مناسب بنمایند.

این طرز ادارهٔ ویژهٔ قبایل دامان است که آنان را از دیگر قبایل افغان ممتاز میدارد و بجز دو قبیله، در تمام این قبایل و هم در میان قبیلهٔ مجاور شیرانی رواج دارد. این شیوه همچنین در میان غلزیان گتواز و قبیلهٔ ناصری عملی گردد؛ امّا در دیگر قبایل که من از آنان اطلاعی دارم این رسم رعایت نمی شود. این مدیران در برخی از قبایل توسط ملکان و در برخی توسط بزرگان خانواده ها برگزیده می شوند. انتخاب آنان برحسب شایستگی، روابط و موقعیت شان در قبیله صورت می گیرد و برای حفظ نظم و تحصیل جریمه از متخلقان دارای صلاحیت و نیرو هستند. آنان در برخی از قبایل حتی به تنبیه بدنی مجرمان می پردازند.

آنان از هر خیل به تناسب معین انتخاب می شوند و هر نماینده از جانب چهل نفر تعیین می گردد و به همین دلیل آنان را چلویشتی (چهلباشی) می گویند و تحت فرمان رئیسی هستند که میر چلویشتی نامیده میشود وانتخاب او هم مانند دیگران است. وظیفهٔ میر چلویشتی انفاذدستورهای قانونی خان و حلّ و فصل منازعات است و حتی می تواند خان را در صورتِ ایجاد بی نظمی مجازات کند و همهٔ قبیله از او حمایت می کنند. چلویشتی هنگام گزینش مکلف به سوگند خوردن است. او در این مقام هم قدرت دارد و هم منفعت؛ زیرا درآمد جریمه ها همه میان چلویشتیان تقسیم می گردد. میر قدرت مطلقی بر چلویشتیان ندارد که انتقام شخصی او را بگیرند یا به نفع او در برابر یکی از اعضای قبیله اقدام کنند این منصب به صورت عموم یک سال ادامه دارد اما گاهی تنها به مقصد ریاست یک راهپیمایی یا فرماندهی یک جنگ انتخاب می شود. و با تمام شدن مأموریت یا پایان یافتن مُذت، اختیارات او هم پایان می پذیرد. وقتی آرامش کامل برقرار می گردد، این رسم را به کنار می نهند؛ امّا چون بی نظمی از سرگرفته شود، دوباره از نبودن آن نظم می گیردد، این رسم را به کنار می نهند؛ امّا چون بی نظمی از سرگرفته شود، دوباره از نبودن آن نظم می پشین حسرت می خورند و در پی بازسازی آن بر می آیند.

این اداره در میان قبایلی که خان بتواند شورش مردم را به آسانی خاموش کند و بتواند آثار نامطلوب خانان موروثی را ترمیم نماید، وجود ندارد و این نخستین گام از پدرسالاری به سوی حکومت جمهوری است.

دامان را می توان نمونهٔ انتقال حکومت پدرسالاری به استبداد نظامی شمرد. امّا چون این تحوّل مانند تحوّلات همانند خویش چندان آسان و طبیعی نیست و تا حدی از عوامل خارجی متأثر

۱- قبینهٔ میاخیل جهار میر با قدرت دارد؛ اتا سستی این ترتیب وقتی معلوم میگردد که آنان برای رفع یک اختلاف یا جریمهٔ یک ملک مجرم ناگزیرند جلسهٔ ملکان را تشکیل دهند.

است، شرح بیشتری میخواهد.

## دولت خيل

در گذشته، دولت خیل یک خان موروثی داشت که ظاهراً در نظر قوم خویش محترم بود؛ امّا بتدریج نیرویش کاهش یافت و حکومت قومی نخست به دست ملکان و سپس به دست مردم افتاد. در آن احوال دولت خیل چنان خودسریی داشت که نظیرش را در شرح حال یوسفزیان یاد کردیم. چلویشتی نداشتند و به قدرت موروثی هم بی اعتنا بودند. در عین حال ناچار بودند کسی را تعیین کنند که کارهایشان را در ارتباط با سردار شاه تنظیم کند و این شخص گرچه اختیاری چندان نداشت، ولی قدرتش بیش از هر فرد دیگری بود و «خان» خطابش می کردند و بدون تبعیض از هر خانواده ای می توانست انتخاب شود و گاهی هم این انتخاب نصیب خاندان خانان پیشین می شد.

# حكومت غاصبانة كتال خان

در اوایل نسل گذشته حال بر این منوال بود. چون کتال خان به این مقام رسید، توجه مددخان سردارِ دامان را به خود جلب کرد و در پی آن شد که به کمک سردار، فرماندارِ قبیلهٔ خویش گردد. نخست هواداری مردم را به دست آورد و دولت خیل را به خود ایل و مطبع گردانید. قبایل کوچک پیرامون را سرگرم ساخت و فرماندهی جنگ بر عهدهٔ خودش قرار گرفت. و به این ترتیب لشکری فراهم آورد. با سهمگیری دولت خیل و استفاده از آنچه از قبایل مطبع شده گرفته بود، توانست یک سپاه سیصدنفری از بلوچان و سندیان تشکیل دهد. سپس دژی ساخت و چون احساس امنیت کرد، در پی مالیهستانی از رعایای خود برآمد و بر قبیلهاش دراز دستی آغاز کرد. مردم قبیله نخست از ترس به فرامین او گردن نهادند، تا آنکه آشکارا به یک حاکم مستبد تبدیل شد و دستور داد مردم هر بامداد برای ادای احترام به دربارش حاضر شوند. دو ملیک از این دستور سرپیچیدند و کتال خان تهدید کرد که اگر دو روز دیگر به دربار حاضر نشوند، روز سوم سرهایشان بر در خانهٔ خودشان تویخته خواهد شد.

ملکان بازگشتند و بسرعت جرگهای تشکیل دادند و بر تصمیم کتال خان بحث کردند و سوگند خوردند که در برابر او بایستند. همهٔ اعضای جرگه مسلح شدند و دژ کتال خان را محاصره کردند. کتال خان سوار بر اسب با تنی چند از یاران پیاده اش از قلعه بیرون آمد و گریخت. فرار خان بزودی آشکار شد و تنی چند از دشمنانش از هر سو در پی او افتادند. هشت تن راهی را پیش گرفتند که خان از آن راه رفته بود. همراهان کتال خان بزودی مانده شدند و یک تن با او ماند. کتال خان

(چنان که راوی به من میگفت) خرقهای به تن داشت که درویشی به او بخشیده و از برکت آن به جاه و مقام رسیده بود. در هنگامهٔ گریز آن خرقه فرو افتاد و با افتادن خرقه بخت و قدرت از او رخت بر بست و دشمنانش براو دست یافتند. خان زاری و التماس کرد و بعضی را بر او رحم آمد، ولی برخی از دشمنانش گفتند که سوگند خوردهاند و برخی گفتند که او هرگز به آنان رحم نکرده است و سرانجام به ضرب نیزهٔ یکی از آنان کشته شد و همهٔ خانوادهٔ کتال خان دستگیر شدند. گل خان که مرد لایقی بود به ریاست برگزیده شد و بدین سان، نخستین کوشش بر ضد آزادی دولت خیل از میان برده شد.

# حكومت غاصبانة سرورخان

صرورخان پسر بزرگ کتال خان درین هنگام شانزده سال داشت؛ ولی خوب آموزش دیده بود و استعدادی نیک داشت. او به یاری مادرش از زندان گریخت و چون می بایست که نزد یک افغان برود. مستقیماً نزد ظفرخان ـ برادر گل خان ـ به «ننواتی» رفت (یعنی دخیل و پناهنده شد). و تقاضای حفظ جان خویش کرد. او به طریقی که هیچ کس او را ندید به خانهٔ ظفرخان رفت و ظفرخان با حمیت افغانی خویش تقاضایش را پذیرفت و قول داد از نگهداری او ـ اگر به نابودی برادرش هم بینجامد ـ خودداری نکند و با او به منطقهٔ مروت گریخت و بزودی با حمایت دربار کابل آغاز به توطئه کرد که در نتیجه عبدالرحیم خان (شخصی که سپس غلجیان او را به شاهی برداشتند) با چهار هزار نفر اعزام و مأمور شد تا سرور خان را بر مسند پدرش بنشاند. در عین حال برداشتی از مقام خویش خسته شده بود. قبیلهٔ او یک دموکراسی ناآرام تشکیل داده بودند و او با احتیاط و تدبیر فراوان حکمش را بر آنان روان می داشت.

اموالی که از کتال خان مانده بود ـ و گل خان قصد تصرف آن را داشت ـ آشوبی به راه انداخت. مردم دولت خیل با هم از حکومت گل خان چیزهایی می گفتند حتی یک تن شمشیر کشیده و گفته بود: کتال خان را نکشتیم تا تو را بادار (ارباب) خویش سازیم. گل خان از دوام و دموکراسی و نیز از دورنمای پیروزی سرورخان در هراس بود. امّا با شادمانی گوش به پیشنهادهای سرورخان داد و آن را امن ترین راه نجات خویش از آن شرایط پر خطر دانست. هنگامی که سرورخان نزدیک شد حکومت گل خان از ترس سپاه شاهی، خواست تسلیم قبیلهٔ دولت خیل گردد. و گل خان سخت سوگند یاد کرد که سخنان گذشته را فراموش کند. قبیلهٔ دولت خیل هم حاضر شد او را به ریاست خود بپذیرد. این بخشش ظاهری تا وقتی دوام کرد که یک روز همهٔ رئیسان جمع شده بودند و

هیجده تن از آنان گرفتار و کشته شدند. گل خان را در این هنگام کسی چیزی نگفت. اتا سپس او نیز توسط سرورخان به قتل رسید. حکومت سرورخان پا گرفت و همهٔ کسانی که قدرت مخالفت داشتند از میان برداشته شدند در تمام قبیله کسی نماند که تاب سرکشی داشته باشد. سرورخان همچنان به تحکیم موقعیّت خویش می پرداخت و از قاتلان پدر بر هر کسی دست می یافت می کشت تا آنکه دشمنان پدر دوازده سال پیش همه از میان رفتند و قدرتش به اوج رسید و از آن پس او راه عدالت و مدارا پیش گرفت. مردم رعیّت، حاکم عادل و حکومت با ثبات را دوست می دارند. امّا قبیلهٔ دولت خیل از او بیزارند؛ چون آزادیشان را سرکوب می کند. او نمی تواند مانند قاسم خان دیر آرامش باید؛ مگر آنکه همهٔ اقوام و قبایل کوچک مجاور را مطبع سازد. نقشهٔ بزرگش بر ضد گنداپوریان بابد؛ مگر آنکه همهٔ اقوام و قبایل کوچک مجاور را مطبع سازد. نقشهٔ بزرگش بر ضد گنداپوریان است که شمار آنان با همهٔ رعیتشان اندکی از دولث خیل کمتر است. امّا سرورخان با رشوه دان به ملکانشان پیوسته توانسته است جلو اقذاماتشان را بگیرد.

میان روستاییانی که تحت حکومت موقتی چلوبشتیان بودند و سپاه حکومت مستحکم سرورخان فرق بسیار است؛ امّا قبیلهٔ بابر و میاخیل هرچند که باگنداپوریان دشمنی دیرینه دارند، میخواهند در برابر نقشه های سرورخان که آزمند و تشنهٔ قدرت است متحدگردند و همین تاکنون قدرت او را محدود داشته است.

# كنداپوريان

گنداپوریان دارای خانان وملکان موروثی اند امّا اختیاراتشان اندک است و مردم در بی قانونی زندگی میکنند واز رمه و گلهٔ کسانی که به حدودشان داخل می شوند می ربایند. باهم نیز پیوسته در ببرداند. اسلحه شان دانگ (چماق) از چوب در خت زیتون وحشی است. بندرت کسی کشته می شود؛ امّا اگر قتلی رخ دهد طبیعهٔ دشمنی مرگبار خانوادگی آغاز می شود. امور عمومی در جرگهٔ سرانِ همهٔ خانواده ها حلّ و فصل می شود. کسانی که نمی توانند در جرگه (انجمن) شرکت کنند یک عضو خانواده را می فرستند. چون با صرور در جنگ باشند، همهٔ اختلافات را به کناری می نهند.

یک چلویشتی (چهلباشی) تعیین میکنند و او طبالی را به هر روستا می فرستد تا جا و زمان گردهمایی افراد مسلح را اعلام کند و هرکس نتواند در این گردهمایی شرکت کند باید جسیمه بپردازد. گنداپوریان بازرگانانی بزرگند. هر سال پنجاه - شصت تن به خراسان و چهار برابرشان به هند می روند. امّا این رفت و آمدها در مدنی ساختنشان تأثیر اندکی دارد. در سیما و رفتارشان چنان خشونت و بدویتی است که هرگز در دیگر قبیلهای ندیده ام.

## میاخیل و بختیاری

میاخیل در حدود سه هزار خانوار و یک چهارمشان بختیاری هستند. قبیلهٔ بختیاری ـگفته میشود ـ از کرانه های دجله آمده اند و بسیاری از آنان در جنوب غرب ایران زندگی میکنند. تقریباً هفتصد ـ هشتصد خانوار از این قبیله در دیره بند و در حدود یانصد خانوار در مرغه هستند.

بختیاریان دیرهبند در مردمان میاخیل حل شدهاند. در جرگههایشان شرکت میکنند و در سود زیانشان شریکند و تقریباً با آن قوم یکی شمرده میشوند وگروه دیگر بختیاریان با اینان ارتباط دارند و هرچند با میاخیل متحد نشدهاند در نبرهای دامان آنان را مساعدت میکنند.

خان میاخیل اختیارات اندکی دارد. در دیرهبند یک هشتم محصولات برداشت شده را بر می دارد؛ ولی از رعبت چیزی نمی گیرد. امور مردمی را شماری از ملکان انجام می دهند که هر یک علایق و منافع خیل خود را در نظر دارند؛ اما در هر مسأله ای که پیش آید به آنان مراجعه نمی کنند. خان در این اواخر کوشیده بود روش سرورخان را پیش گیرد؛ ولی در این کار موفقیت اندکی داشته است. او نیز گروهی از بلوچان را به کار گرفته، دژی ساخته و به درازدستی بر قبیله اش آغاز کرده بود؛ اما ملکان به مخالفت برخاسته و اختیاراتش را محدود ساخته اند. اخیراً خبر می رسد که شاید کوششهای او از پیم آنکه در محاصرهٔ افراد قبیله قرار نگیرد کم شده و با شاید اکنون به سرنوشت کتال خان دچار شده باشد.

هر بهار نیمی از مردمان میاخیل - از هر خیل نیمی - به خواسان می روند. ملکان غالباً بر جای می مانند؛ ولی یک فرد خانواده شان را برای ادارهٔ امور مسافران می فرستند. آنان از خود چلویشتیانی دارند که - بجز در مواقع نبرد - در میان مردمان ساکن از اختیار بی بهره اند. امّا در مواقع جنگ اختیارات هر دو نوع چلویشتی یکسان است.

کوچیان میاخیل، هنگامی که در دامان باشند، در اطراف دیرهبند چادر میزنند و شتران را به چراگاههای مکل واد می فرستند و در برابر این امتیاز هر اولس مبلغی نقدینه به محمدخان می پردازد. توزیع درآمد و تعیین وظیفه برای اعضای این قبیله شایان ذکر است و شاید نمونهای از رسم همهٔ قبایل دامان باشد. این قبیله به چهار بخش تقسیم شده است: یک بخش بختیاری و سه بخش میاخیل. درآمد گمرک پس از تعیین سهم محمدخان چهار بخش می شود. پس هر بخش سهمش را میان افراد توزیع میکند. چون شمار افراد هر بخش متفاوت است این توزیع هم توزیعی نابرابر است. درآمدها نیز به همین شیوه توزیع می گردد و هر بخش سهم چلویشتیان (چهلباشیان) را هم

مي پردازد.

بابر

بابریان قبیلهای متمدناند. آنان در بازرگانی ماهر و از همهٔ قبایل دامان ثروتمندتر و پیشرفته ترند المردم قبیلهٔ بابر راستکارتر و ملایمتر از همهٔ قبایل داماناند. خان بابر دارای اختیارات وسیعی است. تیمورشاه رئیس فقید آنان را امینالملک ساخته بود و بر او اعتماد بسیار داشت. مقام امینالملکی کمتر نصیب یک فرد غیر درانی می شود. بابریانی جلگه ها در حدود چهار هزار خانوار شمرده شده اند. شاخهٔ بزرگی از قبیلهٔ بابر در آن سوی کوههای سلیمان در «صحرا» زندگی می کنند و با دیگر بابریان ارتباط دارند و در رفتار و عادات یکسانند.

## استورياني

استوریانی، تا این اواخر، کوچی و مالدار بودند و منطقه شان در واقع برای کشاورزی چندان مناسب نبود و دیری نیست که آن را از بلوچان دامان گرفته، اقامتگاه زمستانی شان ساخته اند و تابستان با چادرها و رمه ها به منطقهٔ موسی خیل کاکر می روند. این مهاجر تها به دلیل زد و خوردی که بیست و پنج سال پیش با قوم کاکر داشتند و می بایست از داخل منطقهٔ آنان بگذرند، مناسب یا عملی نبود. این بود که نیمی از قبیلهٔ استوریانی رمه هایشان را فروختند و به کشاورزی پرداختند و نیم دیگر به کوچ و مالداری ادامه دادند؛ ولی بزودی آنان نیز ناگزیر از همان کار شدند. پس از نیم دیگر به کوچ و مالداری ادامه دادند؛ ولی بزودی آنان نیز ناگزیر از همان کار شدند. آن دوگروه نیمه میان استوریانیان تازه رسیده و قدیم، تمام قبیله ببجز دوگروه ـکشاورز شدند. آن دوگروه با خیمه های کوچکشان بهار به اسپوشته، در جنوب غرب تخت سلیمان می روند. با این همه، بسیاری با خیمه های کوچکشان بهار به اسپوشته، در جنوب غرب تخت سلیمان می روند. با این همه، بسیاری گاو نر و الاغ می برند و شمارشان به چهار هزار خانوار می رسد. حکومتشان با نوعی اشرافیت افغانی سازگار است. قاضی نزدشان مقام مهمی دارد و در غیاب خان همه شکایاتشان را به او می برند قاضی را خان و ملا را بزرگ هر قوم تعیین می کند. اگر پسر مُلا برای این وظیفه مناسب باشد بر دیگران ترجیح داده می شود.

## احوال رعيت

وضع رعیّت در همهٔ این قبایل یکسان و عموماً از جت، بلوچ و شماری هندوان تشکیل

۱- برخی از افراد این قبیله سی هزار پـوند ثـروت دارنـد وایـن مـبلغ در آنـجا ثـروتکـلاتی است؛ ولی داراییشان مصون است.

شده اند. زمین ندارند و تحت فرمان کسی هستند که در زمین او زندگی میکنند؛ چنان که فقیران در قبیلهٔ یوسفزی. در دامان، رعیّت نمی تواند اربابش را بدون رضایت او عوض کند. مگر آن که تحفه ای از رعیّت یا اربابی که او را میخواهد بپذیرد داده شود. آمّا رعیّت می تواند هر وقت بخواهد، قومی را که در میانشان زندگی میکند ترک گوید. تنها سرورخان میکوشد نگذارد رعیتش او را ترک گویند.

# آزادی قبایل دامان

همهٔ دامان در اطاعت شاه است، امّا این فرمانبری با مسامحه صورت میگیرد. شاه تنها به مالیهاش میاندیشد و به دیگر امور اعتنایی نمیکند. قبایل به جای پول، شماری سوار فراهم میآورند. همچنان از هندوان دامان جزیه میگیرد. قبایل دامان تا وقتی که شاه در امورشان مداخله نکند به او علاقهمندند؛ امّا از تصور این که زیر فرمان حکومت باشند و آزادی فعلیشان تبدیل به رعیّت شدن یک ارباب شود هراس دارند. محمدخان باری کوشید تا میاخیل را به اطاعت خویش درآورد. چند روستایشان را گرفت و خان را مجبور به فرار ساخت. خانِ فراری به دشمنان دیرینش درآورد. چند روستایشان را گرفت و خان را مجبور به فرار ساخت. خانِ فراری به دشمنان دیرینش در گنداپوریان - پناه برد. این قبیله هرچند که با یکدیگر درگیر نبرد بودند و سرورخان را هم به نظر نیک نمی دیدند، همه، و ازجمله مَروّت و عیسی خیل، مانند یک تن در حمایت او متحد شدند و سرورخان را رئیسشان ساختند و پای فشردند تا محمدخان را مجبور ساختند که از نقشهاش دست بردارد.

## قبایل سوری و لودی

هنوز هم خانواده هایی از قبایل شوری و گودی در دامان هستند. سوربان روزگاری خانوادهٔ فرمانروایان غور و نیرومند ترین قوم آسیایی بودند و قبیلهٔ لودی روزگاری دراز بر هندوستان سلطنت کرده است.

# دیگر قبایل

بجز قبایلی که یاد شدند، دامان و مکلواد در زمستان پُر است از خیمه های سلیمان خیل ، خروتی، ناصری و دیگر قبایل کوچی که از شدّت سرمای مناطقشان به این جا می آیند. شتر داران به مکلواد می روند و گوسفند داران در دامان می مانند.

# قبايل كوهنشين

اکنون از قبایلی سخن خواهم گفت که در کوههای سلیمان زندگی میکنند و چون از جنوب آغاز میکنم باید نخست قبیلهٔ زمری Zmurree را شرح دهم (که در کوههای غرب منطقهٔ استوریانی ساکن شده اند)؛ امّا چون آن قبیله بسیار به قبیلهٔ شیرانی همانند است، از شیرانی آغاز میکنم که از آن اطلاع بیشتری دارم. با این همه، باید قبیلهٔ زمری را از یغما گریی که شیرانیان به آن مشهورند، جدا دانست.

# شيراني

شیرانیان در کوههای واقع در شمال کوههای قبیلهٔ زمری زندگی میکنند و منطقه شان مشرف بر نواحی قبایل بابر و میاخیل است و قبیلهٔ وزیری در شمال قرار دارد. مرز غربی را پس از این یاد خواهم کرد. بخش اعظم این منطقه کوههای بلندِ تخت سلیمان و کوههای اطرافِ دامنهٔ آن را در بر میگیرد و بسیاری از بخشهای آن ضعب العبور است. یکی از جاده های منطقه از ستیغ تیز کوه میگذرد و در یکی دیگر تیرهایی بر صخره ها نشانده اند و با وجود آن گاوهای بار برپشت از آن نمی توانند گذشت.

مردم در روستاهایی در درها و دامنهٔ کوهها پراکنده اند و هر روستا بیست تا چهل خانه دارد. آنان باکندن دامنهٔ کوه خانه می سازند؛ چنان که قسمت پایینی دیوار خانه را از سه جانب، زمین کوه تشکیل می دهد. هرکلبه یک اتاق و یک راهرو دارد که راهرو را شبانه با یک شاخهٔ چوبِ خاردار می بندند. آنان حتی در زمستان چیزی ندارند که جلو سرما را بگیرد و در خیالی که خود را دِر

پوستینها پیچیدهاند، بر گلیمهای سیاه، دور آتش میخوابند. مقداری هیزم جنگلی برای سوخت فراهم می آورند و چراغشان شاخهٔ گونه ای کاج است که مانند مشعل می سوزد.

مردمان شیرانی میانقامت، لاغر ولی نیرومند، سخت سر و فعال اند. سیمای جسور، چشمان خاکستری و گونه های استخوانی و برجسته دارند، و بدوی و مردانه به نظر می آیند. پوشاک عامهٔ شیرانیان پتوی سیاه درشتی است که بر کمر می پیچیند و پتوی دیگری که بر شانه می اندازند. کفشهای صندلشان از پوست خام گاو است که با خاکستر چوب گزرنگ می کنند و چند گز پارچه سفید که دور سر می پیچند جامه شان را تکمیل می کند. جامهٔ اغنیا هم بیش از این نیست. تنها رئیس قبیله جامه ای فاخر از ابریشم مُلتانی می پوشد.

خوراکشان نان ذُرَت هندی است. کره و قروت (کشک) خوراکی اشرافی و تنها برای گوسفندداران میشر است. نان گندم تنها در مهمانیها و جشنها تهیّه میشود. گوشتی که میخورند گوشت گوسفند است. گاو را نمیکشند مگرآن که بیمار و مردنی باشد که آن را بر پایهٔ اصول اسلامی ذبح میکنند؛ هرچند که قرآن منع کرده است [1]. زیتون جنگلی را تازه از درخت چیده، میخورند و زیتون خشکیده را برای خوردن میجوشانند. انار جنگلی را نیز (هرچند که تُرش و زیر است) میخورند. همچنین است جلغوزه و انواع توت که به گونهٔ خودرو درآن کوهها میروید.

# رسم و رواج

شیرانیان دیر ازدواج میکنند، و از این جهت با دیگر افغانان فرق دارند که پندر عروس نه تنها پولی نمیگیرد، بلکه برای دختر جهیز میدهد. زنان تنها به کارهای داخل خانه مشغول اند و هنگام درو و چیدن محصول همکاری میکنند. پول در میان آنان بسیار کم است ومعاملات به صورت مبادلهٔ جنس به جنس صورت میگیرد. نوکر و غلام ندارند. پیشه و رهم در میان آنان نیست. گروهی هندو دکان دارند که غلّه، پارچه، شکر، تنباکو، روغن ومقداری از مصنوعات جلگه را می فروشند و شماری اندک از مردم دامان آهنری و بافندگی دارند.

شفل عمدهٔ شیرانیان کشاورزی در درها است. در برخی از دامنه های کوه کشت دیم به عمل می آید؛ امّا در دیگر نواحی، با ایجاد سد در برابر رودهایی که از کوهها سرازیر می شوند، آبیاری صورت می گیرد. جز رئیس و ملّا همهٔ افراد قبیله کار می کنند. شیرانیان دو فصل کاشت دارند. در تابستان برنج قرمز، ذُرت هندی، مونگ و تنبا کو می کارند و در پاییز برداشت می کنند. گاهی پس از آن گندم و جو می کارند که در اوایل تابستان درو می شود. دام معمولی گاو است؛ امّا شبانانی هم

قبایل کوهنشین قبایل کوهنشین

هستند که در ارتفاعات کوهها در کلبه ها و برخی در خیمه ها زندگی میکنند. گاوها نخرد نجمه سیاه و بدون کوهانند. شماری بُز، استر، الاغ، گاومیش و شتر هم دارند؛ امّا در تمام منطقه شان بیست تا اسب نیست.

# حكومت ويؤة شيراني

رئیس شیرانیان «نیکه» (نیا، جد) خوانده می شود و در قبیله قدرت بسیاری دارد؛ هم به دلیل آن که رئیس منتخب قدیمترین خاندان است و هم این که شیرانیان معتقدند که رئیسشان از حمایت البی برخوردار است. «نیکه» زمین بسیاری دارد و در نتیجه افراد زیادی را به کار می گیرد؛ ولی نوکر خانگی ندارد. از هر خانواده ای که گوسفند دارد، سآلانه یک بره و از هر خانواده گاودار یک گوساله می گیرد. این سهمیه را بزور نمی ستاند، بلکه مردم آن را بی شائبه می دهند و معتقدند که در صورت ندادن به مصیتی ـ مثلاً از دست دادن طفلشان ـ گرفتار خواهند شد. گرچه مردان ستمی را که بر آنان رود خود تلافی می کنند، امّا «نیکه» یگانه مسؤول و مُجری عدالت است. عرض حال شاکی و متهم را می شنود. پس نماز می خواند و سپس با الهام الهی در مورد شکایت داوری می کند و حکمش، از پیم گرفتار شدن به کیفر غیبی، همیشه پذیرفته می شود.

قبیلهٔ شیرانی چلویشتی نیز دارد که از طرف «نیکه» تعیین می شود. چلویشتیان تحت فرمان او هستند؛ امّا در نقاط دورافتاده به جای تقویت «نیکه» خود در مقام او عمل می کنند. در قبیلهٔ شیرانی، اختلافات اندک است. هر دهکده یک مُلّا دارد که یک دهم محصولات زمین و رمه ها متعلق به او است. سادگی شیرانیان از وظیفهٔ ملّا معلوم می شود و آن ترتیب و تبیهٔ کنّن مردگان است (!) بسیاری از شیرانیان قراءت قرآن را فرا می گیرند؛ ولی مجز مُلّا هیچ کس سوادِ فارسی و پشتو ندارد. نماز را منظم می خوانند، ولی ظاهراً دقتی در آداب آن ندارند ا

# درگیریهای شیرانیان

قبیلهٔ شیرانی با تمام قبایلی که در جریان کوچ سالانه از مناطقشان میگذرند، در جنگند. باید گفت که آنان در واقع با تمام دنیا در جنگند؛ زیرا هر راهگذری راکه ببینند غارت میکنند. افزون بر این، بر بخشهایی از دامان که با مردمانش اختلافی هم ندارند می تازند.

ا ۱۰ یک شیرانی را دیدم (الفنستون میگوید)که نماز میخواند و مردم پیرامون او از شکار گوزن سحی میگفتند و بحث بر سر اندازهٔ گوزن بود. او نماز را قطع کرد وگفت که در منطقهٔ آنان گوزن برابر یک گاو است و دوباره به نماز ادامه داد.

هنگامی که در مجاورت منطقهٔ آنان بودم جنازهٔ یکی از بزرگان درانی را که از طریق منطقهٔ شیرانی برای دفن به قندهار برده می شد متوقف ساختند و تا پول نگرفتند اجاز عبور ندادند. امّا همه بر این نکته هم عقیده اند که شیرانیان اعتقاداتی خالص دارند. یک نفر شیرانی که مسافر را همراهی میکند، می تواند او را با امنیّت کامل از تمام منطقه بگذراند.

در جنگهای قبیلهٔ شیرانی، فرماندهی با «نیکه» است. در آغاز هر حمله سربازان باید از زیر پارچهای که توسط نیکه و ملا آویخته شده بگذرند و معتقدند که با این کار از کشته شدن و زخمی شدن نجات می یابند. داستانهای بسیاری از کسانی که این کار را نکرده و یا به نظر سبک بدان نگریسته و جانهایشان را باخته اند، نقل میکنند. اسلحه شان تفنگ ماشه ای و شمشیر است.

# چند قبیلهٔ دیگر در کوههای سلیمان

قبیلهٔ کاکر موسی خیل در گوسا Gosa در میان تپه های غربی کوههای سلیمان زندگی میکنند. این ناحیه در غرب منطقهٔ زمری واقع است. «صحرا» جلگهٔ خشکی در میان کوهها و محل زندگی بربربان کوه نشین است. در شمال، ناحیهٔ اسپوسته Sposta و مناطق قبایل کوپیپ Cupeep و هریبال بربربان کوه نشین است. در شمال، ناحیهٔ اسپوسته که آنها را از ناحیهٔ ژوب Zhobe جدا می سازد. اسپوسته جلگهٔ مرتفع، سخت و خشک است اسپوسته جلگهٔ مرتفع، سخت و خشک است که در تابستان قبیلهٔ مرهبل در آن زندگی میکنند و زمستان به دامان می روند. آنان هم چادرنشین اند و همان دیگر قبایل مالدار زندگی میکنند و با همهٔ بینوایی اندکی تجارت نیز دارند. دامهایشان بُز، گوسفند، خر و معدودی گاو بارکش است. خانی مقتدر دارند، ولی زیر فرمان نیکهٔ شیرانی است. ملایان برای مجازات متخلفان از تکالیف شرعی، اختیارات کافی دارند.

قبایل هریپال و کوپیپ همانندقبیلهٔ شیرانی و شاخههایی از آنند و منطقه شان کوهها و درههای عرب تخت سلیمان است.

# قبيلة وزيرى

منطقهٔ پهناور قبیلهٔ وزیری در شمال منطقهٔ شیرانی است و صد میل به سوی شمال تا سفید کوه امتداد دارد. کوههای کمارتفاعی که سرزمینهای اطراف خُوست و بَنُو را از هم جدا می کند متعلق به قبیلهٔ وزیری محسوب شده است. امّا کوههای متوازی از سیرافزا تا سرچشمهٔ کورّم میان قبایل وزیری و جدران مشترک است. قبیلهٔ جدران جانب غرب و وزیری شرق را در اختیار دارند. منطقهٔ وزیری بیشتر از کوههای پوشیده از درختان کاج و جلغوزه تشکیل شده است، امّا نقطههای مزروع و هموار

نیز دارد. کوههای کمارتفاع تر برهنه و یا پوشیده از بوته های کوتاهند. کمتر کسی به دیدار منطقهٔ وزیری می رود؛ مگر آن که بتواند خود را در برابر وزیریان محافظت کند یا دور نگه دارد. من فرصت نیافتم با یک وزیری خارج از منطقهٔ او دیدار داشته باشم. گزارش زیر از زبان مسافران نقل شده که سطحی است و شاید هم نادرست باشد:

وزیریان حکومت عمومی ندارند. در جوامع کوچک، برخی زیر فرمان خانان قدر تمند و بعضی در پرتو دموکراسی، زندگی میکنند. نه میان اقوام جنگ است ونه دشمنی شخصی. هرچند به یغماگری شهرت دارند، بدرقهٔ بسیار مختصری می تواند مسافران را از امنیت و مهمان نوازی آنان برخوردار سازد. تاخت و تازشان برکاروانها و بر قبایل کوچی در غرب گذرگاه غولیری (یا غولاری) معروف است. برای این موضع، بدرقه، نایاب و بی تأثیر است. باید از کاروان مراقبت کامل شود و قدرت دفع حمله موجود باشد و یا راه به زورِ جنگ بازگردد. در چنین نبردها به هیچ مردی امان داده نمی شود و می گویند اگر پسر خردسالی هم به دست وزیری بیفتد او را میکشد. اما هرگز متوض زنان نمی شوند و اگر زنی از کاروان جدا ماند با او رفتاری نیک می شود و نگهبانی می میشود و نگهبانی می شود و اگر زنی از کاروان جدا ماند با او رفتاری نیک می شود و نگهبانی می گمارند که او را تا قبیله اش هم اهی کند. حتی یک مرد اگر بتواند به خانهٔ یک وزیری راه یابد با او همین گونه رفتار می شود و میزبان با عنایت کامل و مهمان نوازی خود را در برابر او متعهد می داند.

وزیریانی که مسکن ثابت دارند، در خانه های کوچک مهتایی دار زندگی میکنند. برخی ـ مثلاً در کان گرم Kannegoorrum ـ در مغاره های کنده در صخره ها زندگی میکنند. برخی از این خانه های صخره ای در سه طبقه کنده شده، و برخی چنان مرتفع است که شتر به آسانی در آن داخل می شود. اتا بیشتر در سیاه چادر یا کلبه های حصیری (یا لوخی) قابل انتقال زندگی میکند. اینان در بهار به ارتفاعات می روند و چندان می مانند تا برف و سرما ناگزیرشان سازد تا به پایین پناه آورند. بُز مهمترین دامشان است همچنان نوعی اسبِ خُرد بُحثه ولی کاری می پرورند و همه ـ بدون استفتهٔ سوارکاری اند. می گویند و زیریان بالابلند، خوش سیما، دارای عضلات قوی و صورتِ کشیده اند.

# پوشاک، سلاح، خوراک و رسم و رواج وزیریان

کلاه مخروطی سیاهرنگ، کُتِ گشادی از پارچهٔ ضخیم، کمربندی از همان جنس که استوار میبندند، وکفشهایی از رشتههای گیاهی و یا چرم خام پوشا کشان را تشکیل میدهد. با این پوشاک وگزارشی که از سر و ریش ژولیده و اندام پرموی ایشان نقل میکنند، باید دیداری بدوی و هراسناک داشته باشند. اسلحه شان عموماً دشنه ای افغانی و یک سپر است و هر مرد یک تفنگ چخمافی دارد که استفاده از آن را خوب می داند. سرزمینشان دارای موادی است که ساختن اسلحه شان را تأمین میکند. آهن بسیاری دارند که با آن اسلحه می سازند و به جلگه ها صادر میکنند.

وزیربان میشی غرورآمیز، آوازی بلند و آمرانه دارند؛ امّا با مهمان و با همه، با ملایمت و خوش طبعی روبه رو میشوند. صداقتشان در حدّی است که اگر دو تن در مورد یک بُز اختلاف داشته باشند و یک طرق، با گرفتن ریش خویش در دست، تأکیدکندکه بُز از آن اوست، طرف دیگر، بی درنگ و بدون بدگمانی، می پذیرد و از آن دست بر می دارد.

خوراک وزیریان عبارت است از گوشت گوسفند، گاو و شتر (که نیم پز میخورند)، قروت (کشک) و نانی نامرغوب.

## زنان وزبري

از زنان کار نمی خواهند. زنان پیراهن بلند کتانی قرمز و ـ مانند مردان ـ کفش تسمهای دارند و چندان که شوهرانشان بتوانند فراهم آورند، زیورآلات طلایی و نقرهای بر خویش می آویزند. یک خصوصیت فوق العادهٔ این قبیله آن است که زن اختیار گزینش شوهر را دارد. اگر زنی مردی را به شوهری به سندد، طبل زن خیل را می فرستد تا بر کلاه آن مرد دستمالی سنجاق کند واین سنجاق گیر موی زن است طبل زن در فرصت مناسب این کار را انجام می دهد و نام زن را می برد و مرد اگر توان پرداخت شیربها را داشته باشد، مکلف به ازدواج با او است.

## جدران

بر جانب شرق منطقهٔ قبیلهٔ جدران، قبیلهٔ وزیری؛ برجانب غرب، قبیلهٔ خروتی و ناحیهای از توابع غزنی و در شمال، قبیلهٔ جاجی زندگی میکنند. خوی و طبیعت و رسم و رواجشان همانند قبیلهٔ وزیری است. در حدود کورم نوعی غلهٔ نامرغوب میکارند ولی در حدود قبیلهٔ خروتی، آنان با بزهایشان در میان جنگلهای انبوه کاج آوارهاند. (و به گفته یک خروتی) به خرس کوهی بیشتر شبیهاند تا به آدم. اینان قبیلهای بزرگ ندارند و هرگز مسافری منطقه شان را ندیده است. با قبیله خروتی در نبردند و راه مسافران کابل را که از داخل بنگش ـ ننزدیک گذرگاه پیوار Peiwar میگذرند، می زنند. نیازی به گفتن ندارد که آنان هرگز بیرون از ارتفاعات منطقه شان دیده نشده اند.

قبایل کو انشین ۲۵۱

## غرب تخت سليمان

از مناطق غربی تخت سلیمان که در شمال با مناطق یاد شده یکی است، گزارش ویژه ای لازم نیست. در شمال هربیال در محل تلاقی گومّل و ژوب گاهی چراگاه کوچیان کاکراست. در شمال این ناحیه، جلگهٔ کمارتفاع وانه بر روی تپه ای واقع شده است که به سوی درهٔ گومل سراشیبی دارد. این یک ناحیهٔ باز و منطقهٔ قبیلهٔ کوچک دمتانی Dumtauny است و در تابستان مکرر شبانان سلیمان خیل و خروتی به اینجا می آیند. برخی از اقوام تابع دولت خیل هم رمه هایشان را در زمستان به اینجا می آورند. در شمال وانه ، اورگون منطقهٔ قوم فُرمُلی واقع شده و ناحیه ای متعلق به شاخه هایی از اقوام خروتی و غلجی است، که پس از این بتفصیل از آنان یاد خواهد شد.

# گـــزارش عمومی افغانان غربی، درانیان، شهر قندهار، ترین و بریچ

مناطقی که پیش از این گزارش بافت متشکّل از جلگه های هموار و شیبدار یا سلسله کوههای قوی است. جلگه هاگرم، حاصلخیز و پرجمعیّت است و هر نقطه تقریباً جمعیتی ثابت دارد. کوهها بلندند و صعب العبور. تارکهاشان پوشیده از بیشه هاست و بر پهلوها دره هایی ژرف که در آنها قبیله های جدا از هم زندگی میکنند و ننها با هجوم رهگذران یا تماخت و تماز بر همسایگان جلگه نشین به جهان خارج معرّفی شده اند. امّا سرزمینهایی که اکنون از آنها سخن می رود دگرگونه اند: سطوح پست و بلندی که ته ها آنها را از هم جدا ساخته است؛ برخی بیابان و برخی دارای کشاورزی نامساعد.

زمینهای باز و برهنه که برای چراگاه مناسبتر است تاکشاورزی و بیشتر خیمه گاه شبانان است. در این نواحی ویژگیهای جلگه و گوهستان به هم آمیخته است و میان مردمان آنها هم وجه بارز افتراقی نیست. هر دو مردمانی ساده، راستکار و آشتی جویند. قبایل غربی، بویژه قبایل خراسان؛ زبان فارسی را بیشتر از آن می دانند که قبایل شرقی زبان هندوستانی را؛ و هرچند در پوشاک، اسلحه و رسم و رواج، خصوصیّات ملی را حفظ کردهاند، به ایرانیان شباهت بیشتری دارند. امّا ویژگیهای شخصیت مردمان اصولاً با ایرانیان اختلاف دارد، و شاید این اختلاف از اختلاف میان قبایل شرقی و هندیان بیشتر است.

قبایل غربی در منطقهای گسترده پراکندهاند و میان آنها فیاصله بسیار است، و در نتیجه،

اختلافات و درگیریهای خاص قبایل پرجمعیت در آنها دیده نمی شود. چراگاههای پهناور در اختیار رمه هاست و بازهم چراگاههای دست نخورده، بدون همسایه و رقیب، برایشان باقی است. همین گونه جوامعی که اقامتگاه ثابتی دارند، در کرانه های رودها یا زمینهایی که با کاریز آبیاری می شود و از دیگر کشاورزان فاصله بسیاری دارد، کشاورزی می کنند، و چون آب و زمین و چراگاه و تسهیلات بسیار و بیش از نیاز است، میان افراد درگیری ایجاد نمی شود. کمی جمعیت، در حالی که فنون زندگی را به عقب می اندازد، بی گمان از افزایش بزهکاریهای موجود در مناطق پرجمعیت پیشگیری می کند. به این ترتیب، در میان افغانان غرب گونهای سادگی ابتدایی می بینیم که داستانهای کتب باستان را به یاد می آورند، نه مشاهدات نویسندگان را از برخی جوامع امروز که به حالت بدوی مانده اند.

در آداب واطوار برخی از این مردمان دگرگونیهایی پدید آمده است که می توان آنها را نتیجهٔ مجاورت یا نزدیکی حکومتهای آنان با نظام شاهی دانست. در میان غلجیان و درانیان بزرگانِ موروثی، یکی پس از دیگری، سلطننهایی تشکیل دادهاند و سلطنت درانیان هنوز ادامه دارد. در میان درانیان رئیسانِ اقوام، اشرافِ قبیله اند و در سپاه و دولت و دربار وظایف مهمی به عهده دارند. شخصیت مضاعف نیرومند پدرسالارانه و اشرافی دارند و این قدرت و نفوذ از شاه به آنان تفویض می گردد و ثروت و اعتبارشان نیز مؤثر است. در چنین شرایطی بسیاری از پدیده ها و پایه های جمهوری از میان می رود، امّا شرایط دیگری پدید می آید که باعث ارجمندی مردم قبایل و مانع وابستگی کامل ایشان به ارباب می شود.

نظم و آرامش در حدی تأمین میگردد که برتر از وضعیت قبایل دموکراتیک است. در حالی که همه ارزشهای قبیله ای محفوظ می ماند، تأثیر چنین حکومتی بر مردم بهتر از هر نوع دیگری است که بتوان تصور کرد.

هرچند که سلطنت از دست غلجیان بیرون رفته، ولی آثارش هنوز برجاست و می توان آن را در وضع و مقام خانان دید؛ امّا این برای جلوگیری از خودسری (آنارشی) کافی نیست و چنین می نماید که یک حکومت مردمی که برای تأمین امنیّت جای اشرافیت کهن را بگیرد، در حال تشکیل است.

# قبايل دامدار كوچى

وجه عمدهٔ امتیاز افغانان غرب ار افغانان شرق، وجود چندین قبیلهٔ دامدار کوچی در میان آنان

است. اینان هرچند دارای وجوه مشترکی ـ مانند چادرنشینی و کوچهای فصلی ـ هستند، مشخصات فارقهای نیز دارند که بتفصیل بیان خواهد شد. این اختلافات اساساً با فاصلهٔ قرارگاههای تابستانی و زمستانی، و تا حدّی هم با ادغام دامداری و کشاورزی، ارتباط دارد. قرارگاه تابستانی ایشان ایلاق و زمستانی قشلاق خوانده می شود. این دو کلمه را افغانان و ایرانیان از تاتارگرفته اند.

خیمه های افغانان عموماً از نوعی گلیم سیاه، یا نوعی شال خشن و سیاه ـ که در بخش اعظم ایران به همین مقصد استفاده می شود ـ ساخته شده است. این خیمه ها را به زبان افغانی کژدی (غژدی)، در فارسی خانه سیاه و سیاه چادر و به ترکی قره اُوی می گویند. خیمه های قبایلی که کمتر کوچ میکنند، بهتر و بزرگتر از خیمه های قبایلی است که کوچ بیشتر دارند.

نباید پنداشت که همهٔ افغانان غرب شبانند، بلکه هرچند چراگاه بسیار وسیعتر از مزرعه شان است باز هم تصور میکنم شهرنشینان و روستانشینان بسیار بیشتر از دامداران کوچی (شبانان) هستند.

چندین نقطهٔ این منطقه، بویژهٔ حومهٔ شهرها، کشاورزی خوب و گستردهای ـ مانند همهٔ نقاط جهان ـ دارند. در برخی نقاط دور افتاده، مزارع خوبی دیده می شود. حتی در نواحی بیابانی گاهی آثار زحمت کشاورزان را می توان دید.

درگزارش این منطقه، از غرب آغاز میکنم (که تفاوتهای بسیاری از نواحیی دارند که تا حال یاد شده اند) پس به سوی شرق خواهم آمد، تا به مناطقی برسم که پیشتر شرح دادهام. در این گزارش خوانندگان به آثارِ مشخصات و آداب و رسوم قبایل شرقی -که بیشتر مطالعه کرده اند - برخواهند خورد.

# دُرانيان

به این ترتیب از قبیلهٔ دُرانی و همسایگان جنوبی ایشان . قبایل بریج و ترین آغاز میکنم. پس به غنجیان خواهم پرداخت تا به وادی رودکایل و کوههای سلیمان برسم. قبیلهٔ کاکرکه زمینهایش تا کوههای سلیمان گسترده است، این گزارش جغرافیایی را به پایان خواهد رسانید.

درازای منطقهٔ قرانی در حدود صد میل و بجز ناحیهٔ شمال غرب پهنای عمومی آن از صدو بیست تا صدو چهل میل خواهد بود. از شمال به کوههای پاروپامیز ـ منطقهٔ ایماق و هزاره ـ محدود است. بر جانب غرب آن بیابانی شنزار است با پهنای متفاوت که آن سویش توابع ایران است. در جنوب غرب سیستان و بیابانی است که آن را از بلوچستان جدا میسازد. مرز جنوبی آن شورابک و

کوههای خواجه عمران که آن را از منطقهٔ قبایل ترین وکاکر جدا میسازد. در شرق مرز طبیعی ندارد و به منطقهٔ غلجیان می پیوندد که در آنجا درهٔ ارفستان، بخشی از سرزمین درانی تا فاصلهٔ معتنابهی امتداد می یابد.

اگر منطهٔ درانی را به میل مربع اندازه کنیم، به احتمال، بزرگتر از انگلستان است؛ امّا بخشهای وسیعی از آن بیابان و ناحیهٔ مسکونی محتملاً اندگی از اسکاتلند بزرگتر ولی کمجمعیت تر است. جمعیت آن در همهٔ نقاط یکسان تقسیم نشدهاند، همچنان که همهٔ نقاط شبیه هم نیستند. ناحیهٔ غرب شصت و سه درجهٔ طول البلد شرقی (باریکهای که پهنای آن از هفتاد هشتاد میل بیشتر نیست) در بین بیابان شنزاری که پیشتر یاد شد کوههای پاروپامیز واقع شده است وخصوصیات طبیعی هر دو را دارا است. این ناحیه عموماً متشکل از زمینهای هموار و بایر است و تبوسط کوههایی جدا شده که از پاروپامیز تا خراسانی ایران امتداد دارد و با آن که خشک و بی حاصل معلوم می شود، برای دامها و گوچیان که مکزر به آنجا می روند آب و چراگاه دارد واز درههای شاداب و بسیاری دارد؛ اما تنها شهر این منطقه فراه است که بر کرانه رودی به همین نام - [فراهرود] واقع شده و روزگاری شهر پهناوری بوده و اکنون هم شهری بزرگ و دارای حصار است. شاید این همان (پارا)ی باستان باشد که افغانان تا کنون هم به همان نام یاد می کنند. بخش جنوبی ناحیهای که شرح دادم، مانند شمال چندان کوهستانی نیست و دور نیست که روزگاری منطقهٔ حاصلخیزی بوده، سپس مانند سیستان بیابانی شده باشد. این واقعیت را می توان از خلال ویرانه های موجود و اسناد شریک نز دریافت که ناحیه متملق به آن بوده است .

از شصت و سه درجهٔ طول البلد شرقی ناحیه ای نسبتاً فراخ به جانب شرق در حدود دویست میل تا نصف النهار قندهار امتداد یافته است. پهنای عمومی آن صد میل است و مرزهایش به آسانی قابل تشخیص نیست؛ زیرا در شمال کوهها و جلگه ها به هم می آمیزند و در مرزهای جنوب نواحی مسکون از بیابان به آسانی مشخص نمی گردند. طبیعت منطقه عموماً بیابانی است. نواحی شمال شنزار است و جنوب خاکی سخت دارد که گاهی آمیخته با سنگ و حتی کموهها یههای کمار تفاع است. امّا همه یکسان بی حاصل اند. در تمام منطقه گاه به گاه تکدرختی می توان دید. امّا

۱-گفته می شود که سیستان یکصد و بیست هزار جُفت گاو زمین دارد. در مورد ویرانه هایی که کاپیتان کریستی Christei دیده است بنگرید به «جغرافیای ایران» از آقای کینیر Kinneir.

جلگه ها پوشیده از بوته های کوتاهند، که افغانان به آن بجوز و یرخه می گویند و دو نوع گیاه کوتاه که از آنها ایشنان به دست می آید. امّا این منطه بأس آمیز هرگز تهی از سکنه نیست. کرانه های فراهرود، خاشرود و دیگر نهرها بخوبی زراعت شده و از آنها گندم، جو، حبوبات و هندوانهٔ بسیار خوب و فراوان به دست می آید. برخی از نقاط به وسیلهٔ کاریزها آبیاری می شود. امّا نقاط معدودی در شمال چنان بی آب وعلف است که نمی تواند در فصل زمستان پذیرای چادرنشینان درانی باشد که تابستان رمه هایشان را در سیاهبند ـ منطقهٔ قوم تایمنی ـ می چرانند. در میان زمینهای زراعی روستاهایی کوچک همچون خیمه هایی در منطقه پراکنده اند. بخشهایی از منطقه هم ظاهراً حاصلخیزیش را از دست داده است. در بخش جنوب غرب نهرهای دُوری و کَدنی روانند. که در حاصلخیزیش را از دست داده است. در بخش جنوب غرب نهرهای دُوری و کَدنی روانند. که در مدهٔ پیشین پهناور و پرآب بوده اند؛ ولی اکنون تنها در بهار آب دارند.

#### هلمند

کرانه های هلمندگرچه در منطقه ای که پیشتر حدود آن را شرح دادم واقع شده است؛ امّا از هر جهت شرایط دیگری دارد. هردو کرانهٔ رود ـ پس از عبور از کوهها ـ مزروع و حاصلخیز است و بخش جنوبی آن منطقهٔ گرمسیر را تشکیل می دهد. این ناحیه باریکهٔ ژرفی را در امتداد هر دو کرانهٔ هلمند از مجاورت گیرشک تا سیستان در بر می گیرد و ظاهراً در گذشته قلمروی پهناور بوده و حکومتی مستقل داشته است؛ ولی اکنون به یک چهارم میل برهر جانب رود کاهش یافته است و پهنای آن در هیچ نقطه بیش از دو میل نیست و آن سوتر بیابان شنزاری است که گذشتن از آن چند روز را در بر می گیرد.

# گرمسير

گرمسیر ناحیه ای مرطوب است وگاهی باتلاقهایی نیز دارد. چندین نقطهٔ آن کشاورزی شده و محصول فراوانی میدهد. دژها و روستاهای محکمی دارد، ولی بسیاری از نقاط آن با بوته ها و چوبهای گز پوشیده شده که چادرهای شبانان در میان آنها قرار گرفته است.

## ناحية حاصلخيزكوهستاني

در شمال ناحیهٔ بیابانی که شرح دادیم بک ناحیهٔ کوهستانی پاروپامیز است که از تمام نقاط یادشده فرق دارد و متشکّل از سلسله کوههایی است که جلگههای حاصلخیز را نیز در بر میگیرد. کوهها پر از درختان شنی Shnee، بادام وحشی، انجیر جنگلی، انارِجنگلی، چنار شرقی و گردو است. جلگه های حاصلخیز آن باکاریز آبیاری می شود و گندم، جو و برنج در آنها حاصل فراوانی می دهد و شبدر و روناس هم دارد. درختان وحشی این جلگه ها گز و توت و معدودی بید و سپیدار است. در باغهای متعدد آن همهٔ گونه میوه های اروپایی یافت می شود. خیمه های شبانان در کمر کوهها است و هرچند که منطقه دارای روستاهای خوبی است، مردم حتی کشاورزان در خیمه ها زندگی میکنند. هوای منطقه معتدل ولی زمستانِ ناحیهٔ شمال سرد است.

زمینداور ـ غربی ترین بخش منطقه ـ به دلیل حاصلخیزیش در خورگزارشی ویژه است. این بخش در شمال غرب به کوههای سیاهبند و درههای سرد و سرسبز آن می پیوندد که هرچند به ایماق تایمنی تعلق دارد، باید در اینجا ذکر شود؛ زیرا تابستانها بسیاری از شبانان درانی به آنجا می روند.

## حومة قندهار

حومهٔ قندهار هموار و طبیعتاً سرسبز است و با رودخانهها و کاریزها آبیاری می شود. کشاورزان خوب زحمت میکشند و در نتیجه غلّهٔ آن فراوان و همهٔ باغها پر از سبزیجات ومیوههای مرغوب است.

افزون بر خربزه وخیار که در مزارع خراسان میکارند، روناس، انقوزه، سیست (یونجه) و شبدر فراوان است و تنباکوی قندهار بسیار معروف است. ظاهراً نواحی نزدیک کوهها حاصلخیزتر و زراعت پیرامون شهر بهتر است. زمین غرب به فاصله ای نه چندان دور از شهر شنزار و سمت جنوب، یک منزل دور تر از شهر، نامزروع است. بخش شرقی حاصلخیزتر و زراعت آن هم از دیگر بخشهای وادی ترتک که شرح آن خواهد آمد بهتر است.

# منطقة دراني

از مشخصات عمدهٔ جنوب شرق منطقهٔ درانی ـ که تا کنون ذکر نشده ـ سلسلهٔ خواجه عمران است و هرچند از سلسله کوههای درجهٔ یک نیست، به اندازهٔ کافی بلند است و سه ماه در سال برف بر روی آن می ماند و تمام سال ناحیه را سرد نگه می دارد. در این منطقه عمد تا شبانانِ آنچکزی ـ که طایفه ای از درانیان اند ـ زندگی می کنند. در قبل اطراف این کوهها درختان شنی Shnee و نوعی سرو تناور که افغانان اویشته Obushteh می خوانند، فراوان است. وصف نامأنوسانهٔ اهالی فرارفتن بر این کوهها را ناممکن نشان می دهد؛ اما هرچند در جنوب شرق دارای شیب تند است، تصور می کنم دامنه های شمال غربی آن، از بالا تا پایین، قابل کشاورزی است. سرزمین درانیان در امتداد این سلسله کوه از شمال شرق شورابک ـ که شنزار و بیحاصل است ـ آغاز می شود و نقاط شادایی ـ

بیشتر به سوی شمال و شرق ـ در آغوش کوها پدید می آید. رباط بکی از این نقاط است که درختان گز سطح آن را پوشیده و رمهها را محافظت می کند و در آن مقداری غلّه هم کاشته می شود و به سوی شمال شرق می انجامند و ناحیهٔ صعب العبور صخره ای پدید می آید که نهرها و جلگه های نسبتاً حاصلخیز نیز دارد. معروفترین این نقاط مرغه است که قلعهٔ احمدخان نورزی در آن واقع شده و با نهر کمدنی آبیاری می شود. بیشتر این بخش چراگاه است. در جنوب سلسلهٔ خواجه عمران، در برابر مرغه، ناحیهٔ فراخ توبه قرار دارد که غرب آن متعلّق به اچکزیان و شرق آن که تا ژوب امتداد دارد متعلق به کاکر است. در شمال مرغه، ارغستان، که نامش را از رودی به همین نام گرفته، واقع شده است.

## ارغستان

ارغستان درهای است نسبتاً حاصلخیز، در میان کوههای بلند و پر از درختان گز. بخشهایی از آن زراعت شده و چند قلعهٔ متعلق به خانانِ بارکزی در آن واقع شده، ولی بیشتر اهالی دامدار و شبانند و این دره، بر جانب شرق در سلسلهای از کوههای کمارتفاع که آن را از یک جلگهٔ مسرتفع جدا کردهاند، پایان می پذیرد. در این ناحیه نیز درانیان جایگزین اند و رودهای ارغستان بالا و صالح یسون کم منطقه نیز به همین نام یاد می شود - آن را آبیاری می کنند. ناحیه، چراگاه خوبی است، ولی کشاورزی آن اندک است.

جانوران وحشی منطقه عبارتند از گرگ، کفتار، شغال، روباه، انواع آهو و گوزن. در کـوهها خرس و یوزپئنگ و درگرمسیر (بر کرانهٔ هلمند)گورخر و گراز وحشی یافت میشود.

پرندگان وحشی عبارتند از عقاب، باز و انواع مرغان بزرگ شکاری؛ مىرغابيها (در بىهار)، غازهای وحشی، قوی وحشی، لکلک،کلنگ،کلاغ،کبوتر،کبک، سوسی و بلدرچین.

جانوران اهلی عبارتند از شتر، گاومیش (بیشتر در نواحی هلمند و نیزدیک قیندهار، ولی نه بسیار)، گاو سیاء، گوسفند، بز، سگ وگربه، اسب، استر و الاغ.

پرندگان اهلی عبارتند از مرغ خانگی، کبوتر وگاهی مرغابی و غاز.

چنین است سرزمین درانی، قبیلهای که هنوز بر ملّت افغان حکومت میکند و فرمانش از مجاورت دریای خزر تا رودگنگا روان است و تأثیر حکومتش در ایران و تاتارستان، و حتی در پایتخت دور افتادهای که من این صفحات را مینگارم، محسوس است <sup>۱</sup>.

## ييشينة درانيان

درانیان را پیشتر ابدالی مینامیدند، تا آنکه احمدشاه در پی خوابی که روحانی معروفِ چمکنی دید، نام ابدالی را به درانی تغییر داد و خود را شاه دُرِّ دُران نامید. از تاریخ کهن آنان اندکی بیش نمی دانم. برخی گزارشها توبه را مسکن قدیمشان می داند، و بر پایهٔ چند روایت دیگر، آنان از کوههای فور ـ که شاخه ای از پاروپامیزاست ـ به جلگه های خراسان فرود آمدند. امّا این گزارشها از مسکن اصلی و علّت مهاجرتشان چیز بیشتری ندارد آ. قبیله به دو شاخه مهم تقسیم شده است:

زیرک و پنجها؛ امّا این تقسیمات اکنون ـ بجز در تشخیص انساب دودمانهای قبایل مختلف ـ مورد استفاده نیست. زیرک ارج بیشتری داشته است. از آن دو شاخه نُه شاخهٔ دیگر برخاستهاند: چهار شاخهٔ پوپلزی، الکوزی و اچکزی به زیرک تعلق دارند.

و پنج شاخهٔ نورزی، علیزی، اسحاقزی، خؤگیانی و ماکو به پنجیا متعلق اند.

پوپلزی از همهٔ شاخه ها نامی تر است و شاه افغانان از میان آنان برخاسته است. خاندان شاهی از طایفهٔ سدوزی است که سابقهٔ طولانی خانخیلی یا رهبری خاندان پوپلزی و در حقیقت همهٔ درانیان با آن طایفه است.

## سدوزبان

محتملاً سدوزی بزرگترین شاخهٔ قبیله درانی بوده و در نتیجه، از ابتدا در سازماندهی جامعه ارجحیّت یافته است؛ امّا قدیمترین گواه این سروری، همانا گماشته شدن رئیس سدوزیان به سرداری ابدالیان ازجانب یکی از شاهان صفوی ایران است. امتیازات آنان بسیار بیش از آن بود که یک گماشتهٔ شاه می توانست از چنان قبیله ای به دست آرد.

آنان (سدوزیان) خود را پاکیزه میدانستند. هیچ فردی از آنان مجازات نمی شد. بدل هم از آنان گرفته نمی شد، مگر از طرف اعضای همان خانواده. حتی رئیس ابدالیان هم نمی توانست به اعدام یک مدوزایی فرمان دهد.

چنین وضعی و سروری شاه بر آنان<sup>۳</sup> سدوزیان را ـ هرچند شاخهای از پویلزی بودند ـکه به مثابهٔ

۱-پونه، پایتخت مرهته.

۲- هانوی Hanway باگمان اغلب و بدون ذکر مأخذ مینگاردکه در سدهٔ ۹ در شرق هرات جایگزین شده بودند.

یک قوم جداگانه درآورد.

مسکن عمدهٔ آنان شهرِصفا در نواحی پایین درّهٔ تُرنک میباشد. برخی نیز ساکن قندهار هستند. گروهی نیز به شهرِ مُلتان روی آوردهاند و شاید یک رُخداد سیاسی در قبیله، آنان را وادار به این کوچ کرده است.

## پوپلزی

دیگر پوپلزیان که بیشتر در ناحیهٔ کوهستانی شمال قندهار زندگی میکنند. طایفهای پرجمعیت در حدود دوازده هزار خانوار اداند. شماری دامدار و بیشتر کشاورزند. اینان در میان شاخههای درانی، قومی مهذّب و متمدّن به شمار میروند. وزیر اعظم همیشه از طایفهٔ بامیزی که بخشی از همین قوم است گماشته می شد و احمدشاه بسیاری از افسران عالیر تبه را از همین قوم تعیین کرده بود.

## باركزي

پس از پوپلزی طایفهٔ بزرگ و پرجمعیت بارکزی است که در جنوب قندهار، درهٔ ارغستان، کرانه های هلمند و جلگه های خشکی که بوسیلهٔ این روخانه از هم جدا شده اند، زندگی میکنند. آنان که در نزدیکی قندهار، ارغستان و هلمند زندگی دارند در زمینهای حاصلخیز آن مناطق به کشاورزی مشغولند. گروهی با زحمتکشی و ساختن کاریزها در دل بیابان قطعات سرسبز و مزروعی ایجاد کرده اند؛ امّا بیشتر این مردم شبانند. روحیهٔ قوی و جنگجویانه دارند و چون اکنون فتح خان رئیس آنان است، نامورتر از همهٔ قبایل افغان اند.

در حال حاضر، وزیر اعظم و تقریباً همهٔ افسرانِ عالیمقامِ دولت بارکزی اند و ترقی خویش را درگرو شهامت و وفاداری می دانند. شمار این طایفه از سی هزار خانوار کمتر نیست.

## أجكزي

اچکزی نخست شاخه ای از بارکزی بود؛ امّا احمدشاه برای کاهش قدر تشان آن قوم را از هم جدا کرد. اچکزیان اکنون رئیسی جداگانه دارند و با قومی که از آن جدا شده اند تماسی ندارند. محلّ زندگیشان کوههای خواجه عمران ـ از ناحیهٔ لورا تا کدنی و برخی جلگه های متصل آنها ـ است. بدوی تر از همهٔ درانیان اند و کارشان فقط شبانی و یغما گری است.

۱- شمار طوایف برای نشان دادن اهمیت نسبی است، نه از روی اطلاعات دقیق و مورد اعتماد.

#### نورزي

نورزیان در جمعیت با بارکزیان برابرند؛ امّا چون در کوههای غرب و بیابانهای جنوب پراکندهاند، در میان ملّت افغان چندان برجستگی ندارند؛ امّا قومی جنگجو هستند و آنان که در سیستان در ناحیهٔ مرزی واقع شدهاند، شجاعتشان را دوجانبه می آزمایند وخود را با بلوچان مرزی مشغول نگه می دارند. تقریباً همه شبانند؛ تابستان در نقاط سرسبز منطقهٔ نامزروع خویشند واواسط بهار به سیاهبند می روند.

#### عليزي

علیزیان در زمینداور زندگی میکنند و پانزده هزار خانوارند.

# اليكوزي

الیکوزیان (یا الکوزیان) را ده هزار خانوار شمرده اند. منطقه و رسم و رواجشان به طایفهٔ علیزی همانند است و هلمند آن دو طایفه را از هم جدا ساخته است.

## اسحاقزي

اسحاقزیان در میان زمینداور و بیابان زندگی میکنند و منطقه شان خصوصیتهای نواحی مجاور را دارد. در شمال، کوهستانی و حاصلخیز و در جنوب، هموار و نامزروع است. گروهی شبان و گروهی کشاورز و جمعیتشان را در حدود ده هزار خانوار شمرده اند.

# ماکو و خوگیانی

ماکو و خُوگیانی دو طایفهٔ کوچکند. زمین معین ندارند. برخی در قندهار زندگی میکنند و بعضی با نورزیان در آمیخته اند. هریک رئیسی جداگانه دارند ولی در اغتشاشات اخیر دولت هیچیک انتصاب نیافته اند و شاید این دو شاخهٔ قومی منقرض گردند.

هرچند مناطق شاخه های درانیان در بالا تشریح و تعریف و معین گردیدند؛ آنان هرگز جدا از هم زندگی نمیکنند. ممکن است یک شاخه زمینش را به شاخهٔ دیگر بفروشد و یا ببخشد، و در برخی نقاط مانند گرمسیر و حومهٔ قندهار همهٔ اقوام زندگی متناسب و همگونی دارند. جمعیت سرزمین درانیان در حدود هشتصد هزار تا یک میلیون تن ـ البته به احتمال ـ است و درانیان غالباً بیش ازنصف جمعیت را تشکیل میدهند. میگویند نادرشاه برای توزیع زمین به جنگاوران درانی آنان

را سرشماری کرده بود و در آن وقت شصت هزار خانوار بودند. اگر چنین سرشماری هم شده باشد، بایست بسیاری داز جمله شبانان داز قلم افتاده باشند. در واقع درانیان از آن پس رو به شکوفایی داشته اند و شرایط برای افزایش جمعیتشان مساعد بوده است. اکنون یکصد هزار خانوار رقم متوسطی برای این جمعیت است.

#### شاهِ مهتر

حکومت درانیان با آن اقوام جمهوری که بیشتر بیان کردیم فرق بسیار دارد؛ گرچه پیداست که نخست بر همان اساس بنا یافته بوده است. ظاهراً این اختلاف، هم در نتیجهٔ پیونهٔ نزدیک درانیان با شاه است و هم در نتیجهٔ دریافت زمین به جای خدمت نظامی که در تصرّف آنان است. شاه مهتر موروثی قوم خویش است و این وضع با نوجه به احترام خاصی که درانیان به خاندان سدوزی دارند، اهمیت خاصی دارد. همین گونه شاه فرمانده بزرگ نظامی آنان و از همتایان خویش در دیگر اقوام نفوذ بیشتر دارد.

## زمین به جای خدمت

مسؤولیت خدمت نظامی برای دولت در میان اقوام دیگر یک چیز جدید است. این مسؤولیت پس از آن به میان آمد، است که آنان زمین خویش را یا بزور ـ بدون کمک و منّت دیگران ـ فتح و تصاحب و یا آن را آباد کرده و به زیر کشت در آورده اند. امّا درانیان زمین را در واقع به جای خدمت نظامی از شاه دریافته اند و حق مالکیتشان براساس بخشش شاهانه است.

تمام منطقه شان توسط نادرشاه فتح شده بود و یک بخش آن با بخشی از منطقهٔ غلجیان به این شرط به آنان باز داده شد که به جای هر «قُلبه» زمین، یک اسب و سوار فراهم آورند. تعهد آن شاء ایران توسط خاندان افغانی که پس از او به قدرت رسیده اند، اجرا می شود. افسران سواری که به این صورت احضار می گردند براساس همین تقسیمات است.

<sup>.</sup> ه- این شیوه همانند نظامی است که امپراتور مجارستان بىرای مىرز کشـور خـویش اجـرا مـیکند و آقـای تاونسن Townson آن را چنین شرح میدهد:

باریکهٔ طولانی مرز جنوبی و شرقی مجارستان پانصد و بیست هزار سکنه داردکه یک پنجم آن نظامیاناند و به پنج بخش عمده تقسیم شده است: نبات، کرواسی، دلماسیا، اسکلاونیا (یا اسلاونیا؟) و ترانسلوانیا. هر بخش به ناحیههای یکانی و هر ناحیه به کمپانیها تقسیم شده انهد. منطقه تنها دارای حکومت نظامی است و افسران هم نظامیاناند. ناحیهٔ یکانی همانند یک کنت نشین (ولایت) است که یک کلنل ـ به جای معاون لُرد ـ در رأس

این سیستم با نظام حکومت اولسی ـ با توجه به تطابق تقسیمات نظامی با تقسیمات قومی ـ مطابقت دارد و تمام روابط خانان موروثی را حفظ میکند. به این ترتیب، رئیس یک شاخهٔ قوم فرماندهی نظامیانی راکه فراهم آورده، به عهده دارد و افسران پایین رتبه تر رئیسان شاخه های قوم و ملکانند که هر یک فرمانده یکانی از ارتش قوم خویشند.

## حكومت داخلي

پیداست که این فرماندهی نظامی نیروی یک سردار را بیشتر از نیروی یک رئیس می سازد. دارایی و نام آوری او که در گرو خدمت دربار است، نیز این نیرو را فزونی می بخشد؛ زیرا همهٔ مقامات عالی در دست درانیان است و چون همهٔ این امتیازات توسط شاه اعطا می شود، توقع دارد که سرداران پیوسته فرمانبر اوامر حکومت باشند و طبیعتاً چنین است؛ چون مردم زمین را مستقیماً از شاه می گیرند و وابستگی نظام فئودالی را به خانان قبایل ندارند. آزادی سرداران با نفوذی که بر قبیله دارند محفوظ است و این نفوذ برخاسته از اصل و نسب آنان ونظام پدرسالاری افغانان است و برای تثبیت اهمیت مقامشان کافی است؛ زیرا قوم سدوزی مورد تأیید همهٔ درانیان است. سلطنت در این قوم بدون درگیری و به اتلاق آرا از یک عضو به عضو دیگر انتقال می یابد. شاه، در این نظام تا حد زیادی بر حسن تیت سرداران درانی متکی است و باید با بخشیدن مقداری از قدرت و احترام به آنان این نظم را نگه دارد؛ گرچه در واقع این امر خلاف میل او است و می خواهد برآن فایق آید. اختیارات و نیروی گروهها تقریباً متعادل است. هنگام درگیری برسر تاج و تخت، شاید رئیس یک

آن است. همچسنان یککمپانی مانند یک پرومهسوس استکه فرماندارش یککاپیتان است. همچنان افسران پایین رتبهٔ لشکری وظیفهٔ افسران پایین رتبه هاکشوری را انجاء می دهند.

مجارمتان این برنامه را برای مقابله با ترکان تنظیم کرده و خواسته است تا در حفظ سرحدات گروهی مفید و رزمنده را جمع کند. حکومت درانی به عکس برای تدارک خدمت عمومی نظام، راه آسانی را جُسته است.

با توجه به این دلایل حکومت مجارستان برای اسکان دریافت کنندگان زمین ـ و هم برای جلب خـدمت واقمی فرزندانشان ـ جدی است وانتقال زمین را بدون پروانهٔ معتبر ممنوع ساخته است.

آنان به خلاف حکومت درانی از این موضوع اندیشهای ندارند و آن را در اختیار افراد میگذارند و به انتقال اهمیتی نمی دهند چون همه نظامی اند و ضابطهای نیست که نگهداری یک سپاهی سالخورده را بسیار ضروری سازد. حکومت «قبیلهای» درانیان تنها نقطهٔ اختلاف آنان با حکومت مجار است. حتی شخصیت یک افسر کاملاً در شخصیت یک رئیس قبیله مزج نگردیده است.

سران شاخههای قوم درانی سردار (ژنرال) خوانده میشوند در حالی که رئیس شاخههای دیگر اقوام را. خان مینامند. لقب سرداری متعلق به ارتش شاهانه و لقب خانی یک منصب موروثی است. شاخهٔ قومی هوادار آن مذعی گردد که خلوص بیشتری به او دارد؛ امّا هرگز اتفاق نیفتاده است که یک شاخهٔ درانی به سبب خصومت شخصی یا عناد سردار بر ضد سدوزیان اقدام کند. از طرف دیگر شاید که شاه، سردارِ خاندان را از خانوادهٔ غیرِ سردار یا حتی از شاخهٔ دیگر گماشته باشد که در این احوال شاه ظاهراً بیش از حد توقع قوم، از اختیاراتش کار گرفته است. امّا از چنین سرداری هم بخوبی اطاعت شده است، هرچند که گروه قومی بی تابانه منتظر طغیانی به سرداری یک سدوزی بوده است تا سردار جدید برکنار گردد و مردم سردار موروثی را با آغوش باز دوباره پذیرا شوند.

فبیله های نزدیک قندهار ،گویا به شاه احترام بیشتری دارند، در حالی که قبایل دورتر (مانند نورزی و اچکزی) بیشتر به سرداران خویش وابسته اند. در آن قبایل هم سردار بیشتر قدرتش را از شاه در می یابد، امّا در مقایسه با سرداران نزدیک پایتخت نظارت کمتری براو وجود دارد وکمتر احتمال تضعیف و برکناری او توسط حکومت می رود.

تأثیر چنین رقابتی به نفع مردم است. هم شاه و هم اشراف میکوشند تا رضایت عردم را جلب کنند. در نتیجه، هرچند حکومت قبیلهٔ درانی از اختیاراتی برخوردار است که حکومتهای دیگر قبایل ندارند، امّا جوامعی که تا این پیمانه در آنها نظرات و تقاضاهای مردم مورد توجه و رعایت قرار گیرد، نیز اندک است. آنان در کنار دیگر امتیازات، از پرداخت مالیه که یک عامل ظلم و فشار در میان ملل آسیایی است معافند. هیچ یکان ارتشی مجاز نیست که در منطقهٔ آنان، یا در نقطهٔ دیگری از خراسان افغانی Afghan Khorassan دست به غارت بزند. احساس قدرت حکومت تنها به دلیل ضرورت تدارک قطعات معین نظامی و مداخلهٔ حکومت در تأمین امنیت است که این هم به سود آنان است.

هر شاخهٔ قبیلهٔ درانی را یک سردار اداره میکند که به وسیلهٔ شاه از یک خانواده بزرگ انتخاب می شود. بخشهای کوچکتر قومی را خانان اداره میکنند. خان را سردار از خانوادهٔ صعتبر بخش انتخاب میکند. ملکان و مشرانی (رئیسان) بخشهای کوچکتر را غالباً مردم از خانواده های سرشناس برمی گزینند و سردار آنان را تأیید میکند، اما آنان هم بیشتر توسط سردار با رعایت رضای مردم انتخاب می گردند. هر بخش روستا محلهای دارد و هر محله تحت ادارهٔ ملک یا میش خود زندگی میکنند و اختلافی بین محله ها چنان که در میان یوسفزیان موجود است وجود ندارد.

قدرت سرداران درانی ـگرچه در محل خویش مؤثر است ـ در مقایسه با قبایلی که استقلال

بیشتری از نفوذ شاه دارند، ساده و میدان عمل آن محدود است. نه در میان اقوام درانی جنگی یا اختلافی است تا رهبران به فرماندهی و حل و فصل بپردازند و نه مسائلی دارند که رئیسان با صدور آرای خویش نفوذشان را نشان دهند. امنیت عمومی را حکومت شاهی تأمین میکند و وظایف سرداران و خانان در حل و فصل اختلافات فردی خلاصه میشود.

هرگاه اختلافات به وساطت فیصله نپذیرد، مَلِک به انعقاد جرگه می پردازد و در صورت فیصلهٔ جرگه به تأیید سردار می رسد. گاهی ملکان دیگر محلات و حتّی دیگر روستاها در کار چنین جرگهای مساعدت می نمایند.

هرچند که روحیهٔ انتقام و خونخواهی در میان درانیان ضعیفتر از دیگر اقوام نیست، به دلیل تسلط حکومت، کینکشی شخصی کاهش یافته است. درانیان هرگز کسی را به تلافی مرگی که پیشتر رخ داده است، نمیکشند. هرگاه تلفات دوجانبِ مدعی برابر باشد چنین پنداشته می شود که عدالت اجرا شده است. با وجود این، قاتل دوم برای حفظ امنیت قوم تبعید می گردد.

اگر طرف مظلوم به سردار شکایت برد، یا سردار خود از حادثهٔ قتلی مطلع شود، نخست میکوشد با پرداخت خونبها به ماجرا پایان دهد. اگر یک طرف قناعت نکرد، سردار موضوع را به شاه عرض مینماید و شاه قاضی را مأمور فیصلهٔ موضوع میسازد و در صورت محکومیت متهم برای قصاص به ورثهٔ مفتول سپرده میشود. اینگونه فیصله از طریق سردار در شهرها و نواحی متمدن کشور معمول است. انتقامهای شخصی در میان بسیاری از شبانان کوچی، بیابانگردان و کوهنشینان دور از مراکز حکومت و دادگاه رُخ میدهد؛ ولی چنین رُخدادها در میان آنان هم نادر است؛ زیرا درگیریها از چوب و چماق و سنگاندازی فراتر نمی رود و در میان درانیان درگیریهای داخلی بندرت به خونریزی میانجامد. شمشیر کشیدن به روی هم میهن را عار می دانند. روایت میکنند که سدوزیان از قدیم مردمان خویش را سوگند داده اند که در کشا کشهای داخلی جدا آ از کاربُردِ شمشیر بپرهیزند. اختلافات داخلی توسط بزرگان و دوستان یا با میانجیگری مُلایان یا کاربُردِ شمشیر بپرهیزند. اختلافات داخلی توسط بزرگان و دوستان یا با میانجیگری مُلایان یا توسط یک قاضی نزدیک حل و فصل میشود. در غیاب سردار و رئیس، نایبی که خودگماشته وظایفش را انجام می دهد. این نایب معمولاً برادر یا فرزند یا خویشاوند نزدیک او است. اگر شاه وظایفش را انجام می دهد. این نایب معمولاً برادر یا فرزند یا خویشاوند نزدیک او است. اگر شاه در منطقهٔ درانی نباشد، صلاحیت او با شاهزاده ای است که حکومت قندهار را دارد.

# آداب و رسوم

پیشتر یاد شدکه برخی از درانیان مالدار و برخی کشاورزند و این موضوع باعث دگرگونیهایی در

رسم و رواج بخشهای مختلف قبیله میگردد. نخست به گزارش زندگی روستانشینان می پردازم و مشاهداتم را از نواحی نزدیک قندهار آغاژ میکنم. هر روستای درانی معمولاً چهار خیابان دارد که به میدان وسط روستا منتهی می شود. در این میدان چند درخت و گاهی استخری هم هست. شامگاهان جوانان در این میدان گرد آمده به ورزش و تفریح می پردازند و سالمندان نظاره کنان، شایستگی جوانان را ارزیابی و یا در موضوعات دیگر گفت و گو میکنند.

#### خانه واثاث خانه

خانه ها از آنجر (خشت پخته یا خام) و کاهگل ساخته شده و سقفها گاهی مسطّح و استوار بر ستونها، امّا بیشتر متشکّل از سه چهار گنبد متصّل به هماند. در وسط هر گنبد سوراخی برای دودکش است و طوری تعبیه می شود که باران به داخل نیاید. چنین سقفهایی با توجه به غیر ضروری بودن و کمبود چوب در منطقه توصیه می شود. بیشتر خانه های نشیمن تنها یک اتاق ـ با بیست پا طول و دوازده پا عرض حدارند. دو سه خانهٔ دیگر هم متصل به خانهٔ نشیمن و به همان سبک برای گهداری دام، غله و علوفه ساخته شده است. بیشتر خانه ها صحن حیاط کوچکی برابر در دارند که در هوای گرم، آنجا می نشینند. خانه ها با گلیم افرش می شوند و برای نشستن نمد می اندازند.

روستاها را معمولاً باغهایی احاطه کردهاند که در آنها انواع میوههای اروپایی را می توان یافت و در پیرامون آن درختان توت، چنار و سپیدار و درختان دیگر آست و از همه بیشتر دوگونه درختی که مرندی Marandye و پره Purra خوانده می شوند.

## يبشة روستاييان

در هر روستای درانی چند دکان است که آنها هم هیچگاه متعلق به افغانان نیستند؛ مثلاً روستای بالاده نزدیک قندهار که با حدود دویست خانوار مجمعیت تنها سه دکان دارد که در یکی غلّه، شکر و دیگر خورا کیها، در دیگری میوه و در سومی چاقو، شانه و چیزهای دیگری از این قبیل به فروش می رسد. در هر روستا یک نتجاری، یک آهنگری و گاهی یکی دو بافندگی است. هرچه روستا به شیر نزدیکتر باشد، مفازه و پیشه ور در آن کمتر است. جامه و گاهی پتو توسط زنان بافته و تهیه می شود. ملایی که در روستا پیشنماز است از هر روستا مقداری غلّه می گیرد و در کنار آن از تدریس کودکان نیز حق الزحمه می ستاند.

۱-گلیم نوعی قالی بدون پُرز با طرحهایی به رنگ قرمز و جز آن.

در بیشتر روستاها در میدان عمومی (اگرباشد) یک ساختمان عمومی است که مردم در آن برای مذاکره و سرگرمی جمع میشوند.

پیشهٔ اصلی روستاییان کشاورزی است. مهمصول عمده (گندم، جو و غلات دیگر) را در ماه نوامبر (=قوس، آذر) میکارند که در ژوئن (= جوزا، خُرداد) به دست می آید و پس از آن محصول دیگر (غالباً حبوبات) کاشته می شود که آن هم در سپتامبر (= مهر، میزان) حاصل می دهد در هندوانه، خربزه، خیار وجز آن هم در ژوئن و علفهای صنعتی در بهار کاشته می شود و همهٔ اینها آبی است.

در کشاورزی بیشتر از گاو استفاده می شود و هر خانواده سه چهار جفت گاو دارد. بیشتر افراد گوسفند پرور از گوشت، شیر و پشم آن استفاده می کنند. آنان چند گاو شیرده نیز نگه می دارند. گوسفندان را بامداد به چرا می برند و شام از کوه و صحرا بر می گردانند. برخی که می خواهند بیشتر به مالداری بیردازند، تابستان با رمه ها به چرا گاههای کوهستانی می روند و در چادرها زندگی می کنند. در جلگه ها در زمستان طوفه فراوان است. برای بارکشی بیشتر از الاغ استفاده می شود، امّا در مسافرتهای طولانی از شتر استفاده می کنند و بسیاری این حیوان را برای اجاره دادن به بازرگانان می پرورانند. اسب واستر هم (بویژه در منطقهٔ اسحاقزی) پرورش می یابد. زمین درانیانِ مرقه تر را بزگران یا کارگران اجیر و یا غلامان زراعت می کنندو مالکان خود از آن مراقبت می نمایند و مانند مزرعه دارانِ متوسطالحالِ انگلیسی به هر کاری که بخواهند می پردازند. درانیان کم نواتر بیشتر بزگر و بندرت کارگرند. کارگری بیشتر شغل تاجیکان یا همسایگان افغان است.

بسیاری از دامداران چادرنشینند. و چادرهایشان از پتوهای سیاه یا نمدهای سیاه ضخیم ساخته میشود که بر چوبهای به هم تابیده استوارند. این چوبها در زیر پارچه ها به گونهای می خمند که شکل کمان به خود می گیرند. خانوادهٔ کشاورزان چادرنشین از پئیرامون موزعهشان فراتر نمی روند و تنها محل چادر را برای یافتن یک نقطهٔ نظیف تر و یا نزدیکتر شدن به بخش زیر کشت به تغییر می دهند.

# قلعههای خانان خُرد

قلعهٔ خان تقریباً در وسط روستا یا پیوستهٔ به آن است و دیواری نه چندان مستحکم دارد که

١- اين فصول مربوط به قندهار است.

بیشتر برای ایجاد حریم است تا برای دفاع. با این همه، برخی از این قلعهها در گوشهها برجهای مدوری دارند؛ و اگر در قلعه خان بزرگی مقیم باشدگاهی توپی بر حصار بالا می برند و در کنار خدم و حشم، یک یکان نظامی هم موجود است. قلعه در زمین مربعی بنا شده و در داخل آن ردیفی از ساختمانها است. در یک سمت، تالار بزرگ و دیگر، خانههای خان و بر جانب دیگر خانههای خویشاوندان، خدمه و وابستگان او وانبار آذوقه و اسطبل اسبان است. در وسط غالباً حیاط خالی و گاهی باغچه است. باغهای اصلی در بیرون قلعه است و گله و رمهٔ خان هم در چراگاههای دور به وسیلهٔ شبانانِ چادرنشین نگهداری می شوند.

«مهمانخانه» نزدیک یکی از دروازههای قلعه است که در آن از مسافران پذیرایی می شود و غالباً مردم روستا آنجا میروند تا با مسافران گفت و گوکرده از آنان خبرها را بشنوند.

آرایشِ خانهٔ خان بر حسب رواج منطقه است. طبیعتاً خانانِ کماستطاعت تر زندگی بسیار ساده ای دارند. خانه های خانانِ ثروتمند دارای نقش و نگارهای گونا گون است و قالیها و نمدهای بسیار عالی در آنها گسترده اند.

خانان غالباً مردانی متین، متواضع و معتدلاند. و با همهٔ سادگی دارای خدمهٔ سواره و پیادهاند. و در جامه و رفتار بر درانیانِ عامه بر تری دارند. عموماً زحمتکش و شایستهٔ احترامند. به کشاورزی مشغول اند و می کوشند زمینشان را آباد سازند. با زیردستان رفتاری خوش، ملایم و محترمانه دارند. لقب خان، جز برای اشراف که شاه تعیین می کند، در اسناد رسمی یاد نمی شود؛ امّا مردم از روی احترام این لقب را یاد می کنند. چنان که در اسکاتلند لیرد Laird را به جای اُرد Lord برای طبقه ای از محترمان به کار می برند؛ امّا رفتار آنان با مردمان عادی مانند رفتار خُردخانان درانی نیست.

پیش از گزارش کشاورزی درانیان، لازم است سخنی از تاجیکان و دیگر مردمانی گفته شود که هرچند درانی نیستند، در بسیاری جاها با درانیان زندگی میکنند.

## تاجیکان و همسایگان

تاجیکان به درانیان بسیار نزدیکند. نه تاجیکان و نه همسایگان افغان به درانیان مالیه می دهند و نه هم به حدی که یوسفزیان «فقیران» را به اجبار به خدمت می گمارند در حق اینان استخفاف می شود. ایشان با درانیان برابر شمرده نمی شوند، ولی برتری جویی درانیان بر اساس اصل و نسب و همت والاست، نه آنکه امتیاز حقوقی بجویند. همسایگان افغان با درانیان بسیار خوب آمیخته اند. و چون از لحاظ ملکیت بر آنان تحمیل نشده اند، از مهمان نوزازی درانیان بیشتر بهره مندند، تا این که از

بهرهجوییشان در رنج باشند.

دامداران درانی را بیشتر در اراضی کوهستانی میان هرات و سیستان و جلگههای جنوب می توان دید. مردمان جنوب شرق قندهار نیز بیشتر مالدارند. همچنان در نواحی زراعی شبانان بسیاری زندگی میکنند و کشاورزانی هم هستند که به دامداری می پردازند. قبایل کوچی شمال قندهار زمستان را در جلگهها می مانند و تابستان به کوهها باز می گردند. کوچیان جنوب قندهار در فصل گرما به کوههای توبه پناه می برند. امّا بیشتر کوچیان قبایل آن سوی هلمندند که عموماً پیش از اواسط بهار به سیاهبند و بادغیس فرا می روند و پس از آن دوره بندرت کسی را می توان یافت که در جلگهها مقیم باشد. این کوچ سه چهار ماه دوام می یابد.

# كَرُدى يا غَرُدى

همهٔ شبانان، بجز اهالی هلمندبالا در «کژدیها» زندگی میکنند. کژدی یا خیمه سیاه شایستهٔ تفصیل بیشتری است. کژدی معمولی بیست تا پنج یا طول، ده تا دوازده پا عرض و هشت یا نه پا ارتفاع دارد و بر چند تیر عالباً سه پایه استوار است و مانند خیمهٔ عادی نصب می شود. پایینترین ناحیهٔ سقف، چهار تا پنج پا از زمین فاصله دارد و با پرده ای که از سقف آویخته است مسدود می گردد. میخهایی با خیمه ارتباط داشته و بر زمین کوییده می شوند. این خیمه ها از پارچه های سیاه و خشن پشمی گاهی یک لا و گاهی دولا ساخته شده و خیمه نشینان را در برابر هوای بیرون بخویی محفاظت می کنند. تارو پود خیمه ها وقتی از باران تر می شوند بر ضخامتشان افزوده شده آب را نمی گذارند به داخل نفوذ کند.

خانان واشخاص مرقه کژدیهای بهتری دارند. این خیمه گاهی چندان بزرگ است که اجتماعی از افراد در آن می گنجد و چندان بلند است که شتر به آسانی در آن داخل می گردد. بسیاری از درانیان خیمه را با نمد آستر می کنند که در زمستان راحتتر است. کف خیمه هم با نمد و گلیم فرش می شود. خیمهٔ مردمان عادی با یک پرده به دو بخش زنانه و مردانه تقسیم می شود، و بینواترین درانیان هم برای گوسفندان خیمهٔ جدا گانه دارند. نیز اشخاص کم استطاعت برای گوسفندان کلیمهای موقتی گلی می سازند و برخی از «همسایگان»، خود در چنین کلیمها زندگی می کنند. نس خیک کثردی معمولی دو تومان یا چهار پوند استرلینگ است.

## خيمه گاه

هر خیمه گاه Camp (ادر بشتو مینه) متشکل از ده تا پنجاه خیمه است. خیمه گاه یکسد

خیمه ای در نوع خویش غیر عادی و بسیار بزرگ است. خیمه ها با توجه به تعداد آنها و هم با توجه به کیفیّت زمین در یک یا دو ردیف نصب میگردند. خیمهٔ ملک در وسط قرار دارد. در غرب هر خیمه گاه محلی با [چیدن] سنگها برای مسجد تعیین می شود و غالباً خیمه ای در نزدیک خیمه گاه برای مهمانخانه بریا میگردد.

خیمه گاه کوچک را «خیل» Khail و خیمه گاه بزرگ را «کلی» Kellee میگویند. این ترتیب خیمه گاه در زمستان است که خیمه ها پیرامون قلعهٔ خان برافراخته می شود. در زمستان رمه ها را به چراگاههای دور تر می فرستند و علوفهٔ تازه را با علف خُشک، برگ تاک و دیگرگیاهانِ خشک افزایش می دهند.

در نواحی سرد غالباً به چنین علوفهای متکی هستند و همچنان سبزه ها و بوته هایی که گوسفند از زیر برف تواند یافت. بخش مهمی از رمه دارانِ آن نواحی در زمستان به جلگه ها فرود می آیند یا به دره هایی که پناهگاهی دارند، می روند و رمه هایشان را برجانب آفتاب رُخ تپه ها می چرانند.

# دلپذیری زندگی شبانی

در بهار که فصل زایش گوسفندان و در همه جا سبزه فراوان است، دور کردن رمه ها از خیمه گاه درست نیست. در این فصل خیمه گاه به چند بخش تقسیم می شود، و هرجا که قطعه ای زمین و محلّی مناسب پیدا شود دو سه خیمه بر پا می گردد. چنین جاهایی در بهار، حتی در بدترین نقاط منطقهٔ درانیان پیدا می شود. بخصوص در دره های متعدد مجاور کوههای بلند مناظر بیشمار دلپذیر و مساعد را به چمنزاران سبز، نهرها و جویباران تند سیر می توان یافت. درانیان جاذبه و خوشایندی زندگی در این شرایط را، هنگامی که از میهن دورند، با حسرت واندوه یاد می کنند و کسانی می تواند آشفتگی و بی تابی آنان و شرح دلپذیری مناظر میهنشان را باور کنند که این مناظر را دیده باشند.

مردم این خیمه گاهها، گرچه هر یک در گوشهای واقع شدهاند، از هم جدا نیستند، بلکه با هم آمدو شد دارند و در موسم چیدن پشم گوسفندان و در دیگر ضیافتها گرد هم می آیند. آنان همچنان هنگام ورود پیشه وران یا مسافرانی که می خواهند از مهمان نوازی درانیان بهره مند گردند جمع می شوند و خود را سرگرم می سازند.

#### شبانان تو به

این شیوهٔ زندگی که در نوبه به قبیلهٔ اچکزی تعلق دارد، احتمالاً به کمال رسیده است. ناحیهٔ

گستردهٔ توبه مناظر متنوعی دارد و پر از جنگلها است و در آن بوته ها، چمنها و گلها و گیاهان عالی فراوان است. آب و هوا چنان معتدل و ملایم است که گاه نیاز به پناهگاهی احساس می شود. این منطقهٔ خوش آب و هوا و موافق به طبع، تابستان پر است از خیمه گاههای قبایل درانی و ترین که با هم در فضایی مهرآمیز زندگی می کنند. با هم آمد و شد دارند. یکجا به شکار می روند و همدیگر را مهمان می کنند. در چنین مهمانیها تازه واردان جامه های فاخر می پوشند و عزّت و احترامی بیشتر از آشنایان مجاور دارند. در این مراسم گروههای دوازده ـ پانزده نفری غذا را در فضای باز صرف می کنند و تمام شب را به سرگرمی، پایکویی و سرودخوانی، بدور از هرگونه آلودگی و فساد ـ که در سرزمینهای دیگر زندگی را آشفته می سازد و اخلال می کند ـ می گذرانند. سلیقه های مختلفی به خرج می دهند. فصل بره است و قروت (کشک)، ماست، سرشیر، پنیر، کره و دیگر لبنیات فراوان

تابستان چنین میگذرد و سرانجام زمستان فرا میرسد. تارک کموهها را بسرف می پوشاند و شبانان آهنگ سرزمینهای دورافتادهٔ خویش در نواحی ارفستان، پشین، رباط و پیرامونِ بیان . میکنند.

با این همه، نباید این آرامش کوچیان را همیشه ایمن و پایدار پنداشت. آنان که در مرزهای ایران و بلوچستان اقامت دارند در نبردهای مخوف مرزی بسیار فقالند. حتی اچکزیان هم که سادگی و آرامش منطقهشان را شرح دادم از همهٔ درانیان جنگاورتر و تازنده ترند.

این گزارش شاید متضاد بنماید؛ ولی این نخستین و تنها مثال روحیهٔ جنگجویی و سلحشوری و تاخت و تازِ به هم آمیختهٔ زندگی بی آلایش و سادهٔ شبانی و حتی حساسیت و بهرهجویی از افسونگری مناظر خیال انگیز نیست. همه یونانِ روزگار هومر Homer از چنین تضادها پُر است. در روزگار ما هم مرزهای اسکاتلند دارای چنین خصوصیتی است. ترانههای مرزنشینان هم از ناخت و تاراج حکایت دارد و هم رایحهٔ احساسات لطیفِ سادگی و محبت می پراکند. حتی ارکادیان Arcadies که ما داستانهای عصر طلایی شبانی را از آنان برگرفته ایم، از نژادی جنگجو بودند و در پی تاراجگریهای دوجانبهٔ بخشهای کوچکشان بود که شبانان ناگزیر رمهها و کوهها را پشت سر نهادند و به شهرکهای محفوظ و حصار شده پناه بردند .

۱- امیدوارم تصور نشودکه اشعار ازکادی کاملاً وضعیت افغانان را تمثیل میک.د.

# کارها و سرگرمیها

برگردیم به گزارش خیمه گاه درانیان. هر خیمه گاه متشکل از اعضای یک خانواده است. امّا در هر یکی شمار بسیاری «همسایه» بیشتر کاکر و غلجی ـ زندگی میکنند. گاهی شماری تاجیک و بیشتر ایماق نیز دارند که به آهنگری، نجاری و بزگری مشغولند. وجود افراد اخیر در خیمه گاه شاید شگفت انگیز نماید؛ امّا همهٔ گروههای کوچی درانی قطعات کوچکی از زمینها را زراعت میکنند و چون به جای دیگری می روند، زمینها را به بزگران می سپارند. آنان حتی در ایلاقهای تمابستانی مزارع کوچکی دارند که محصولات آنها محدود به هندوانه و برخی از غله جات است.

آنان هنگامی که از منطقهٔ خود به جای دیگری میروند، بخشی از افزایش رمه شان را به کسی می دهند که بر زمینش اقامت می گزینند. بخش بزرگ رمه ها را گوسفندان تشکیل می دهند امّا رمه داران بُز هم می پرورند و شمارهٔ بزها متناسب با شمارهٔ گوسفندان است؛ زیرا منطقه کم و بیش کوهستانی است. در برخی از مناطق یک سوم رمه را بزها تشکیل می دهند و برخی معدودی بز دارند که در چرا پیشرو گوسفندانند. آنانی که در نزدیک بیابانند و شرایط مناسبی هم دارند شتر نیز می پرورانند. شترانِ نر را می فروشند و ماده ها را برای نسلگیری نگه می دارند.

بینوایان ازگاو وخرکار میگیرند و تقریباً هرکس یک اسب هم دارد و بسیاری از آنان تازی نگاه میدارند.

مردان کارکماند. یک یا حداکثر دو نفر برای مراقبت گوسفندان کافی است؛ هرچند برای این کارهم مزدوران «همسایه» هستند، اندک کشاورزی هم که دارند، توسط بزگران ـکه نیز از همسایگانند ـ پیش برده می شود.

بهار پرکارترین فصل است. در این فصل رمه ها را شبانه به چرا می فرستند و شمار شبانان دو برابر است. همچنان باید از بره ها مراقبت و پشم گوسفندان چیده شود، امّا ایس کار هم وقت بسیاری نمی خواهد. پشم گوسفندان را بار دیگر در اواخر پاییز می چینند. در طول مدت راهنوردی که از پنج دشش میل بیشتر نمی شود، باید چارپایان را بارکنند و برانند و خیمه ها را نصب کنند. همه کارهای داخلی را زنان انجام می دهند و افزون برآن لباس خود را می دوزند و غالباً گلیم، نمد زین اسب و پارچهٔ خیمه هایشان را می بافند. کفش و کلاه و دیگر چیزهای مورد نیاز را بیشتر شبانانی می خرند که برای فروش قروت (کشک)، روغن، نمد، پتو، بره و شتر به شهر می روند.

## بوشاك درانيان

پس از بیان تفاوتها میان روستانشینان وکوچیان، اکنون به مشترکات آنان می پردازیم.

جامهٔ مردمان پیرامون شهرها و بیشتر روستانشینان و شبانانی که وضع بهتری دارند تقریباً همانند جامهٔ ایرانیان است و اگر چه بسیار راحت نیست، خیلی زیبا است و پوشندهٔ این جامهها چون ریش هم گذاشته باشد، حالتی باوقار و احترامبرانگیز دارد \* درانیانی کم بضاعت، مخصوصاً شبانان یک پیراهن گشاد و یک چین ا می پوشند (تصویر ۲).

فقرا تنها جمعهها جامه عوض میکنند و بیشتر دو جمعه یک بار. امّا اقلاً هفتهای یک بار به حمام میروند و برای نماز روزانه چندبار دست و صورت را میشویند.

خُردخانانِ اطراف مانند ایرانیان لباس می پوشند. قبا یاکُت ابریشمی یا مخلوط نخ و ابریشم دارندکه گرمسوت Garmsoot می نامند و گاهی هم از پارچهٔ زریفت ساخته می شود. همه کمربند شال و عمامهٔ شال دارند. چپنهاگشاد و قرمز یا ابریشمی رنگارنگ است.

## خوراک

خوراک اغنیا مانند خوراک اغنیای ایران است : پلوِ چـرب و تـندوتیز، انـواع آبگـوشتها و

۰-نگاه کنید به تصویر ۸

این جامهها عبارت است از یک پیراهن کتانی با آرخالیق چسب که دامنش تا پایین زانو میرسد واز جلو روی هم می آید و آن را معمولاً از چیت و ماسولی پاتام Masulipatam میسازند که از طریق ایران از هند می آورند و بسیار مورد پسند است. بر روی آن قبا می پوشند و آن را از پارچهٔ پشمی قهرمای یا نخی استوار که قدّک می نامند می سازند که گاهی دارای رنگ روشن ولی غالباً تیره و بیشتر سبز ماشی است. این قبا در بالاتنه معکم بسته می شود ولی بندهای آن پیدا نیست. ردیفی تکمهٔ ابریشم پوش در یک سمت و ردیفی از جا تکمه ای های ابریشمی برجانب دیگر است هرچند این تکمه ها و جا تکمه ایها فاصلهٔ بسیاری با هم دارند. آستینها با ردیفی از تکمه و جا تکمه ای که تا زیر بازو می رسد بسته می شوند. شلوارها گشاد و رنگی است و در زمستان جورابهای کوتاه و کفشهای ایرانی می پوشند که پنجه های آنها فراخ و گرد است و به سمت پاشنه باریک میشود و مانند پوتینهای آلمانی نمل آهنی دارد. در محل نصب پارچه قطعه ای چوب است که با عاج نازک یا فلز پوشیده شده و بر روی آن نشانه های سیاه کار شده است. چرم این کفشها قهره ای است، کلاه از پارچهٔ ابریشمی یا چیت لایی دار به طول شش اینچ است. (تصویر ۲ و ۸) آنگی یا یک شال درشت همیشه دور کمر دارند و چیت لایی دار به طول شش اینچ است. (تصویر ۲ و ۸) آنگی یا یک شال درشت همیشه دور کمر دارند و می پوشند (بدون قبا) و همه چَپّنی [(عبایی)] بر روی دیگر جامه ها می پوشند. چَپّنِ تابستانی نازک و چین زستانی از نمد یا پوستین ساخته شده است.

قورمه ها. تصور میکنم اروپاییان به این خوراکیها بسیار رغبت دارند، نجز اینکه از ترکیب انواع خوراکیها و برخی از شیرینیها شِکوه سر می دهند. نوشیدنیشان شربتهای خوشمزه از انواع میوه ها است.

خوراک عامهٔ مردم نان نُحشک، قروت (کشک)، روغن و گاهی هم گوشت و پنیر است. روستاییان و شبانان در بهار ماست، شیر، سرشیر و کره ایسیار مصرف میکنند. همچنان از انواع سبزیها و میوه ها استفاده میکنند. برای کسانی که در خیمه گاههایند هندوانه میشر است؛ ولی روستانشینان از انواع میوه ها ـ شبیه میوه های انگلستان ـ بهرهمند میگردند. شبانان در مقایسه با کشاورزان گوشت بیشتر گوشت گوشند کشاورزان گوشت بیشتر گوشت گوسفند میخورند؛ در تابستان تازه و در زمستان نمکسود، که به آن لاند Lundye و لندی Lundye میگریند. تقریباً همهشان گوشت را می جوشانند و از آن سوب (آبگوشت) خوشمزهای میسازند که در آغاز صرف غذا آن را با نان می خورند. گاهی گوشت را با پیاز خورش میسازند یا آن را با پلو یکجا می پزند. برخی از شبانان گوشت گوسفند را به طرز مردمان جزایر جنوب شرقی می پزند. گوشت را پس از آن که قطعه قطعه کردند در یک گودی می نهند و دور آن سنگهایی که با آتش داغ و سرخ شده می چینند و می گویند که در چنین شرایطی گوشت خیلی خوب پخته و خوشمزه می شود. گزارش می چینند و می گویند که در چنین شرایطی گوشت خیلی خوب پخته و خوشمزه می شود. گزارش خوراک و پوشاک درانیان را برای این تفصیل دادیم که با اندک تفاوتی معمول و رواج همهٔ افغانان چنین است.

# سیمای درانیان

درانیان سیمایی جذّاب دارند. تنومند و خوشچهرهاند. ریشِ خوشنمایی دارند که میگذارند هرچه بیشتر بلند شود، هرچند جوانان اصلاح میکنند. آنان همیشه بخشی از فرق سرشان را می تراشند و بسیاری همه را می تراشند. برخی از مردان گیسوان بلند میگذارند و برخی از شبانان میگذارند موهایشان در اطرافِ سر خوب بلند شود.

درانیان قیافه های گوناگون دارند. چهرهٔ برخی گرد است. برخی چهره ها با دیگران تفاوت عمده ای ندارد. امّا صورتهای همه بلند و استخوان رخساره ها برآمده است. رفتاری مردانه ولی

۱-کرهٔ تصفیه شده [روغن زرد]که مدتی مدید میماند و فاسد نمی شود. سرشیر دو نوع است : خامه یا کریم و فیماق که از جوشانیدن شیر به دست می آید. نان ضخیم و نازک در هر خیمه در تنور یا برتابه پنخته می شود

فروتنانه دارند و هرگز سبکی و تُندی نمیکنند.

#### اسلحه

درانیان هرگز با خود اسلحه نمیگردانند، مگر در سفرها که شمشیری ایرانی و احتمالاً تفنگی ماشه ای دارند. سپر از رواج افتاده واز تیر و کمان برای سرگرمی استفاده می شود. کسانی که از رفاه بیشتری برخوردارند دارای اسلحهٔ برّاق، تفنگهای کارایین، تفنگچه، تفنگ چخماقی و نیزه دارند. گاهی گونه ای نیزه بر تفنگهایشان نصب است (تصویر ۸).

#### شحاعت

دشمنی خانگی ندارند. با همسایگان هم ـ به استثنای جنوب غرب ـ بد نیستند. زورشان را همیشه در جنگهای ملّی نشان میدهند و در آنها نامی بلند دارند. نیرومندترین و کاری ترین ارتش منظم متعلق به این قبیله است و چون کشور در معرض تهاجم واقع می شود، بقای سلطنت در گرو جرأت و مردانی درانیان است.

#### مذهب

درانیان به مذهب پایبندند. روستایی و خیمه گاهی ـ هرچند کوچک ـ بدون مُلا نیست و کس نمی توان بافت (مگر در میان اچکزیان)که نماز نخواند. با آن همه، مردمانی بردبار و ـ حتی در برابر شیعه ـ بی تعصباند. امّا برخی از اچکزیان در برابر هر دین و مذهبی بی تفاوت اند.

مُلّایان در اطراف، آرام و بیآزارند. معدودی از طبقات پایین سواد دارند؛ امّا درانیان هسمه فارسی میدانند؛ به فارسی گپ میزنند واشعار بسیاری از شاعران معروف فارسی زبان را از بسر دارند.

#### روابط همسرى

رواجشان در ازدواج مانند دیگر افغانان است. مردان در هیجده تا بیست سالگی و زنان در چهارده تا شانزده سالگی ازدواج میکنند. به کارهای زنان پیشتر اشاره شد.

زنان هم چون مردان نماز خویش را منظم می خوانند. شوهران با آنان بر سر مهرند. نفوذ زنان بر شوهران غیر عادی نیست. چنین زنانی در خانواده به دانش و خرد معروفند. یکی از چنین بانوان راهنمای کاروانی بوده که آقای فوستر Foster با آن سفر می کرده است و فوستر از حمایت آن زن بسیار بهرهمند شده است. زنان و مردان چون مهمانی نباشد برسر یک سفره غذا می خورند؛ امّا در

مهمانیها زنان جدا و مردان جدا غذا میخورند.

## سرگرمیها

مردان در مساجد، حجره ها و ضیافتها گرد هم می نشینند؛ قلیان یا نصوار می کشند و از محصولات، دامها و امور جاری گپ می زنند. از رفتار بزرگان و سیاست مملکت می گویند. مهمترین سرگرمیشان شکار و تیراندازی (نشانه زنی) است. بازیها و مسابقاتی که پیشتر بیان شده است در میان درانیان و همهٔ افغانان غرب نیز رواج دارد. تقریباً هر شام به اجرای پایکویی ملّی ـ آتن ـ می پردازند و هیچ انجمنشان بدون سرودخوانی و داستان پردازی نیست.

#### طبيعت درانيان

ازگزارشی که گذشت می توان تصور کرد که درانیان مردمانی شادند و این شادمانی در شرایطی است که عوامل خارجی زندگیشان را دگرگون نساخته باشد. شاید تصور شود که دگرگونیها و اغتشاشات کنونی دهرچند بر نقاط دوردست تأثیری نداشته باشد دمردمان نزدیک شهرها را آشفته می سازد؛ امّا گزارش آقای دوری حکایتی به عکس دارد. آقای دوری که به سال ۱۸۱۱م در قندهار بوده و بیشتر حومهٔ قندهار را دیده است می نویسد: «بسیاری از زنان و مردمانی که من دیدم شادمان بودند. شهریان نیز خوشحالند و تنها درگیری میان بزرگانِ آغازگر، تاراجگری است».

شواهد نشان می دهد که درانیان اطراف از آسیب درگیریهای بزرگان در امانند.

امّا شهرنشینان در متن درگیریها قرار میگیرند و ممکن است آسیب این توفانها آنان را هم فرا گیرد؛ چنانکه آقای دوری هم وقتی شهر با یک حمله گرفته شد، در میان آسیبدیدگان بود.

## مهماننوازي

مهماننوازی افغانان در میان درانیان رواج خاصی دارد. مسافر همه جا استقبال میگردد. در کوچکترین و کمبضاعت ترین خیمه گاه نیز ترتیبات پذیرایی مهمانان گرفته میشود و بزرگترین اشراف هم از پذیرایی و اطعام کسانی که به قلعه هایشان می روند سرباز نمی زنند.

مسافران در بسیاری از روستاها به مسجد یا حجره می روند. معمولاً نخستین کسی که با مسافر روبه رو می شود از او پذیرایی می کند، امّا دز تنگسالی هریک از اهالی روستا چیزی برای مهمان می آورند و غالباً کسی که نوبتش باشد مسافر را مهمان می کند. نان نُحشک، قروت (کشک) و روغن همیشه داده می شود و هرگاه در روستا گوسفند کشته باشند، گوشت و آبگوشت (شوربا) هم

می دهند. اگر در خانه ای از خانه های روستایی جلسهٔ مهمانی منعقد باشد مسافر را هم آنجا می برند و مانند همسایه و آشنا محترمش می دارند و مسافر برای استراحت به خانهٔ کسی می رود که نوبت مهمانداری اوست. در چنین مهماننوازیها فرقی میان افغانان یا مسلمانان و دیگران نیست؛ بلکه اگر هندویی هم به خانهٔ یک درانی برود با عزّت و حرمت پذیرایی می شود؛ هرچند که آیین او اجازه نمی دهد یکجا با میزبانش ـ حتی اگر در همراهی با او تردید نداشته باشد ـ غذا بخورد.

آقای دوری در تنگسالی از منطقهٔ درانیان گذشت. همه جا به او غذا و تنبا کو می داند؛ اگرچه به دست آوردن تنبا کو دشوار بود؛ زیرا در آن سال مزارع تنبا کو حاصلی نداشت. هنگامی که از راهتوردی بسیار پاهایش آبله زده بود، برایش روغن دادند که بر پاهایش بمالد واصرار کردند یکی دو روز بماند. گاهی ناگزیر خودش در خیمه گاه برای گرفتن غذا میگشت. هرچند که پیدا بود او یک مسیعی است و به ضفت یک خارجی سلوک و رفتار خاصی داشت، هرگز کسی از او پرهیز نمی کرد و هیچکس به قیافهٔ عجیبش نمی خندید. البته چنین رفتاری از سادگی آنان نبود؛ زیرا در همین مواقع بسیاری از زنان پرسشهایی در مورد سفرهای او میکردند و در مورد هند و انگلستان کنجکاوی نشان می دادند.

عجیب است که یکی از صفات درانیان تمایل آنان به غارتگری است. امّا جُرمشان در این مورد کمتر از دیگر قبایل پنداشته می شود. تقریباً با هرکه سخن گفته ام می گوید درانی راه نمی زند. تنها اچکزیان و برخی از درانیان بینوا هنگامی که امنیت برقرار نباشد به غارتگری می پردازند؛ امّا برخی از گزارشهای معتبر این روایت را تأیید نمی کند. تصور می کنم نواحیی که از نظر حکومت دور افتاده اند درگیر غارتگری می شوند و همزمان با جنگهای داخلی چنین حوادث بسیار رخ می دهد. همچنان در برقرار نبودن امنیت، کین توزی و انتقام دوام می یابد؛ زیرا عاملان این اعمال در مقایسه با زمانی که حکومت قرین آرامش است کمتر مورد بازپرسی قرار می گیرند.

سخن کوتاه، خصایل پسندیده یا نکوهیدهٔ درانیان چنان است که در کشور است و بخش درانیان در مقایسه با دیگر اقوام، از خصایل پسندیده بیشتر و نکوهیده کمتر است.

## خصوصیتهای درانیان

یکی از ممیّزات درانیان برتر پنداشتن خویش از دیگر افغانان است. این احساس با غرورِ ملّی در آمیخته، آنان را از دیگر قبایل دلیرتر، با روحیهٔ قوی تر و صاحب خصایل والاتر و در عین حال رفتارشان را آزادمنشانه تر و انساندوستانه تر ساخته است. میهن خویش را بسیار دوست می دارند و

به قندهار به دیدهٔ احترام مینگرند که آن را آرامگاه نیاکان خویش میدانند. جنازههای بزرگان درانی را حتی از کشمیر و سند به قندهار میآورند و به خاک میسپرند.

درانیان کمتر به سفر می روند و همیشه به وطن برمی گردند. آنان هرگز برای بازرگانی و ماجراجویی به هندوستان نمی روند و بندرت در خارج از وطن اقامت می گزینند. آنان نزد قبایلی که به از خود بر تران رشک می برند، بیش از حد تصور محبوبیت دارند. استثمار حکومت و بی نظمی اسپاه غالباً احساس می شود و شکوه هایی از آن به گوش می رسد؛ اما همه بر تری ذاتی درانیان را می پذیرند؛ حتی قبایلی که سر به شورش برداشته اند نیز به درانیان به دیدهٔ احترام می نگرند. در قلمرو سلطنت کابل کسی نیست که از امکان درگیری میان درانیان و غلزبان یا احتمال ارتقای غلزبان بیمناک نباشد. غلزبان خود نیز به محاسن درانیان معترفند و آنان را در مهمان نوازی و دلیری بر تر از دیگر افغانان می دانند؛ هرچند که از رقابت آمیخته به ناکامی با ایشان برانگیخته می شوند و بها حکومت مخالفت می ورزند. اینان براستی زیر استثمارند ا

# آچکزیان

اجکزیان با دیگر درانیان چندان فرق دارند که مستلزم شرحی جداگانه اند. قبیله ای بزرگ نیستند و بسیاری از روایات آنان را پنج هزار خانوار می دانند، اماگمان دارم که بیش از سه هزار خانوار نیاشند. همه کشاورزی یا کوچی اند و هرچند قطعه ای زمین دارند، در زندگی به کشاورزی مستکی نیستند. دامهایشان در کوههای خواجه عمران و بلندیهای توبه نگهداری می شود. شترانشان در نواحی شنزار شمال شرق شورابک می چرند. اسب بسیاری هم دارند و بندرت یک اچکزی را پیاده می بینید. سردار آنان در مقایسه با دیگر رئیسان درانی قدرت بسیاری دارد؛ ولی همین قدرت بسیار هم برای کنترل روحی تاراجگرانهٔ قومش بسنده نیست. مسافری ایمن از منطقه شان نمی تواند

۱- با یک غلزی صحبتی داشتم. او پس از ارتکاب قتل از خانهاش ـ در کوههای سلیمان ـ گریخته به غارتگرانی که در غرب سیستان اقامت داشته و بر مناطق درانیان می تاختند پیوسته بود. از او پرسیدم که اگر بر درانیان دست یابد آنان را خواهد کشت؟ گفت : «نمیگذارم یک تن هم از چنگم بگریزد. اگر بتوانم فرصت آبخوردن هم به آنان نمی دهم» و پس از اندکی درنگ پرسید: «مگر نه اینکه با هم دشمنیم؟» پرسیدم : «درانیان چگونه مردمانی اند؟» گفت? «بسیار خوب، خوش لباس اند؛ مهمان نوازند؛ دیگر که در میان آنان آمدوشد داریم؛ نمکشان را میخوریم؛ بازهم خانه هایشان را آتش می زنیم. دلمان برای سلطنتی که از کف داده ایم می سوزد و میخواهیم آنان هم به بینو!یی ما مبتلاگردند. آنان می گویند: بیایید متحد شویم! ما می گوییم: شما پادشاهی را از ما گرفته ید. برادران ما را کشته و زنان ما را به اسارت برده اید. با شما متحد شویم؟». دیگر غلزیان در حالی که وضع درانیان را میستایند، می گویند: پر از فریب و نادرستی اند.

گذشت. آنان برای تاراج خالباً شبانه بر نواحی مجاور می تازند. مهارت در دستبرد زدن و دلیری در راهگیری از خصایل عمده شان است و بسیاری از گفت و گویشان را بحث در همین موضوعات تشکیل می دهد. با این همه، تاخت و تازشان هرگز با کشتار همراه نبوده است.

جامه شان همانند جامهٔ شبانان درانی است؛ اما پوشاک زمستانیشان از کلاه تا شلوار از نمد است.

خوراکشان بیشترگوشتگوسفند یا بُز است. حبوبات کم میخورند وگاو را بندرت می توان در منطقه شان دید. ماهها جامه شان را عوض نمی کنند؛ ریشها را نمی تراشند و موهایشان بلند و ژولیده است. بسیار تنومند و قوی اند. رفتاری خشن و بدویانه دارند؛ امّا با همدیگر مشاجره نمی کنند. چماق بازیشان بسیار خطرناک است. برسر اموال مشاجره می کنند اما نه با تحقیر و درشتگویی که به غرورشان بر خورد.

مهماننواز نیستند. مسجد ندارند. بندرت نماز میخوانند یا در امور دینی به خود زحمت میدهند.

معدودی مُلّا دارند که نمازشان را در خانه میخوانند. همهٔ قبایل از آنان شکوه دارند و درانیان بدشواری آنان را همقبیلهٔ خویش میدانند.

امّا در سپاهیگری فوق العاده اند. قریحه، جرأت و وفای سردار فقیدشان گلستان خان مدّتی دراز در حمایت داعیهٔ شاه شجاع مؤثر بود که در دفاع از او جانش را از دست داد. عدالت و اعتدال او هنوز زبانزد مردمان کابل و پشاور است؛ شهرهایی که بارها زیر فرمان حکومت او بوده است. قده ها.

قندهار شهری بزرگ و پرجمعیت است. هرات و قندهار تنها شهرهای منطقهٔ درانی و بجز فراه تنها جاهاییاند که می تواند نام شهر بر آنها نهاد. برخی برآنند که شهر باستانی قندهار را لهراسب، شاه معروف ایرانی ساخته و بنای هرات هم به او منسوب است. امّا شماری هم بنای شهر را به اسکندر فوالقرنین، یا اسکندرکبیر نسبت می دهند. روایات ایرانیان در این موضوع با فرضیه های جغرافیانگاران اروپایی، که موقعیت یک اسکندرته را در همین محل می دانند، موافق است.

شهر باستانی قندهار تا روزگار فرمانروایی غلزیان برجای بود. شاه حسین شهری جدید، به نام حسین آباد، ساخت و نادرشاه کوشید موقعیت شهر را تغییر دهد و نادرآباد را ساخت. سرانجام احمدشاه درانی در ۱۷۵۳ یا ۱۷۵۴م شهر کنونی را ساخت و آن را «احمدشاهی» نام نهاد و

اشرف البلاد لقب داد. در دفاتر رسمی و زبان دربار هنوز هم به همین لقب یاد می شود؛ امّا مردم بیشتر نام قدیمی قندهار را ـ هرچند که با افزودن «دارالقرار» وزن خود را باخته است ـ به کار می برند. حدود موجود شهر قندهار را احمدشاه، خودش تعیین کرد و نقشهٔ منظمی را که هنوز هم قابل توجه است، به اجراگذاشت. او شهر را با دیواری احاطه و پیشنهاد کرد خندقی هم کنده شود؛ اما درانیان مخالفت کردند و گفتند که خندق آنان همان چمن بستان (چمنی در غربی ترین بخش خراسان ایران) است. قندهار در روزگار احمدشاه پایتخت امپراتوری درانی بود؛ امّا تیمور مَـقر حکومت را به کابل انتقال داد.

نمی دانم وسعت و جمعیت قندهار را چگونه بیان کنم. بسیار شنیده ام که از هرات بزرگتر است. کاپیتان کریستی Christie که یک ماه در قندهار اقامت داشت جمعیت آن را یک صدهزار نفر می داند. رقمی که با آنچه در مورد قندهار و پشاور شنیده ام قابل مقایسه نیست ۱.

قندهار به شکل یک مربع مستطیل است و چون طبق نقشه ساخته شده، بسیار منظم است. چهار بازار پهناور و طولانی آن به میدان مرکزی شهر که «چهارسو» میگویند متصل است. این میدان چهل یا پنجاه گز قطر دارد و با گنبدی پوشیده شده است. دکانهای پیرامون این میدان یک بازار عمومی را تشکیل میدهد. فرمانهای حکومت در همین میدان پخش میگردد و گناهکاران هم در همین جا به دار آویخته میشوند. بخشهای متصل به چهارسو، مانند بازارهای ایران و مضافات غربی افغان سرپوشیده است. پهنای هر بازار چهل ـ پنجاه گز است و دراطراف آن دکانهای متحدالشکلی قرار گرفته و هر دکان در تمام طول خیابان ایوانی د پیشرو دارد. دکانها یک طبقهاند و خانه ها مرتفعتر از آنها دیده میشوند. در پایان هر بازار دروازهای است ولی بازار سمت شمال رو به روی چهارسو رو به قصر شاهی باز میشود. نمای خارجی آن، چنانکه شرح دادهاند، جالب نیست.

امًا چندین حیاط با چند ساختمان و یک باغ خصوصی دارد. همهٔ بازارها، بجز بازار روبهروی قصر، روزگاری پیش درختکاری شده بودند و میگویند در وسط هر بازار جویی باریک جاری بوده است؛ امّا بسیاری از درختان راکندهاند و از جویها هم اثری نیست. شهر به وسیلهٔ دو نهری که

۱- شهرهایی که ندیدهام در مورد هر چیزشان تردید دارم. شهرنشینان درگزارش شهرها تمایل به تخطئه دارند و مبالنه در مورد شهرشان به آسانی از طریق مقایسه با نواحی مجاور کشف می شود. بیان شکوه و جلال یک شهر آسان است، اما بیان ویژگیها و ارقام و آمار کار آسانی نیست.

از ارفنداب می آیند، بخوبی سیراب می شود و در چند موضع پُلهایی بر روی آنها قرار دارد. از این نهرها جویهایی به هر خیابان کشیده شده که روی برخی باز و برخی پوشیده است. خیابانهای دیگر همه از چهار بازار بزرگ جدا شده اند که تنگ ولی مستقیم اند وهمدیگر را با زوایای قائمه قطع می کنند.

شهر به چند محلّه تقسیم شده و هر محلّه متعلق به یک یا چند قوم و قبیله است، که شهرنشسنان را تشکیل میدهند. تقریباً همهٔ بزرگان درانی در قندهار خانهای دارند و برخی از خانهها بزرگ و باشکوه است.

شهر چندین کاروانسرا و مسجد دارد که می گویند مسجد نزدیک قصر مسجدی زیبا است. آرامگاه احمدشاه هم نزدیک قصر است. ساختمان آرامگاه بزرگ نیست، ولی گنبدی زیبا، منقش و زرین دارد. آرامگاه بسیار مورد احترام درانیان است و فراریان از هر دشمنی به آنجا پناه برده ابست می نشینند به حتی شاه هم معترض پناه گزینان آنجا نمی شود. هرگاه بزرگی از اوضاع راضی نباشد عادی است که بگوید: می خواهم بقیهٔ عمر را در آرامگاه احمدشاه به دعا و عبادت بگذرانم. براستی اگر شاهی در آسیا سزاوار احترام کشور خویش باشد، این احمد شاه است.

با وجود برتری طرح و نقشهٔ قندهار از بسیاری شهرهای آسیایی، این شهر شکوه وجلالی ندارد. بیشتر ساختمانها از آنجر ساخته شده که ملاط آن گِل است. هندوان هم مانند دیگر مردمان شهر ساختمانهایی دارند و چنان که رسمشان است آنها را بُلند میسازند. خیابانهای قندهار از ظهر تا غروب شلوغ است و همهٔ پیشه ها و کسب و کار موجود در پشاور ـکه یاد شد ـ در اینجا هم هست؛ ولی اینجا «آبفروش» نیست و همه جا آب انبارهای مجهز با سطلهای چرمی با دسته های چوبی یا شاخی وجود دارد که مردم از آنها آب بر می دارند. در بازار سرود خوانان و قصه گویان هم بسیارند و امته غربی در اینجا از پشاور است.

به عکس دیگر شهرهای افغانستان بیشتر اهالی قندهار را افغانان و در میان آنان بیشترین گروه را درانیان تشکیل می دهند، امّا با دیگر برادران خویش بسیار فرق دارند. در اینجا به جای سازمانهای قومی، حکومتی نیرومند، قانونی منظم و پلیسی کاری وجود دارد. همچنان رواجهای بدوی و سادهٔ افغانی تا حدود بسیاری از مبان رفته است و مردمان قندهار ظاهراً شباهت بسیاری به ایرانیان دارند؛ امّا این شباهت ظاهری است و هنوز هم آنان همهٔ خصوصیتهای ملّی خویش را دارا

دیگر اهالی قندهار را تاجیکان ، ایماقان، هندوان، پارسیان، سیستانیان و بلوچان تشکیل می دهند. معدودی اُزبک، عرب ، ارمنی و یهودی هم در آنجا زندگی می کنند. در اطراف قندهار باغهای میوه، تا کستانها و زیارتگاههای بسیاری است و مردم بیشتر برای تفریح به آن جاها می روند تا برای عبادت و زیارت. شیوهٔ زندگی شهریان قندهار همان گونه است که در دیگر شهرها باد شد.

#### بريج

شورابک ـ منطقهٔ قبیهٔ بریج Baraich ـ از شمال به اراضی درانیان و از جنوب به کوههای متملق به بلوچان براهوی محدود است. سلسلهٔ خواجه عمران (که در ایس بخش روفنی و اسپین تیژه می نامند)، آن را در شرق از پشین جدا می سازد و در سراسر حد غربی آن بیابانی شنزار افتاده است. در بخش جنوب غربی آن بلوچان رند زندگی می کنند و نوشکی در چهل ـ پنجاه میلی شورابک به آنان تملق دارد. ایس منطقه را رودخانهٔ لورا قطع می کند و در مجاورت رودخانه درختها و بوته هاست؛ امّا دیگر قسمتهای آن جلگهای برهنه، دارای خاک خشک و سخت و نامزروع است. و سعت تمام منطقه شعبت میل مربع و جمعیت آن دوهزار و پانصد یا سه هزار خانوار است. این قبیله به چهار بخش تقمیم شده و هریک دارای خان نیرومندی است. شاه چهارصد اسب از قبیله می گیرد و دیگر کاری به امور داخلی آن ندارد. آنان شتران بسیاری دارند که در منطقهٔ وسیعشان می چرند. از این شتران در سوارکاری و شخمزنی کار می گیرند و شتر تنها حیوان شخمزن منطقه می جرند. از این شتران در سوارکاری و شخمزنی کار می گیرند و شتر تنها حیوان شخمزن منطقه است. این مردم در کدولهایی Coaddolls زندگی می کنند که از چوب گز ساخته و با حصیر و گل

هرچند که ثروتمندان غالباً دارای خانهاند، همه بهار را در خیمه ها و در حاشیهٔ صحرا میگذرانند که بسیار خوش میگذرد. خوراک، پوشاک و عاداتشان همانند بدویان درانی است؛ اما بیشتر گوشت شتر و حتی گوشت اسب میخورند و مردمانی ساده و آرامند.

#### پشين

پشین، که منطقهٔ متعلق به قبیلهٔ ترین Tereen است، به منطقهٔ بریج، و به جانب شرق آن پیوسته است. قبیلهٔ ترین به دو شاخهٔ بزرگ تُورنرین (ترین سیاه) و اسپینترین (ترین سپید) تقسیم شده است و شاخهٔ تورترین در پشین زندگی میکند.

پشین را در شمال، کوهها از منطقهٔ درانی جدا میسازد و کوههای دیگری در شرق آن را از

منطقهٔ کاکر جدا میکند. در جنوب به وشیلهٔ سلسلهٔ تکهتو Tukkattooز شال جدا می شود واین کوهها به سوی سطح مرتفع کلات امتداد می یابد. حداکثر طول آن از شمال شرق به جنوب غرب در حدود هشتاد میل و حداکثر پهنای آن چهل میل است.

بشین بسیار بلندتر از شورابک است. سطح آن ناهموارتر و زراعتش بهتر است. رود لورا از این منطقه هم میگذرد. در اینجا برای شخم زنی به جای شتر ـ هرچند بسیار است ـ بیشتر از گاو کار میگیرند. کار مردم عمدتاکشاورزی است؛ امّا شمار بسیاری به کار بازرگانی و باربری میان قندهار و سندگلیا مشغولند. اطوارشان بسیار همانند درانیان است که پیوند دوستی و نسبی هم به آنان دارند. مقام خان در این قبیله همانند مقام سردار درانی است؛ امّا شاه هرگزکاری به کارش ندارد، مگر اینکه یکان نظامی ـ در وقت ضرورت ـ بخواهد یا خان را به دربار فرا خواند. جمعیت پشین را هشت تا ده هزار خانوار می توان تخمین کرد. اهالی پشین بیشتر ساداتند و اطواری همانند ترینان دارند. مانند همه دودمان پیامبراس! مردمانی نام آور و غالباً لایق، دلیر و بامعنویت اند. ترینان سیاه، سادات و برخی از همسایگان کاکر اهالی پشین را تشکیل می دهند. ترینان سید در درهٔ طولانی زاوره و جلگههای تل Tall و چوتیالی Chooteeallee ـ از نزدیکی پشین تا سلسلهٔ سلیمان ـ که یکی دو منزل تا سند علیا فاصله دارد زندگی می کنند. قطعه ای از منطقهٔ کاکر آنان را از ترینان سیاه جدا کرده است؛ امّا خان مشترکی دارند که یک سال در میان برای فراهم آوری سرباز ـ یا جربمهٔ آن ـ کرده است؛ امّا خان همانند تورترین (ترینان سیاه) است و بیشتر با مردمان کاکر که با آنان زندگی می کنند آمیخته اند.

# غلزیان، شهرهای کابل و غزنی، اقوام وردک و کاکر

## منطقة غلزي

بخش پایانی درهٔ ترنک Tarnuk را متعلق به درانیان می دانند. پُل ویرانِ شرقِ توت ـ پُل سنگی ـ در میان منطقهٔ درانی و منطقهٔ غلزی واقع شده است و خیلی نادرست نخواهد بود اگر از این نقطه، خط مرزی در جهت شمالی و جنوبی از کوههای پاروپامیز تاکوههای جانب راست ارغستان کشیده شود. کوههای پاروپامیز را می توان مرز شمالی غربی پنداشت؛ اگرچه برخی از مناطق کوهستانی همین سلسله در منطقهٔ غلزی داخل است. از سوی دیگر، باریکهای به طول شصت میل در میان کابل و غزنین این کوهها را قطع کرده و به قوم وردک متعلق است.

در شمال، رود پنجشیر در فاصلهای این منطقه را از کوهستان کابل جدا می سازد، امّا با پیوستن این رود به رود کابل، منطقهٔ غلزی از آن گذشته و هر دو کرانه را تا ارتفاعات بالاتر از جلال آباد ـ که با منطقهٔ اقوام درانی برخورد می کند ـ در بر می گیرد. بخش دیگر مرز شرقی آن را کوههای سلیمان تشکیل می دهند. حدود جنوبی آن بدرستی مشخّص نیست. در جنوب شرق آن وانه Wanneh و برخی قطعات دیگر نامزروغ پیرامون گومل واقع است و در جنوب غربی به وسیلهٔ کوهها از ارغستان جدا شده است و پیوسته به مرز جنوبی گاهی چرا گاههای غلزی و کاکر درهم می آمیزند و گاهی با فاصله های معتنابهی از همدیگر جدا می شوند. امّا چون بر سر چنین بیابانها مجادله ای رخی دهی نمی دهد، تعیین حدود دقیق متعلق به هر قوم هم آسان نیست.

منطقهٔ داخل این حدود یک سرزمینی متنوع است. درهٔ ترنک که از شمال غزب به کوههای پاروپامیز و از جنوب شرق به کوههای ممتد از مُقر تا قلعهٔ عبدالرحیم خان محدود است جلگهای است که پستی و بلندیها به آن تنوع بخشیده است. طول آن بیش از شصت میل و عرض آن کمتر از بیشتم میل است. بلند و کم آب است و هرچه بالاتر می رود خشکتر می شود؛ چنان که در نزدیک مُقر کمتر نقطهای قابل کشاورزی یا چراگاه است. در ناحیهٔ مرکزی ـ نزدیک رودخانه ـ کشاورزی می شود. بالاتر از آن هر طرف نامزروع و تنها با بوته هایی پوشیده شده است. چند کاریز دارد و چند روستا که چراگاه تابستانی کوچیانی است که زمستان به جای دیگری می روند. روستاهای آباد منطقه در آشوب غلزیان آسیب فراوان دیده، رو به نابودی اند.

کلات ـ بزرگترین روستا ـ که شهری شمرده می شود، مسکن رئیس قوم توخی است و دویست یا سیصد خانه دارد. دامنهٔ شمالی کوهها گیاه بیشتری دارد و در فصل چرا پر از خیمه است.

در ناحیهٔ وابسته به کوههای پاروپامیز چپاولگران توخی زندگی میکنند که ظاهراً مردمانی خشن و فقیرند. ناحیه، متشکّل از کوهها و ظاهراً بی آب و بی خاک است و درها تنگتر از آن است که ظرفیت زراعت معتنابهی داشته باشد. مردم، چادرنشین و رمه دارند. در جنوب کوههایی که از مُقُر تا قلعهٔ عبدالرحیم امتداد دارد، بخشی از منطقه در شمال ۴۲۰ عرض البلد واقع است و کوههایی آن را قطع کرده که اطرافشان جلگههایی است که برخی با کاریزها آبیاری می شود. و بعضی شرایط مساعدی را برای شبانان فراهم میکنند. در میان بهترین نقاط کشاورزی شده هوله تاغ Puntunye غوندان مرکز خیل هوتک Ghoondau و پنتونی و با کاریزها آبیار کود؛ ولی قلعهٔ عبدالرحیم جالب توجه است؛ زیرا مرکز خیل هوتک Hotukee و دژ بزرگ دودمان شاهان غلزی است؛ امّا استحکامی ندارد و سیاه چادرها و چند خانه پیرامونش راگرفته اند. این قلعه در ناحیه ای قرار دارد که آن را غوره مرغه مهگذرد به آن سوی روان است.

منطقهٔ غلزی در جنوب ۳۲ عرض البلد، عمد تأ از جلگه های شنی، نواحی مرتفع صخره ای یا تههای خشک (بدون گیاه) مانند ناحیهٔ جنوب شرق نزدیک تقاطع کندور Coondoor و گومل متشکل است. در اینجا در میان کوههای بلند و قابل عبور، درهٔ کوچک مومی Mummye واقع شده است که در آنجا عبد الرحیم خان (رئیس غلزیان و شاه آنان در دور اغتشاش) در برابر خشم خیالی یا واقعی حکومت درانی محل امنی یافته است. این ناحیه مأوای شبانان است؛ ولی

عبدالرحیم خان در اینجا قلعهای ساخته و در کار ساختن باغی است و شاید در پی کشاورزی نیز باشد.

# دریاچهٔ آب ایستاده

از نصف النهار مُقُر تا کوههای جانب راست گومل و از غواشته تا غزنی بستر دریاچهٔ «آب ایستاده» است؛ جلگهای که دارای حاصلخبزی و آبادی متنوع است. بخشهای مُقُر، قرهباغ و نانی در غرب غزنی د طبیعتاً بی حاصل و کم جمعیت است. بر طبق گزارشهای محلّی تا مُقُر صدوبیست قلعه و تا قره باغ صد قلعه وجود دارد و تقریباً هر روستای منطقهٔ غلزی یک قلعه است و هیچ یک بیش از پنج یا شش خانوار ندارد و محتملاً این گزارش درست است.

منطقهٔ جنوب این نواحی، گتواز است که از غواشته تا بیست میلی غزنی جلگهای است که بخشهایی از آن زراعت شده، و آبیاری آن به وسیلهٔ کاریزها و جویهایی است که به آب ایستاده میریزند.

بر کرانه های این درباچه درختان گز روییده و نزدیک هرکاریز می توان بید و چناری هم دید؛ امتا جنگل طبیعی نیست و منطقه به صورت یکنواخت برهنه و بدون گیاه است. کوههای جنگلی و جلگه های تنگ قوم خروتی به وسیلهٔ رودگومل و کوههای سمت راست آن از این منطقه جدا شده است که گزارش مفصل آن خواهد آمد.

## شهر غزنی

در جنوب و نزدیک غزنی بخش حاصلخیز شِلگر واقع است و آن بخش و زمینهای پیرامون شهر، کشاورزی بسیار خوب و روستاها و باغهای فراوان دارد. گرچه این ناحیه دارای جنگل طبیعی نیست، درختان چنار و سپیدار برای به دست آوردن چوب نجاری غرس گردیده است. چنین چوبهایی در منطقه کمیاب است و سقف خانه ها را گنبدی (خشت پوش) میسازند.

غزنی، که هشت سده پیش از این، مرکز چنان امپراتوریی بود که قلمروش از دجله تا گنگا و سیردریا(سیحون) تا خلیج فارس گسترش داشت، اکنون شهرکی است با هزار و پانصد خانه و نواحی پیرامون شهر بدون دیوار.

شهر غزنی بر بلندیی واقع شده که در پای آن جویباری روان است. دیواری سنگی آن را در برگرفته و سه بازار تنگ دارد که در اطراف آنها خانه های بلند واقع شده است و یک چهارسوی سرپوشیده و چند خیابان تنگ و تاریک دارد. نشانه های معدودی از شکوه و جلال باستانی آن هنوز در پیرامون شهر برحاست، بویژه دو منار بلند که به فاصله ای از هم قرار گرفته اند و یکی بلند تر از دیگری است و منار کو تاهتر بیش از صد پا ارتفاع دارد. آرامگاهِ سلطانِ بزرگ محمود نیز تقریباً در سه میل شهر هنوز برجای است.

# شرح آرامگاه سلطان محمود

آرامگاهی بزرگ، ولی نه چندان باشکوه، که زیرگنبدی قرار گرفته است. درهای آرامگاه که خیلی بزرگ و از چوب خوشبوی صندل است، میگویند توسط سلطان محمود از معبد سومنات گجرات هند ـ که در آخرین لشکرکشی آن را غارت کرد ـ آورده شده است. سنگهای مزار از مرمر سفید است و بر روی آن آیات قرآنی نقش شده است. بر بالای سرگرزی ساده ولی بسیار گران نهاده شده که میگویند گرز سلطان است. گرز، چویین و سرش آهنین است که تنها تنی چند توان برداشتن و به کار گرفتن آن را دارند. تختها و کرسیهای صدفکاری شده و مرضع هم هست که میگویند متملّق به سلطان بوده است. سنگِ مرقد زیر آسمانه ای است و قاریان هنوز وظیفه دارند تا با آواز بلند در آنجا قرآن بخوانند. ویرانه های دیگری هم هست که کمتر قابل یادآوری است، از آن جمله است آرامگاه بهلول دانا و آرامگاه صنائی شاعر بزرگ که هنوز در ایران مورد احترام است.

امّا هیچ چیزی نیست که یادآور کاخهای باشکوه شاهان غزنه ـکه روزگاری اقامتگاه فردوسی، هومر Homer آسیا بود ـ باشد و نه از مساجد، گرمابه ها و کاروانسراهایی که روزگاری زینت افزای این مرکز شرق بود اثری برجاست.

از جملهٔ همهٔ آثار باستانی، سدّی است که در برابر جویباری به فرمان محمود ساخته شده است. این سد اگرچه هنگام فتح غزنی به دست شاهان فوری آسیب دیده بود، هنوز هم مزارع و باغهای پیرامون غزنی را آییاری میکند.

در نزدیکترین نواحی پیرامون شهر و درهٔ مجاور در هٔ مال، تاجیکان و هزارگان زندگی میکنند؛ امّا منطقهٔ میان کوههای سلیمان و کوههای کوچکتر متعلق به فلزیان است.

در این منطقه سلسله کوههای بلند از چندین بخش گذشته است؛ و در میان آنها درهٔ حاصلخیز گردیز-با شهرکی دارای چند صد خانه ـ جلگهٔ خروار و جلگه های فراختر زُرمُل و لوگر دیده می شود. این نواحی محاط به کوهها ولی حاصلخیز، شاداب، دارای کشاورزی خوب و پُرمحصول است. سه درهٔ نخست متعلق به غلزیان، تاجیکان و قبیلهٔ بَرْکی تقسیم شده است؛ امّا التعور در شرق لوگر و درهٔ سرد، مرتفع و خشک اسپیگه که از لوگر به سوی سلسلهٔ سلیمان امتداد می باید، چراگاهی برای

گلههای خیل احمدزی که شاخهای از غلزیان است فراهم ساخته است.

ناحیهٔ واقع در بیست میلی کابل به غلزیان و تاجیکان تعلق دارد؛ امّا اطوار تاجیکان در میانشان بارزتر است. همهٔ اینان حکومتی ساختهاند که با حکومت غلزیان متفاوت است امّا چون در میان منطقهٔ غلزیان قرار دارد، میخواهم گزارشی از آن داشته باشم.

## شهركابل

شهر کابل را از سه طرف کوههایی که بر روی آنها دیواری شست بنا شده به صورت نیم دایره ای در برگرفته و سمت شرقی آن باز است که در آن قسمت حصار دفاعی و جادهٔ اصلی است که پس از گذشتن از پُل بالای رودخانه به دروازهٔ کابل منتهی می شود. دژ نظامی بالاحصار بر روی تپهای بر جانب شمال این دروازه قرار دارد. اقامتگاه شاه نیز در بالاحصار است که دارای چند تالار و باگنبد مرضع شاهانه مشخص شده است. قلعهٔ مرتفعی هم برای زندانیان وابسته به خاندان شاهی در این محل قرار دارد. در مرکز شهر میدان وسیعی است که از چهارسو متصل به بازارهای دو طبقه است که نظیر آن پیشتر گزارش یافت. بیشتر ساختمانهای کابل، برای پایداری در برابر زلزلههای پی هم، از چوب ساخته شده است. کابل هرچند شهری بزرگ نیست، جمع و جور و زیبا است. گزارشهایی که از دیگر شهرها نوشته م در مورد کابل هم صدق میکند، و افزون بر آن، پایتخت و یک مرکز مهم بازرگانی است.

کثرت بازارها و نظم و ترتیب آنها مورد ستایش آقای فوستر قرارگرفته است. رودکابل از داخل شهر میگذرد. در شمال غرب کابل باغها و تا کستانهای بسیار است.

آرامگاه بابر از جاهای بسیار زیبا و خوشنماست که بر فراز کوهی واقع شده و پیرامون آن را گلهای شقایق و انواع گلهای دیگر فراگرفته است.

شهر، چمنهای پیرامون آن، باغها و تاکستانها با جویباران آبیاری میشود و روستا را در هر نقطه کوهها در برگرفته، مناظر متنوعی را به وجود آوردهاند.

آب و هوا و زیبایی کابل را بسیاری از نویسندگان او شاعران افارسی و هندی ستودهاند. زیبایی شهر و گلهای بیشمار آن برسر زبانها است و میوههای آن را به دورترین نقاط هند میبرند.

چهار بخش پیوسته به کابل (بُتخاک، لوگر، پغمان و کوهدامن) حاصلخیز، شاداب و دارای کشاورزی خوب و ماهرانه است.

پغمان که در سمت غرب به جانب منطقهٔ هزاره واقع شده از حاصلخیزی کمتری برخوردار

است. لوگر در جنوب دارای چندین کوه کمارتفاع است و چراگاه بیشتری دارد.

کوهدامن چنانکه از نامش پیداست، در شمال شهر بر دامن کوه قرار گرفته و آب فراوان دارد و از همهٔ این نواحی و شاید از تمام مناطق کشور زیباتر است. درختان میوهٔ این منطقه بیشمار است. تنها درهٔ اِستالِف شش هزار باغ دارد.

مردمان شهر و نواحی مجاور طبقه ای از تاجیکان اند که کابلی خوانده می شوند. مردمی بسیار کاری و فهیماند و در انقلابِ دولت بارها اهمیّتشان را نشان داده اند. احتمالاً شمار شهریان به هشت هزار می رسد.

## منطقة غلزيان

وادی رودکابل تا جلال آباد و تا پیوستن به منطقهٔ بردرانیان که نخست یادکردیم ـ تنها متعلق به فلزیان است. بر شمردن همهٔ درههای کوچکی که تا هندوکش و اسپین غر امتداد دارد و تشخیص جلگههای گرم و سرد ماورای آن که فلزیان بر آنها کشاورزی میکنند؛ همین گونه ارتفاعاتی که چراگاه رمههای فلزیان است، آسان نیست. اتا همین وضع بیانگر تنوع منطقهٔ ناپیوسته و از هم گسستهٔ فلزیان است. منطقهٔ فلزیان متوازی الاضلاعی است که درازای آن در حدود صدوهشتاد میل و پهنای آن هشتاد و پنج میل است. دامداری این منطقه همانند منطقهٔ درانی است. آب و هوا در همه جا سرد و سردی درهٔ تُرنک کمتر است. زمستانِ دیگر نقاط سخت تر از زمستان آنجاست. ولی تابستان منطقه بسیار گرمتر از آن نیست.

غلزیان در روزگار پیشین نامآورتر از دیگر افغانان بودند. این قبیله در آغاز سدهٔ گذشته بتنهایی تمام ایران رافتح کرد و سپاه عثمانی را شکست داد <sup>۱</sup>.

نادرشاه افشار پس از نبردی سنگین سومین پادشاه غلزی را از ایران بیرون راند؛ اما بخشی از این قبیله ـ اگر اکنون واقعاً مطیع شده باشند ـ تا مدتها به صورت مستقل در آنجا ماندند و در خبیص و نرماشیر کرمان سکونت داشتند. برخی دیگر هنوز در ایراناند و با اقوام دیگر در آمیختهاند. مشهورترین فرد آنان که پس از سلطنت غلزیان ظهور کرد آزادخان سلیمان خیل بود که ادعای

۱- بنگرید به «سفرنامهٔ هانوی» Hanway's Travels و «تاریخ نادرشاه» Histoire DeNadir ، از جونز Jones از جونز Jones کتابِ نخست، گزارشهای جالبی از فراز و فرود غلزیان دارد. اثر دیگری هم مخصوصاً در فتوحات غلزیان از پیرکروسینسکی Pere Krusinski که خود در آن روزگار در اصفهان بوده موجود است، امّا اعتقادات این مسیحی ساده و خیال پردازی مصحح کتاب یک رمان تاریخی را به وجود آورده است، که با وجود ارزش اطلاعات آن، خواننده باید برای ارزیابی درست و نادرست آن از آگهی لازم برخوردار باشد.

پادشاهی ایران را داشت و از رقیبان بسیار معروف کریم خان زند بود. براساس روایت ایرانیان و افغانان، نبرد طولانی آن دو بر سر قدرت، در فرجام به یک دوستی واقعی تبدیل شد و آزادخان سالها در دربار رقیب پیروزمندش ماند. این حقیقت با خصایل کریم خان سازگار است و در جهانی که وفای به عهد و سخاوت چنین کمیاب است، درستی چنین موضوعی مایهٔ امیدواری است. پسر آزادخان اکنون مقیم لغمان است.

برخی از فلزیان اکنون در خدمت اُزیکان و دارای شهرت خوبی هستند. اینان را شاید نادر به بخارا فرستاده است یا خود در پی شکست قبیلهشان به آنجا مهاجرت کردهاند.

چگونگی زوال سلطنت فلزی و طغیانی که اخیراً برای بازستانی آن کرد، در بخش تاریخ خواهد آمد. اکنون داعیهٔ قدرت طلبی آنان فرو نشسته است. اعتدال حکومت درانی تا حدی نگرانی آنان را دکه هنگام تسلیم شدن احساس میکردند. داز میان برده است، امّا هنوز هم عظمت دیرینه را مشتاقانه به یاد می آورند و پادشاهی شاه عالم خیل و مقامات ارثی خانان خویش را همه می پذیرند و ارج می نهند.

## خصايل غلزيان

خصایل قبیلهٔ فلزی همچون سرزمینی که در آن زیست دارند، متنوّع است. در کل با شرح بخشهایی از قبیله، که پیشتر گزارش آنها با قبایل غربی یاد شده، مغایرت دارد. احتمالاً بیان اطلاعات جالبی که از آنان در دسترس من است بسنده خواهد بود. امّا گزارش خیلهای فلزیان و بیان بخشی از منطقهٔ هر خیل برای شناخت بهترشان ضروری است.

#### تقسيمات غلزيان

غلزیان به خاندانهای توران و برهان تقسیم شده و دارای هشت شاخهاند. خاندان توران بزرگتر و متشکّل از خیلهای هوتکی و توخی است که شاهان غلزی از خیل نخست و وزیران از خیل دوم برخاستهاند.

اقوام سلیمان خیل، علی خیل، اندر، [سهاک] و تَرَکی از خاندان برهاناند. در مورد خیل خروتی، غلزیان هم مطمئن نیستند که آن را به کدام خاندان مربوط بدانند. به اینها خیل شیریای را هم باید افزود، هرچند که خیلی نیست و از مجموع هشت خیل تشکیل شده است.

هوتکیان خیل بزرگی بودهاند، امّا اکنون به پنج ـشش هزار خانوارکاهش یافتهاند. آنان بیشتر درکارکشاورزی و بازرگانی، و هنوز شمار بسیاری از آنان چادرنشین و رمهچرانند و با توخیان در ناحیهٔ جنوبی کوههای مُقُریکجا زندگی میکنند و قلعهٔ رئیس بزرگشان ـ هبدالرحیم ـ در آنجا است. توخیان را دوازده هزار خانوار شمردهاند. اقامتگاه مهتشان کلات فلزایی است و افزون بر منطقه ای که یکجا با هوتکیان دارند، درهٔ تَرنّک نیز تنها به آنان تعلق دارد. مناطق کوهستانی هم در کنارههای کوههای پاروپامیز به تصرفشان است.

خیل تَرَکی، مُقُر و پیرامون آن را در اختیار دارند، که در جنوب تا حدود جنوبی منطقهٔ فلزی میرسد. جمعیتشان را دوازده هزار خانوار گفتهاند. بسیاری رمهچرانند که برخی زمستان به منطقهٔ درانی و دیگران تا به دامان میروند.

آندر را نیز دوازده هزار خانوارگفتهاند که در ناحیهٔ سرسبز شِلگر و برخی نواحی متصل به آن کشاورزی دارند.

خُرُوتی در کوههای میان گومل و کوههای سلیمان زیست دارد و به شش هزار خانوار میرسد. علی خیل را هشت هزار خانوار شمردهاند که ظاهراً مبالغه آمیز است و آنان بجز جلگهٔ زُرمُل، زمین اندکی دارند. در همان جا نصف جمعیت را تشکیل میدهند.

سلیمان خیل از دیگر خیلهای فلزیان پرجمعیت تر است و شمار آن را سی تا سی و پنج هزار خانوار گفته اند. این خیل به چهار اولس تقسیم شده است، ولی می توان آن را به دو بخش تقسیم کرد: جنوبی و شمالی که موقعیت جغرافیایی شان هم مشخص است.

نخستین بخش متشکّل از قیصر خیل و سمول زی (با اسماعیل زی) است که در جنوب و شرق غزنی، و در زرمل با علی خیل یک جا زندگی میگنند. هر یک در حدود پنج هزار خانوارند. بخشی از آنان در زمستان به وانه می روند. آنان، مانند همسایگانشان (علی خیل)، هم در برابر شاه و هم در برابر رئیسان بسیار آزادند <sup>۱</sup>.

بخش شمالی عبارت است از استانیزی، سلطانزی و احمدزی. نخستین گروه که پرجمعیت تر است در شمال وَردَک زیست دارد و مردمانش کشاورزند. احمدزیان دامدار و رمه چرانند و در شرق لوگر در التمور و اسپیگه زندگی میکنند؛ ولی رمه هایشان را در شرق حتی تا تپه های آن سوی جلال آباد به چرا می برند. آنان مطبع شاهند. و حتی در شورش غلزیان هم شرکت نکرده اند. قوم سهاک پنج یا شش هزار خانوارند. یک سومشان در خروار زندگی میکنند و احتمالاً تا حدی

۱- هرچند که منطقهٔ عمدهٔ هر قوم سلیمان خیل جنوبی را یاد کردهام، ولی آنان تا حدود بسیاری با هم در آمیختهاند.

خصوصیتهای اقوام سلیمان خیل جنوبی را دارند. بقیه در پغمان ـ در غرب کابل ـ و همانند فلزیانِ مجاورند. شیریاو ـ شش هزار خانوار ـ با تاجیکان در کوهدامن مخلوطند و همچنان در امتداد کرانهٔ شمالی رودکابل تا حدود مرز شرقی فلزیان دیده می شوند. گفته می شود که آنان بخش اضافی دیگر اقوامند که خیلی پیشتر از دیگر افراد قبیله از قندهار مهاجرت کردهاند.

غلزیانی غرب تا نزدیکی نصف النهار غزنی بسیار به درانیان همانندند؛ امّا هرچه به سوی شرق برویم، این همانندی کمتر می شود. هوتکیان و توخیان در پوشاک، رفتار، رسم و رواج و موضوعات مربوط به حکومت، دُرُست همانند همسایگانی دُرانی خویشند. تَرَکیان با اینکه از هر قبیله ای به درانیان همانند ترند، برخی از خصوصیتهایشان با غلزیان شرقی مشترک است و این اشتراک بیشتر در بخش جنوبی منطقهٔ ترکی است. قوم اندر در همه چیز ـ بجز حکومت ـ همانند خیلهای شرقی است.

فلزیان شرقی با درانیان اختلاف گستردهای دارند و این خود بحث جداگانهای را میخواهد. آنان حتی در میان خود هم مختلفند. غلزیان پیرامون کابل شباهت اندکی به غلزیان جنوب دارند؛ اما در موارد معیّن تمام قبیله با دُرانیان اختلاف دارند که باید پیش از اختلافات گروهی به آن اشاره شود.

## حكومت قبيلة غلزي

حکومت داخلی غلزیان کاملاً با حکومت درانیان فرق دارد. رئیسان غلزی قدرت روزگار سلطنت را از کف داده اند. جای تردید است که در آن روزگار هم قدرتشان همانند قدرت درانیان به سبک ایران بوده باشد.

محتملاً قدرتِ شاه غلجی در کشور خودش بسیار کم و حمایت مردم از بیرون بیشتر برای افتخار و سربلندی قوم بوده است تا اطاعت از شاه؛ امّا نشانه هایی وجود دارد که حکایت از کفایت این قدرت در جلوگیری از قتلها و رخدادهای مهم میکند. قدرت شاه در گذشته هرچه بوده حال دیگر به پایان رسیده است و قدرت اشرافیّت نیز با آن سقوط کرده است. هرچند هنوز در ضمیر عوام نسبت به آنان احساس احترام موجود است، این احترام چنان از بیم و هراس تهی است که تأثیری بر مهار کردن اعمالشان ندارد. هیچ خانِ قبیله یا ملک روستایی به صفت یک حاکم در حل اختلافات مردم یا حدّاقل در یک مورد جدّی آن مداخله نمیکند. آنان به حفظ و برقراری نظم در خانواده ها و وابستگان نزدیک خویش پرداخته و دیگران را میگذارند تا اختلافات خود را چنان که می توانند

حل و فصل کنند. البته پیوسته چنین نبوده است واین وضع مانع تشکیل جرگه و فیصلهٔ اجباری در حل دعاوی ـ چنانکه در میان قبایل جنگجوی بردرانی معمول است ـ نشده است. همچنان این حالت نه مزاج فلزیان را تند ساخته و نه ـ چنانکه در میان بردرانیان معمول است و یاد شد ـ بر خصومتشان افزوده است.

نبودن حکومت در میان تمام قبیلهٔ فلزی یکسان نیست. در اطراف کابل و غزنی قدرت حکومت جانشین قوانین داخلی است. در نقاط دور تر از شهرها، یک طرف دعوا ناگزیر به نزدیکترین قاضی یا نایب او مراجعه میکند و دعوا براساس شریعت محمدی [ص] فیصله می بابد و کسی از پذیرش آن سر باز نمی زند. در میان هوتکیان، توخیان و به صورت عموم در میان غلزیان نزدیک جاده ها اختیاراتی که حکومت درانی به رئیسان قوم می دهد و احتمالاً باقیماندهٔ احترام پیشینه رئیسان را توان می بخشد برای این است که جلو بی نظمی عمومی را بگیرند؛ اتما آنان نمی توانند مانع درگیریهای انفرادی شوند. در میان سلیمان خیل جنوبی چنین درگیریها به خصومت میان بخشهای مختلف یک خیل می انجامد و گاه چنان شدت می بابد که حالت یک جنگ داخلی را به خود می گیرد. هنوز حتی در قبایل کوچی فیصلهٔ انجمن مُلایان برای حلّ یک اختلاف ملکی و از میان بردن اصل خصومتها کافی است.

قدرت غلزیان شرقی، بویژه یک رئیس سلیمان خیل، آن قدر نیست که پیوند میان اقوام قبایل را مستحکم و آنان را یکپارچه و متحد سازد؛ بلکه آنها (مانندیوسفزیان) به جوامع کوچکی تقسیم شده اند که در تمام معاملات داخلی استقلال دارند؛ امّا روابطشان با شاه نسبت به روابط یوسفزیان متفاوت است که در نتیجه هر رئیس قدرت واختیار کامل در میان قوم دارد و سرباز و مالیهٔ دولتی را گردآورده و می پردازد. این قدرتِ خان نوعی ارتباط میان بخشهای مختلف یک خیل تحت ادارهٔ او را نگه می دارد و جلو تجزیهٔ خیلها را می گیرد تا آنکه جمعیت بخشها چنان زیاد شود که به مبان آمدن رئیسان جدید را ضروری سازد. تفاوت میان وضعیت دُرانیان و غلزیان ـ از آنچه شرح داده شد ـ آشکار است و با گزارش احوالِ ملیمان خیل جنوبی آشکار تر می گردد.

## مثالي از قلندرخيل

مردمان قلندر خیل در کتواز ـ حدود سی میلی غزنی ـ زندگی میکنند. تقریباً همه کشاورزند و معدودی دام نگه میدارند و اگر حیوانی برای کارِ کشاورزی لازم شود، از رمهدارانِ کوچی که بهار و تابستان از کتواز میگذرند، به اجاره میگیرند. منطقه شان حاصلخیز نیست. تنها در نواحی دارای کاریز غلّه به دست می آید که سالی یک بار می کارند. زمین کمبار است و نمی توان دو سال پیاپی در آن گندم کاشت. در تنوع کاشت هم به کود نیاز می افتد. هوا بسیار سرد است. هر روستا حدود صد خانوار جمعیت دارد. همسایگانی که در روستای دور تر اقامت دارند، در کار کشاورزی کمک می کنند. ابزار فلزی و چوبی توسط پیشه وران دوره گرد ساخته می شود. زمین میلک خودشان است. اگر تیول شاهی هم باشد و سندی از شاه داشته باشند ـ چه ساختگی و چه واقعی ـ تأثیری در وضع حقوقی شخص نمی کند. هرکس هرگونه بخواهد از زمینش استفاده می کند. پس از مرگ هم زمین بین فرزندان تقسیم می شود.

روستایشان، هرچند کوچک، جامعهای مستقل است. این روستا در تقسیمات شاملزی سلیمان خیل شامل است. خانِ بخش مالیهٔ شاهی را جمع می کند و به کار دیگری دخالت ندارد و اگر گماشتهٔ شاه نمی بود، مدتها پیش رابطهٔ او با خیل گسته بود. روستا به دو محله تقسیم شده و رئیسان دو محله مراد و تیزطلب Tyztullub شیش طلب باشد باند. مراد رئیس نمام ده است و میلک خوانده می شود. اختیارات آنان محدود به مسائل بیرونی است و به درگیریهای داخلی مردم کاری ندارند و تنها با تعیین چلویشتی [چهلباشی] در چنین مسائلی مداخله می شود. دعاوی به صورت خصوصی حلّ و فصل می شود، یا چندان به درازا می کشد که جامعه از آن احساس خطر کند که در این صورت یک یا هر دو طرف دعوا از روستا رانده می شوند. اختلافات مدنی را ملایان حل می کنند. امور عمومی و مردمی توسط ملک با مشورهٔ تیزطلب فیصله می شود.

امّا در موضوعی که خطر جنگ باشد و امنیت روستا تهدید جدی شود، مَلِک بزرگانِ روستا را به مشورت فرا میخواند. البته سؤالی نمیشود و ملِک از کسی فیصله نمیخواهد، بلکه رأی بزرگان را میشنود تا اگر با نظر او موافق نباشد آن را مطابق رأی آنان تعدیل کند.

هنگامی که جنگی مسلّم گردد، بی درنگ چلویشتی تعیین می گردد و فرمانده حتماً تیزطلب است و به همین دلیل او را میر می خوانند. تیزطلب همیشه «میر» و مراد «ملک» لقب دارد. او رسماً توسط ملک به این مقام تعیین می شود. به این منظور ملک در حضور همهٔ اهالی روستا به سر میر عمامه می بندد و او بی درنگ کنترل روستا را به دست می گیرد. جنگجویان را فرا می خواند. پستها را تعیین می کند و همهٔ ترتیبات جنگی گرفته می شود و برای جلوگیری از آشوب داخلی، افراد مُخِل امنیت را به پرداخت جریمه محکوم می نماید. با تعیین چلویشتی ملک اهمتیش را می بازد و هرچند برتری و عزت او برجا است در کاری دخالت نمی کند و اگر در موردی درگیر شود مانند فردی عادی

مجازات می شود. تعیین چلویشتی در تمام کتواز رواج دارد و با توجه به خصومت روستاهای مجاور در تمام منطقه ضرورت این رواج احساس می گردد؛ امّا معتقد نیستم که همیشه چنین باشد؛ زیرا استحکامات روستاها رسمی جدید معلوم می شود و هنوز بسیاری از روستاها در کتواز بدون دیوار و باز است. کتوازیان با وجود در گیریهای داخلی وخصومتهای موجود بین آنان و دیگر قبایل هرگز مردمانی تُندخو و تحریک پذیر نیستند و زندگی بردبارانه و با آرامش دارند. مانند درانیان انجمنها و سرگرمیهای دارند که خطر دائمی و تاختهای تقریباً پیاپی یوسفزیان آنها را برهم نمیزند. بسیار مهمان نوازند و مهماندار معینی دارند که با هزینهٔ اهالی روستا موظف به پذیرایی از مهمانان است. به جای قبای ایرانی درانیان یا کمیس (قمیص) اصلی افغانان (که در اینجا تنها سالمندان می پوشند) این مردم جامهٔ کتانی سفید هندی می پوشند. که در پوشاک مردمان دامان شرح داده شده است و این ظزیان در صورت و سیرت همانندیهایی با آنان دارند.

همچنان جامهٔ آنان با پوشیدن عمامهٔ سفید به طرزی خاص با غلزیان غربی فرق دارد. (تصویر شماره ۹).

آنان نیز کلاهی مانند کلاه درانیان ـ ولی بلندتر ـ به سر دارند.

اسلحه شان مانند اسلحهٔ درانیان است، به اضافهٔ سپری از پوست خام گاومیش و اگر پیدا شود از پوست کرگدن.

بسیاری از مردان کتوازی، مانند درانیان، بخشی از موی میان سر را می تراشند، امّا کسانی که میخواهند پهلوان گردند، همهٔ موی سر را میگذارند تا بلند شود. میان آنان رسمی عام است که چون یکی به دشمن نزدیک شود کلاهش را بر زمین میافکند و در آن شرایط حاضر است جان بدهد و از نقطه ای که کلاهش افتاده واپس ننشیند.

گفته ام که قلندر خیلیان تقریباً همه کشاورزند. امّا اینجا در میان آنان پنج ـ شش خانوار مالدار هم هستند که مانند بسیاری از شبانان کتواز، در بخشی از سال جلگه های یخ بسته شان راگذاشته و به سوی پناهگاههای کمارتفاع در میان کوهها و کرانه های رودگومل میروند. در این میان وانه با اندک جمعیتی که درانی اند و در برابر هجوم جمعیت اضافی مقاومتی نمی کنند، جای مناسبی است. معمولاً پنداشته می شود که مردم زندگی مالداری را گذاشته به کشاورزی روی می آورند و عکس واقعه رُخ نمی دهد؛ امّا در مورد چند خانوار مالدار قلندر خیل نمونهٔ معکوسی از واقعه می بینیم. یکی داستانی می گفت از عمویش که در کتواز ملک و زمین داشت؛ امّا با دختری از یک

خانوادهٔ مالدار و کوچی ازدواج کرد؛ از زندگی کوچیان خوشش آمد. با پولی که از کِشتِ روناس اندوخته بود چند گوسفند خرید و به خویشاوندان کوچی خویش پیوست. باید از زندگی کوچیان خیلی خوشش آمده باشد؛ چون می بینیم که هر سال گروهی از مردمان قلندر خیل به کوچیان می پیوندند. هر تابستان چادرها را دورتر از خیمه بر می افرازند و قلعه چنان خالی می شود که دروازه هایش را می بندند. تمام تابستان را در غژدیها (چادرها) می گذرانند و گاهگاهی پیرامون قلعه می روند. یکی از خبر رسانان می گوید: «این فصل لذّتی فراوان دارد؛ و اگر شادیبخش تر از تنبلی واستراحت زمستان نباشد، با آن برابری تواند کرد». در کنار شبانانی که به گومل می روند، برخی راهشان را تا دامان ادامه می دهند. بازرگانان مقیم نیز با آنان یک جا می شوند وجمعیت معتنابهی را تشکیل می دهند. چنین است آداب و اطوار مردمان کتواز و شاید علیزیانِ زُرمُل و سهاک خروار و همهٔ سلیمان خیل جنوب.

تأثیر روستا در بسیاری از بخشها آشکارتر است. در برخی حتی طرفین ناگزیر به قرارِ جرگه گردن نهاده، روستا را ترک میکنند. در برخی از اقوام هم فیصله ها براساس معیارهای مردمی و جمهوری اتخاذ میشود و پیش از صدور فیصله، احساسات هر فرد در نظر گرفته میشود.

در میان مردمان احمدزی که شرق اُوگر و همهٔ بخش جنوبی درهٔ رودکابل تا جلال آباد را در اختیار دارند نیز رسم همین است. با این همه، چون آنان مطبع شاهند، خان تمام بخش که گماشتهٔ دولت است در مقایسه با خانان سلیمان خیل قدرتِ بیشتری دارد و تمام بخش یا خیل دوازده هزار خانوار در تمام امور، او را رئیس میشمارند.

فلزیان چهار «تپهٔ »کابل مردمانی ملایم، منظم و زحمتکش اند؛ همه مطیع شاهند و رعیت خانِ خویش و در پوشاک و آداب واطوار همانند مردمان کابل اند. همهٔ فلزیان مبلغی مالیه می پردازند که به افرادی مختلف تخصیص یافته و اندکی از آن به خزانهٔ سلطنتی می رسد. بخشی به خان می رسد و بخشی به فرمانده سپاه. بخشی معتنابه هم به عبد الرحیم خان تخصیص یافته بود که پس از شورش او دیگر تجدید نشده است.

فلزیان به لحاظ خصایل ویژه در مربوطات سلطنت کابل دومین قبیله به شمار می آیند. در مقایسه با درانیان سرکشتر، با تمدنی کمتر، امّا شجاع و شایستهٔ احترامند. از نظر ظاهر تنومند ترین، خوش سیما ترین و زیبا ترین افغانانند.

#### خروتى

ناهمگونی مردمان خروتی با دیگر مردمان قبیلهٔ [فلزی] اختصاص گزارش ویژهای را در مورد آنان ضروری میسازد؛ چنان که در مورد قبیلهٔ درانی چنین گزارشی به اچکزیان اختصاص یافت. در واقع رفتار و عاداتشان با دیگر برادران هم قبیله تفاوت بسیاری ندارد؛ امّا علایقشان متفاوت است و آنان در واقع جامعه ای تشکیل داده اند که با غلزیان، تنها به نام، پیوسته اند. مردمان خروتی در شرق کتواز در میان شاخه های سلسله کوه سلیمان زندگی میکنند. آنان شاخهٔ اصلی این سلسله را در شرق و شاخه ای که آنان را در شمال از گردیز جدا میکند. در اختیار گرفته اند, مرز غربیشان گومل است.

در جنوب نیز پس از وانه، گومل واقع شده است. ناحیهٔ کوچک اُرگون Oorghoon ـ متملق به تاجیکانی فُرمُلی Foormooles ـ در منطقهٔ خروتی قرار دارد. مردمان خروتی چند جلگه و درهٔ کوچک در اختیار دارند که با کوههای بلند و دشوارگذر از هم جدا شدهاند. چهار شهرک، یا بهتر بگوییم چهار دهکده، دارند که بزرگتر از همه صیرافزا Sirufza تنها پانصد خانه دارد ـ جمعیت خروتیان به پنج تا شش هزار می رسد و بیشترشان کشاورزند. منطقه شان هرچند غنی تر از کتواز است، سالی یک فصل محصول می دهد و سه ماه زمستان زیر برف پنهان است. در شخمزنی از گاو نر استفاده می کنند. با توجه به طبیعت منطقه نگهداری بُز را بر گوسفند ترجیح می دهند. در جلگه ها تعدادی شتر نیز دارند.

اینان در بسیاری از ویژگیها به سلیمان خیل جنوب همانندند. همهٔ خیل تحت فرمان یک خان موروثی متحدند که هرچند قدرتش اندک یا هیچ است، ولی بزرگ و محترمش می دارند. ملکان روستاها نیز اختیارات بسیاری ندارند، امّا چون مردم ناگزیر باید دعاوی را به جرگه عرض کنند، اتوانی ملکان چندان احساس نمی شود. یک منبع مُعتبر گزارش داده است، که آنان در انتخاب ملک به ثروت و محبویت او بیش از رابطهٔ نژادی اهمیت می دهند، که من باور نمی کنم؛ زیرا مخالف رسم و رواج افغانان است. من در وضع مردمان خروتی نشانی چشم پوشی از این برتری موروثی را ندیده ام. آنان غالباً با همسایگان سرکش خویش، یعنی اقوام وزیری و جدران و همچنان با قوم فرملی، که محتملاً بسیار مهذب تر از خودشان است، در جنگند. در جنگ اخیر که با یک قتل با قوم فرملی، که محتملاً بسیار مهذب تر از خودشان است، در جنگند. در جنگ اخیر که با یک قتل با قوم فرملی، که محتملاً بسیار مهذب تر از خودشان است، در جنگ ما نه برای قدرت است و نه

شوكت، بلكه به خاطر خون است».

خووتیان در هوای سرد زمستان بیکارند، حتی هیزمشان را در پاییز ذخیره میکنند. تنها مشغولیتشان برفرویی بامها و راهگشایی از میان برفها از یک خانه به خانهٔ دیگر است. خووتیانِ بینواتر که نمی توانند چهار ماه بیکار بمانند، به نواحی گرمتر می روند و بخش بزرگی از گاوها و شتران قبیله را هم با خود می برند. آنان تنها تا درهٔ جنوبی گومل می روند و بهار به منطقهٔ خود بر میگردند، اما بیش از سیصد خانوار سهم زمین خود را گذاشته و مانند قوم ناصری کاملاً کوچی شده اند. از این واقعه دیری نگذشته است و هنوز برخی از نخستین افراد این کوچیان زنده اند. خروتیان این کار را معقول دانسته، می گویند که زمینشان چنان در آغوش کوهها فشرده شده که فراخی نمی پذیرد. همچنان درختان انبوه جلغوزه چنان بر کوهها سایه گسترده است که گیاهی برای علوفهٔ دام سر نمی زند و بسیاری از جمعیتشان چاره ای جز کوچیدن ندارند.

زمین پس از مرگ مالک به حکم شرع میان وارثانش تقسیم میگردد و بتدریج حق هر وارث چنان کم میشود که برای تأمین زندگی او بسنده نیست. ناگزیر بسیاری از خیلها زمین را به برادران گذاشته کوچی میشوند. این کوچیان دیگر هیچ وابستگی با منطقهٔ خروتی ندارند؛ زیرا زمستان را در دامان و تابستان را در نزدیکی غزنی سپری میکنند. امّا جداییشان چنان تازه است که هنوز علایق استوارشان آنان را از خیل خویش نگسته است. چون در راه کوچ فصلی از منطقهٔ (پیشینهٔ) خویش میگذرند، اقوام و خویشاوندان بر آنان گرد میآیند و به آنان توت و جلغوزه تحفه میدهند. کوچیان نیز در برابر از امتعهٔ دامان به آنان سوغات می دهند. آداب و رسوم این کوچیان کاملاً همانند خیل ناصری است که گزارش آن خواهد آمد؛ امّا به لحاظ نیازمندیهای اولیه اینان محروم ترند.

### وردک

مختصری در باب قوم قرد ک بسنده است. پیش از این یاد شد که در غیرب منطقهٔ وردک کوههای پاروپامیز و بر سه جانب دیگر منطقهٔ غلزی واقع شده است. ناحیهٔ وردک یک فرورفتگی تنگ و طولانی است در میان کوههای پاروپامیز و کوههای دیگر که لوگر را از خروار جدا می سازد. رود خانه ای که به خطا آن را رودغزنی می خوانند از جنوب زمینهایشان روان شده در تمام مسیر از مرکز منطقه می گذرد.

قوم وردک همه کشاورز و مردمی آرام و سنگیناند. از شاه کاملاً فرمان میبرند. مالیه میپردازند و سرباز فراهم میآورند. با همسایگان جنگی ندارند استلافاتشان توسط ملایان یا

قاضی گماشتهٔ شاه در لوگر حل و فصل میشود.

### کاک

منطقهٔ کاکر،که هنوز یادی از آن نشده، به وسیلهٔ بلوچان و یا قبایل دورافتادهٔ افغان احاطه شده است که کسب اطلاع در بارهٔ آنان تقریباً میشر نیست و هرچند در مورد بخش شرقی این منطقه اطلاعات مهتی از مسافران به دست آوردهام بازهم این اطلاعات نامشخص است و ناگزیر در مورد کاکران باید از اطلاعات دقیقی که نظیر آن را در مورد دیگر قبایل آوردهایم، بگذریم. مرز شمالی منطقهٔ کاکر، مرز جنوبی منطقهٔ غلزی است. در شمال غرب آن ارفستان، پشین و بخش متعلق به ا چکزیان توبه، در غرب، منطقهٔ بلوچان، درجنوب، منطقهٔ تربنان سیید (اسیین ترین) و در شرق، سلسله کوه سلیمان واقع است که در دامنه هایش قبایل کوچک زندگی میکنند که پیشتر از آنان بیاد كردهايم. همهٔ اين منطقه مربعي را تشكيل مي دهدكه وسعت آن صد ميل است. غرب منطقهٔ كاكر کوهستانی است و برجسته ترین قسمت آن ظاهراً سلسلهای است که از آن یاد کردهام و از شمال به جنوب در میان ۶۸ طول البلد شرقی و ۶۹ طول البلد شرقی امتداد یافته است. در غرب این سلسله نخستین ناحیه منطقه کاکر از سمت شمال سیونه داگ Secoonadaug (جلگهٔ مرتفع، سرد ونامزروع که تنها مناسب چراگاه است) و توبه ـ بخش متعلق به کاکر ـ واقع شده است که هرچند بیشتر کوهستانی است، همانند بخش متعلق به اچکزیان توبه است که پیشتر گزارش یافت. پیشتر به سوی جنوب، این سطح مرتفع پایان می یابد و در میان کوهها دره های بسیار است که مشهور ترین آنها تور مرغه Tor Murgha، برشور Baurshore، نارين Nareen، توگى Togye و هونا Hunna است. اين كوهها پيشتر به سمت جنوب توسط درهٔ باريك بولان از سطح مرتفع كلات جدا شده است. درهٔ برشور در خورگزارش مشروحی است. این دره از سرچشمهٔ رود لوره آغاز میشود و با آن تا دهانهٔ درهٔ پشین امتداد می یابد. این دره از شمال به منطقهٔ مرتفع توبه و از جنوب به کوهها محدود است. بخش بالایی آن تنگ و پوشیده از درختان انبوه است، امّا قسمت پایین آن حیاصلخیز است. کشاورزان در آن زندگی میکنند وهمهٔ محصولات خراسان در آن فراوان است. واگر در این دره مردمان دیگر نبودند میشد آن را بخشی از درهٔ پشین بشماریم؛ زیرا هر دو طبیعت یکسانی دارند. درهٔ هونا به طرف شال باز شده است واز «کوتل» یا گذرگاه چوپر Chupper آغاز می شود که در این بخش، جاده از یک نپهٔ مرتفع به سوی زواره میگذرد.

#### شال

شال نیز در خور گزارش جداگانه ای است؛ زیرا مردمان قوم کاسی از قبیلهٔ کاکر در آن زندگی میکنند، امّا چون این منطقه از جانب احمدشاه در برابر خدمات نصیرخان شاهزادهٔ بلوچ هنگام محاصرهٔ طبس، به او بخشیده شد، دیگر از جملهٔ منطقهٔ افغانان شمرده نمی شود. این ناحیه همانند پشین و سرسبزتر از آن است. قوم کاسی تحت ادارهٔ بلوچان اند ولی از خود خانی دارند. با آنان رفتاری خوب می شود و رو به شکوفایی دارند. دره هایی دیگر که به سوی غرب باز شده اند نه ازجهت ساکنان و نه به خاطر گذرگاههای جاده ها در خور گزارشند و تنها شبانان کاکر زمستان را در آنجا یناه می گیرند.

از کوههای ۶۸ طول البلد شاخه هایی امتداد می یابند که بخش مهم ناحیهٔ واقع در میان آن کوهها و کوههای سلیمان را به چند بخش تقسیم میکنند. ظاهراً یک سلسله از جنوب ژوب Jobe امتداد یافته و آن را از بوری Boree جدا میسازد، امّا تصور نمیکنم که به یکی از شاخه های سلیمان برسد. در جنوب بوری یک سلسلهٔ دیگر در بخشی ممتد، آن را از زواره Zawura تل Tull و چوتیالی جدا ساخته و حد جنوبی کاکر را تشکیل می دهد. درجنوب زواره، تل و چوتیالی Chooteeallee کمربند یهنی از ۴۸° تا کوههای سلیمان امتداد یافته است که مرز افغانستان را به جانب سیوستان تشکیل میدهد. گزارشی شتابنده از بخشهای واقع در میان این سلسله کوهها خواهم داشت که از جنوب آغاز شده به شمال امتداد می بابد و پس از آن دوباره به مناطق شناخته شدهٔ غلزی و درانی خواهیم رسید. امّا پیش از ورود به دل کوهها بهتر است از خیل پونی Ponnee کاکر یادکنم که در سیوی Seewee در جلگه های سپوستان زندگی میکنند. و با کوهها و منطقهٔ بلوچان از بقیهٔ قبیله شان جدا شده و باهم سخت دشمن اند. مسافری که به راه شمال می رود، در نخستین مرحلهٔ سفر از دادر به سیوی وارد میشود. جلگهای خشک است و خاکی سخت دارد، امّا جویبارهایی که از کوهها سرازیر میشوند بخشهایی از آن را بهبود میبخشند و اقلاً پیرامون شهر سیوی زراعت بسیار خوبی دارد. مردم پونی هنوز هم بخشی از ملت افغان را تشکیل میدهند و فرمانداری از جانب شاه بر آنان فرمان میراند. بررسی عواملی که آنان را به اینجا آورده است جالب خواهد بود. استانهای جنوبی هنداز مردمان خیل پونی پُر است.که شاید چند سده پیش (هنگامی که در تاریخ دکن از آنان یاد میشود) به آنجا رفته باشند.

در کوههای شمال سیوی (و همچنان در جنوب کوههای سلیمان) بلوچان زندگی میکنند؛ امّا در کوههای جنوب چوتیالی افغانان مستقل را می یابیم که احتمالاً از بقایای قبیلهٔ لونی Lonee ایا شاید لودی می باشند که روزگای در تاریخ هندشهرت داشتند. تاریخ دلازاک Dilażauk تا حدی بر شکوفایی این قبیله روشنی می اندازد و جالب است که بیشتر قبایل افغان که در روزگاران قدیم در هند صاحب شهرتی بوده اند، از وطن خود تقریباً ناپدید شده اند. طبعاً معلوم می شود که آنان تنها به دلیل فزونی جمعیت (چنانکه یوسفزیان اخیراً به روهیل کند رفته اند) به آنجا نرفته اند؛ بلکه از مراکز اصلیشان رانده و مجبور شده اند تا در ماجراجویها داخل شده و در نتیجه در خارج به شهرت و آوازه برسند.

### زواره، تل و چوتیالی

زواره، تل و چوتیالی را می توان در ای شمرد که به سوی جلگه ای وسعت می یابد. زواره بخش علیای در از نزدیک چوپر به شمال شرق دوژک Dozhuk آغاز می شود. نخست در میان کوهها محدود است؛ اما بزودی گسترش می یابد چندان که قابل زراعت می شود و حتی یکی دو روستا را در خود جا می دهد. تل از آن هم فراختر است و وجود فاصله بین کوهها که آن را از شمال محدود ساخته است امکان پیوستن بوری و چوتیالی را فراهم ساخته است. خاک تل و چوتیالی، مانند خاک سیوی است؛ اما هوایش خوشتر و زراعتش نیز احتمالاً گسترده تر است. بوری نیز غالباً به لحاظ گستردگی و حاصلخیزی با جلگهٔ پشاور مقایسه شده است و من امکان داوری در این مقایسه را ندارم؛ اما می توان گفت که بوری حاصلخیز است و کشاورزی خوبی دارد و جمعیت انبوه آن کشاورزند.

رودی نسبتاً بزرگ در میان بوری به سوی جنوب غرب روان است و زمینها به وسیلهٔ جویبارها و چندین کاریز آبیاری میشود. محصولات و آداب و رسوم منطقه همانند خواسان است، که شرح داده شد؛ اما پوشاکشان همانند هندیان است.

#### ژوب

«هندوباغ» در میان کوههای شمال بوری و کوههای ۶۸ طول البلد واقع و سرچشمهٔ رود ژوب است. رود ژوب از این نقطه میر شمال شرق را می پیماید، تا آنکه در سرماغه با رود گومل یکجا می شود. تصور می کنم که ژوب نخست جوی کوچکی در یک درهٔ تنگ است و هیچگاه به یک نهر نسبتاً بزرگ تبدیل نمی شود؛ امّا در اوایل مسیر از یک جلگهٔ وسیع می گذرد که در آن درختان گز

فراوان است. بخشهایی از آن مزروع و محصولاتش گندم، جو، برنج و برخی حبوبات دیگر است؛ امّا از آن بیشتر به مثابهٔ چراگاه استفاده می شود. برخی از گزارشها مردمان این ناحیه را چادرنشین میخوانند و برخی آن را ناحیهٔ حاصلخیزی میدانند که در آن مزارع و روستاهای بسیاری است. شاید این گزارشهای متضاد نتیجهٔ دیدار گزارشگران از بخشهای مختلف این ناحیهٔ وسیع باشد. مسیر پایین ژوب از میان کوههای خشک [بدون گیاه] پیرامون گومل است که به سلسله کوه سلیمان می پیوندد. درهٔ ژوب در شمال احتمالاً محدود به سلسلهای است که به تصور من حد جنوبی سیونه داغ Seeoona Daugh را تشکیل می دهد. فاصلهٔ میانِ مرز ژوب، بوری و سلسلهٔ سلیمان اقامتگاه هریبال Esote را فراهم می نماید.

کوهها و تپههای مختلف منطقهٔ کاکر به شبانان اختصاص یافته که جمعیتی بسیارند. کوههای غربی این ناحیه ـکه پیشتر هم به آنها اشاره شده ـ درههای بسیار و جلگههای کوچکی دارند که برخی بخوبی زراعت شده و برخی ـ بیشتر ـ خیمه گاه مالداران است.

در قبیلهٔ بزرگی همچون کاکر کمتر می توان توقع داشت که آداب و رسوم یکسانی وجود داشته باشد. این قبیله دست کم به ده خیل و هر خیل به چندین جامعهٔ مستقل تقسیم شده و رئیس با نفوذی بر آنان مسلط نیست. کاکربرشور چنان با ترین همانند است که نیازی به توضیح بیشتر ندارد.

امّا بخش دیگر قبیله راکه میشناسم با آنان که یاد شدهاند شباهت نزدیک ندارند. گزارشی از یک بخش غربی و یک بخش شرقی و ملاحظاتی در مورد خیلهای میانه تصویری از خصوصیات آنان را به دست میدهد.

### كنجوغه

کنچوغه Cunchooghye درهای تنگ برجانب غربی کوه کند Kund است. خاکی حاصلخیز و بیشتر بخشهای آن زراعتی خوب دارد. در بهار همهٔ دره و کوههای پیرامونش سبز و گلزار است و اهالی تا اواخر مشغول کار کشاورزی دو فصل و دامداری خویشند و در سرمای زمستان که گاهی برف دوهفته دوام میکند، نا گزیر بیکارند. درهٔ کوچک کنچوغه بتدریج گسترش یافته، تا بیش از سی میل به سوی جنوب امتداد می یابد. بخش وسیع دره (که به نام اصلی یاد نمی شود) تقریباً چهل یا پنجاه خانه دارد و زراعت پیرامونش خوب است، امّا بیشتر در اختیار شبانان و چراگاه رمه ها است.

## کاکر غرب

همهٔ اهالی کنچوغه بخشی از خیل سونوتیا Sunnuteea اند و منطقه شان در امتداد سرحد غربی

منطقهٔ کاکر، از زاور تا سیونه داگ گسترش می یابد. این خیل بزرگ زیر ادارهٔ یک خان است وخان در میان خیل خویش و یا دست کم در بخش مجاور کنچوفه قدرت بسیاری دارد. اورگوس Oorguss مرکزِ خان دو منزل از آنجا دور تر و نزدیک سرچشمهٔ رودِ ژوب است. قدرت خان از جانب شاه تفویض شده است. هنگامی که نبای خانِ کنونی از تجاوزات ترینان و نافرمانی قوم خویش به تنگ آمده بود ـ آتش به سر نهاده ـ به احمدشاه که در توبه سرگرم شکار بود، شکایت برد. آتش بر سر نهادن در میان برخی از ملل آسیایی نشانهٔ اندوه شدید است ا شاه به شکایتش گوش فرا داد و «رقم» یا فرمانی نوشت و مردم را به اطاعت از خان موظف ساخت و گروهی از سپاهیان را هم به منطقهٔ ترین فرستاد و آن قوم بی درنگ به تجاوزاتشان پایان دادند. و سونوتیان هم که از فرمان شاه و نزدیکی سپاهیان ترسیده بودند، مطبع خان شدند و قدرت او تاکنون برای اخلافش باقی است. امّا شاید که قدرتش منحصر به بخش شمالی منطقه باشد؛ زیرا تهماس (طهماسب)خان که تابع است. امّا شاید که قدرتش منحصر به بخش شمالی منطقه باشد؛ زیرا تهماس (طهماسب)خان که تابع

### تهماس خان

این خانِ رزمنده بیشتر در پی جنگ پیروزمندانه با بلوچان نامآور شده است. بلوچان که از درگیربهای مرزی با قوم کاکر به تنگ آمده بودند سرانجام بر قوم کاکر تاختند وجنگی به وقوع پیوست که صبغهٔ ملّی گرفت. شش هزار بلوچ به فرمان رهبرشان نصیرخان ـ شاهزادهٔ بلوچ ـ گرد آمدند و کاکران که از این تهاجم ترسیده بودند با رمههایشان به دوژک ـ میدانی سنگین در ناحیهٔ بسیار مرتفع کوههای غرب زواره ـ عقب نشستند. این ناحیه را از هر سو صخره ها احاطه کرده و رسیدن به آن دشوار بود. بلوچان که از استحکام ناحیه در بخش شال آگاه بودند، از درهٔ هونا بالا رفتند. از گردنهٔ ۸۶ عبور کرده از زواره گذشتند و به درهٔ تنگی ـ که تنها راه ممکن به سوی دوژک بود ـ پیش رفتند. تهماس خان به سوی دوژک بود محاصره شدند و همه با فاضل خان فرماندهشان به قتل رسیدند. تهماس خان به هرگونهای که به خان محاصره شدند و همه با فاضل خان فرماندهشان به قتل رسیدند. تهماس خان به هرگونهای که به خان سوناتیان بنگرد، در میان افراد خیل از قدرت فراوانی برخوردار است. از خیل درآمدی نمیستاند؛ سوناتیان بنگرد، در میان افراد خیل از قدرت فراوانی برخوردار است. از خیل درآمدی نمیستاند؛ تنها هنگام رفتن به روستاها هدیههایی ـ که برخی با ارزش است ـ می پذیرد و چون زندگی دربازی و سرباز اجیر ندارد، این هدایا با محصول زمینهایش برای او کافی است.

۱- برای کسانی که با رسم عارضین قسطنطنیه نزد وزیر اعظم آشنایی دارند، این موضوع روشن است. شاید افغانان چنین وانمود سازند که از شدت بینوایی در آتش میسوزند.

اکنون که سوناتیان جنگ خارجی ندارند و مالیه هم نمی پردازند و سالهاست که شاه از آنان اسب و سوار نخواسته است، اختیارات خان تنها صرف حل و فصل دعاوی داخلی می شود. حل دعاوی کوچک به عهدهٔ میلکان است. ملک از اختیارات فراوان برخوردار است و به جز اعدام در اجرای هر کیفری آزاد است؛ امّا در هر کاری باید از حمایت بزرگان روستا برخوردار باشد و هیچ کار مهتی را بدون مشورت جرگه انجام نمی دهد. میلک کنچوغه سهم معینی غلّه از هر فرد روستایی میگیرد. با چنین حکومت مقتدری طبیعتاً باید درگیریها اندک و محدود باشد، که در آنها هم سلاح کشنده به کار نمی رود. از دزدی و غارت بندرت خبر می رسد. مردم زندگی آرام و مسالمت آمیزی دارند و چنانکه از کاکری شنیدم، آنان از زندگی بهره می برند و به آن خرسندند.

شبانان در نزدیک کنچوغه در خیمه گاههای کوچک ـ هر یک چهار پنج خیمه ـ در دره و کوههای مجاور پراکندهاند.گاهی به دلیل نبودن علوفه با خیمه گاههای بزرگ یکجا شده، در پی چراگاه به مناطق دیگرکوچ میکنند؛ در حالی که در پراکندگی هر خیمه گاه تنها یک خانوار تشکیل شود.

آنان سرگرمیهای بسیار دارند. مانعی بر سر راهشان نیست. از قید حکومت آزادند، و با این همه، جنایتی در میانشان رخ نمی دهد. رسم و رواج و پوشاک مردمان کنچوغه با درانیان فرقی ندارد و می گویند در تمام خیلهای غربی کاکونیز چنین است. اکنون با گزارش مختصری ازبوری به شرح احوال کاکران شرقی می پردازم.

### کاکر شرق

وسعت و باروری این جلگه و آب و هوای آن پیشتر بیان شده است و اگر چنانکه به من گفته اند گوسفندان هم نه در دشتها، که در زمینهای شخم زده بچرند، باید کشاورزی پیشرفته ای داشته باشد. محصولات آن مانند محصولات نواحی غربی است. میوه های اروپایی هم در آن عمومیت دارد؛ امّا شبدر و روناس د رآن رشد نمی کند و یونجه هم اندک است. شتر کم است و دیگر حیوانات مانند حیوانات نواحی غربی است.

اهالی در خانههای تراسدار در روستاها زندگی میکنند و برخی تبابستان را در «گدول» Cooddoolsهایی در نزدیکی روستاها میگذرانند. خانان در قلعههای کوچک زندگی میکنند.

مردان هنوز کمیس می پوشند؛ امّا یک لُنگی را به جای کلاه، عمامه وار برسر می پیچند و یک لُنگی را هم بر شانه می اندازند. کفشهای پوزه دار ـ چنانکه در هند معمول است ـ می پوشند. پوستین و شنل نمدی رواج کمی دارد و آداب و رسومشان همانند مردمان نواحی غرب است.

در بوری، هر چند که مردمانش همه از یک شاخهٔ خیل ساران Sauraunاند، دوازده جامعهٔ مستقل وجود دارد. هر جامعه چند روستا دارد و هر روستا مشری دارد. با خان بزرگ رابطهای ندارند مگر اینکه جنگی پیش آید و متحد شوند. روستاها غالباً با همدیگر در جنگند. گاهی حل منازعات را به یک میانجی محول می سازند؛ امّا غالباً فیصله با شمشیر است.

قدرتِ خان، در روستا هم اندک است. او برای حلّ اختلافاتی که در پیرامونش اتفاق میافتد، جرگهای منعقد میسازد، اما مسائل دور را میگذارد که خودبهخود حل شوند.

مردمان دیگرجخشهای منطقهٔ کاکر به احتمال همانند مردمان کنچوغه یا بوریاند و این بستگی به نزدیکی آن به شرق یا غرب دارد؛ امّا مردمان نأحیهٔ مرکزی سرکش تر از هر دو هستند.

در اینجا در زمستان جلیقه ای کوتاه و تنگ با یک شلوار نمدی می پوشند و در تابستان از کمر به بالا برهنه اند. این کار در هند غیر عادی نیست، امّا در میان افغانان می تواند دلیل دوری از تمدن ماشد.

میگویند کاکران در برخی از نقاط مانند خیبریان در غارها زندگی میکنند؛ امّا با وجود شباهت در کیفیت زندگی و اقامتگاه در اینجا هم از روحیهٔ غارتگری برکنارند.

شبانان که بیشتر از کشاورزانند، غالباً در خیمه گاههای کوچک مانند غرب ـ پراکندهاند؛ امّا در ژوب در خیمه گاه بزرگی تمرکز دارند که همانند شهرکی متشکل از خیمهها است.

در اینجاگاوهای بسیاری برابر به شمارگوسفندان نگه میدارند. و اگر چتین باشد، آنان یگانه نمونهٔ دامداران سیار در افغانستاناند.

به صورت عموم، بخش اعظم منطقهٔ کاکر، کوهستانی است و قابل کشاورزی نیست. اهالی آن شبانانی جسور و از فنون زندگی بیبهره، امّا ساده، صلحجو و بی آزارند.

## ناصر

قبایلی که تا حال یاد کردیم، همه از خود ملک و زمینی دارند و گزارشهای آنها هم بر همان اساس مرتب شده است. قبیلهٔ ناصر ملک و زمینی ندارد و می توان هرجا از آن یاد کرد. آنان با زندگی خانه به دو شانه با دیگر قبایل فرق عمده دارند که مشاهدات من اندکی برآن روشنبی می افکند.

ناصریان را در بهار در مجموعه های سه ـ چهار خیمه ای در مناطق توخی و هوتکی پراکنده می یابیم. پس از آن، در مجموعه های صد یا دوبست خیمه با رمه هایشان در پی چراگاه روانند و با رسیدن پاییز بار می بندند؛ جرگه می کنند و به سوی جلگه های گرم دامان به راه می افتند. ناصریان در دو بخش از میان سرزمین دشمنان وزیری می گذرند و نوبت حرکت هر بخش توسط خان و مشران تعیین می شود. مقصد معین هر بخش کنزور Kunzoor بر بستر رود گومل است و همهٔ گروهها از ایلاقهای مختلف خواسان مستقیماً به آن سوی رو می آورند. در ابتدای سفر از بیابانهای بر هوتی می گذرند که مجز همراهانشان کسی را نمی بینند. امّا در کنزور همه به هم می رسند. جاده ها پر می شود و پی نظمی به راه می افتد. گروههای متخاصم در این دره گرد می آیند و کشاکش بر سر زود تر گذشتن از گردنهٔ کوهها آغاز می شود. سرانجام در کنزور به مجموعهٔ نامر تب خیمه ها می پیوندند. جمعیت این مجموعه بیش از سی هزار نفر است. رمه ها و گله های گرسنند و شتر و دیگر مایملکشان بیشمار و طبعاً بی نظمی چنین مجموعهٔ عظیمی قابل تصور است. آنان روزها در پی علوفه و هیزم پراکنده می شوند و شبها صداهای مختلفی از گوسفندان و شتران و نمره ها و سرودهای علوفه و هیزم پراکنده می شوند و شبها صداهای مختلفی از گوسفندان و شران و نمره ها و سرودهای علوفه و هیزم پراکنده می شوند و شبها صداهای مختلفی از گوسفندان و شران و نمره ها و سرودهای

ناصریان در این درهٔ خاموش می پیچد. چون همه گرد آیند چلویشتیان تعیین میگردند و مجدداً به سوی دامان پیش می روند.

### جنگ با وزیری

در همین حال وزیریان آمادهٔ پذیرایی آنان شده با دقت و مخفیانه تدارک یک جنگ بی امان را میگیرند.

خیلها در ژرفای کوهها گرد هم می آیند و شاید پیشاهنگی در پشت صخره ای در تجسس و مترضد شنیدن صدای پای تازه واردان باشد. سرانجام صدای ناصریان شنیده می شود. دره پُر از هیاهوی انسان و حیوان می شود؛ اینان همه بر بستر و کرانه های رودگومل جمع می شوند. صدا به گوش وزیریان می رسد و آنان به نواحی تنگ دره ها و راههایی فرود می آیند که تنها آنان آشنایند و بر جمعیت ناصری حمله و رمی گردند یا در سنگرها کمین می کنند تا ناصریان راه گم کرده را پاره پاره کند. این تداییر را به دلایل بیبا کی یا هُشیاری دشمن اتخاذ می کنند. در این مدّت پُرخطر، که یک هفته یا ده روز ادامه می یابد، ناصریان به گونه ای غیرعادی در حال آماده باش اند.

اختیارات چلویشتیان همهٔ دشمنها را تحت الشعاع قرار می دهد. ترتیب حرکت و وسایل دفاع تنظیم می شود و تمام قوم یکپارچه به حرکت در می آیند. گروههای منتخب به حفاظت پیش رُو، جناحها و ساقه می پردازند. دیگر ناصریان گوسفندان و شتران را به پیش می رانند و آمادگی خویش را برای مقابله با حملات دشمن حفظ می کنند. آنان به این آمادگی نیاز دارند؛ زیرا خصومت دیرینه تمایل به تاخت و تاراج را در وزیریان شدت بخشیده است و به هیچ یک از ناصریان که به چنگشان افتد، امان نمی دهند. سرانجام به گذرگاه زرکنی zirkunny می رسند و در جلگههای دامان از مرز صند قطعهٔ معین زمین چادر می زند و به اطراف آن تا جایی که به علوفه احتیاج دارد پیش می رود. خیمه گاههای دایره وار می سازند و جوانات را شبانه در وسط دایره جای می دهند.

### شيوة زيست

در این حال زندگی در بیکاری و یکنواختی میگذرد. تنها دلگرمی و مشغولیتشان در اینجا شکار است که بسیار به آن مشتاقند. همهٔ کارها را زنان انجام میدهند؛ خیمه به پا میکنند، هیزه جمع میکنند؛ آب می آورند و غذا می پزند. مردان بیکار در پی گوسفندان روانند و برای این کار هم معدودی بسنده است. صاحبان استطاعت در این مذت حیواناتشان را به اجاره می سپارند. کرایه چی

یک مرد فقیر را برای همراهی چهارپایان استخدام میکند و یک سوم کرایه را به او میدهد. زنان گشادهرویاند؛ امّا پاکدامنی و آزرمی که ویژهٔ قبایل بدوی است در آنان نیز عمومیّت دارد.

هنگامی که برف بر «تخت سلیمان» آب میشود، بزرگان خیمه گاهها به خیان بزرگ پیام می فرستند تا وقت جرگه را تعیین کند و در روز موعود همه به خیمهٔ خان می روند. وقت حرکت و مسیر معین می شود. چلویشتیان تعیین می گردند. خیمه ها را می کنند و آهنگ خراسان می کنند.

قبیلهٔ ناصر ـ چنانکه دیده شده است ـ کاملاً به گله ها و رمه هایش متکی است. از پشم گوسفندان پارچهٔ خیمه، نمد و جوال می سازند. از پوست آنها پوستین و چیزهای دیگر می دوزند. از شیر میش پنیر، روغن و قروت (کشک) می سازند که خوراک عادیشان است. و گوشت گوسفند تنها خوراک اغنیا است. با محصولات فراهم آمده از گوسفندان و در آمد کرایهٔ شتران برخی از مایحتاجشان را از خارج تهیه می کنند. خیمه ها و دیگر چیزهایی که برای کوچیان اهمیت دارد بر شتر حمل می شود. گوسفندان و شترانشان بسیار است و هر بخش اقتصادشان متناسب با زندگی کوچیانه و نیازمندی علوفهٔ چهارپایان تنظیم شده است. خیمه ها پشمی و سبک است. همهٔ اثاثشان یکی دو دست لباس، چند جوال پشمی و چند ظرف سفالی یا برنجی است.

پوشاکشان حد وسط میان جامهٔ قبایل شرقی وغربی است؛ امّا عمامهٔ بزرگ و سفید، آنان را بیشتر به شرقیان همانند میسازد. سیاه چرده، بدگیل و خُردجثهاند. رفتاری بدویانه و ظاهری خشن و زننده دارند؛ اما مردمی راستکار و بیآزارند.

### حكومت

جمعیت ناصریان را دوازده هزار خانوار گفته اند. حکومتشان همانند حکومت قبایل آزاد است؛ و این وضع برای یک قوم کوچی شگفت آور است، امّا وضعیّت خاص آنان علّت چنین حکومتی را آشکار میسازد. تأثیر عادات کوچیان بر تأسیس حکومت استبدادی از گذشته های دور مورد بحث مورخان جامعهٔ بشری قرار گرفته، وضعیت سیت Scythia های باستان و تاتار Tartary های امروز نظراتشان را تقویت می نماید. امّا این مطالعات و دلایلی که برای تقویت آنها آورده می شود، ظاهراً برگرفته از مطالعهٔ اوضاع جوامعی است که کاملاً مالدارند و در آنها چندین ملّیت آزاد و مشخص زندگی میکنند که افزایش رمه هایشان آنان را مجبور به گسترش حدودشان میسازد و این کار منجر به جنگ می شود و بخشهای مختلف قبیله یکپارچه و متحد شده و تحت یک رهبری مشترک در

می آیند. این استدلال در مورد قبیلهای که در یک منطقهٔ زراعتی زیسته و رمه هایشان در بیابانهای دور تر از مزارع می چرند صدق نمی کند. شاید به همین دلیل است که می بینیم قبیلهٔ ناصر هم از آزادیهای بسیاری دیگر از قبایل افغان برخوردار است. حکومت باثبات و رسوم ملی تأمین کنندهٔ صلح و آرامش است. هنگامی که ساکنند هر فرد زندگی دلخواه خویش را دارد و از قیدوبند حکومت کاملاً آزاد است و تعیین یک چلویشتی موقت برای حفظ امنیت در طول سفر کافی است. وضعیت واقعی رئیس ناصریان برای من حقیقت این نظریه را ثابت می سازد. چون مردم در خیمه گاه گرد آیند تعت ادارهٔ رئیسانشان قرار می گیرند؛ بدون اینکه به خانی بزرگ مراجعه ای داشته باشند و چون در نواحی پراکنده می شود، نیازی به حکومت ندارند و چون عزم کوچ داشته باشند بی درنگ به خان خویش خبر می دهند. چون از منطقهٔ دشمن بگذرند خان به ریاست چلویشتیان تمیین و صاحب اختیارات فوق العاده می شود که مورد احترام یا موجب اندیشهٔ تمام قبیله می گردد. در یک مورد اهمیت خان در سفر هنگامی ثابت شد که جوس خان درئیس کنوتی قبیلهٔ ناصر در یک مورد اهمیت خان در برابر وزیریان یاری کند. قوم در اندیشه افتاده، گفتند که سفر بدون خان ممکن نیست. آنان در تقاضایشان چنان جدی بودند که جرس خان ناچار شد از تصمیمش خان ممکن نیست. آنان در تقاضایشان چنان جدی بودند که جرس خان ناچار شد از تصمیمش خان ممکن نیست. آنان در تقاضایشان چنان جدی بودند که جرس خان ناچار شد از تصمیمش بگذرد و آنان را در کوچ به خراسان همراهی کند.

خان و رئیسان از خانواده های اعیان انتخاب و در صورت نداشتن شایستگی برکنار می شوند. اختلافاتشان توسط ملک (یا میشر) حل می شود. او می تواند ـ بدون مراجعه به جرگه ـ مجرم را اخراج کند. تصمیم حرکت و توقف خیمه گاه نیز با او است. شاید گروه چهار پنج نفری بروند و در موردی به او مشوره دهند امّا اگر او فیصله اش را اعلام کرد، آنان ناگزیر می پذیرند.

ناصریان به شاه مالیه میدهند و این مالیه اکنون به عبدالرحیم خان اختصاص دارد. ظاهراً این عمل مؤید ادعای همنژادی با هوتکیان است. هوتکیان، ناصریان را همسایه میخوانندند نه خویشاوند. برخی آنان را اصلاً بلوچ میدانند؛ امّا آنان به پشتو سخن میگویند و سخت ادعای اصالت افغانی دارند. بررسیها نشان میدهد که ممکن است آنان از نژاد دیگری باشند.

كتا**ب چهارم** ولايتها

با تکمیل گزارش افغانستان ۱ کنون به شرح دیگر ولایتها و توابع سلطنت کابل خواهم پرداخت. در این گزارش باید ترتیب جغرافیایی ـ که بیش از روابط ناهماهنگ آنان با حکومت دُرانی مورد علاقهٔ خوانندگان خواهد بود ـ رعایت شود. به این ترتیب از شمال آغاز می کنم و پس از گزارش بلخ با شرح مناطق ایماق و هزاره به هرات پیش خواهم رفت. از آن جا مسیر جنوب شرقی را به میستان، بلوچستان و سند خواهم پیمود. سپس دو باره به شمال رو خواهم کُرد و به کشمیر و مناطقی که آن درههای معروف را با مناطق اقوام بردرانی پیوند می دهد، خواهم رفت.

پیش از این به دشواریهای اطلاقِ نام ولایت افغان بر ترکستان اشاره کردهام. تعیین وسعت داخل این حدود نیز همینگونه دشوار است. در حال حاضر متصرفات واقعی افغانان در ترکستان محدود به حومهٔ بلخ یعنی نواحی پیوسته به آن است. امّا در واقع توابع بلخ هم در تصرف کسانی است شهر را در تصرف دارند. این نواحی از شمال به آمو، از جنوب به کوههای هندوکش و کوههای پاروپامیز، از شرق به بدخشان وازغرب ـ عموماً ـ به بیابان محدود است. طول این ناحیه، از شرق به غرب نزدیک به دویست و پنجاه میل و عرض آن از شمال به جنوب یکصد تایکصد و بیست میل است. بخش جنوبی ناحیه کوهستانی و پیوسته به هندوکش است. این بخش عموماً سنگی، ولی دارای چند درهٔ خوب و شاداب است.

مجاورت با کوهها ذخیرهٔ آب بخش مرکزی منطقه راکه یک جلگهٔ حاصلخیز است تأمین

١- [منظور مؤلف از نام افغانستان در اينجا مناطق افغاننشين (پشتون نشين) است].

می نماید. بخش شمالی برجانب آمو شنزار و نامزروع است. بخش شرقی ولایت که کوهستانی است بهتر از بخش غربی آن است که هم مرز با بیابان است و طبیعتش نیز با آن همانندی دارد.

سراشیبی سلسله کوههای بزرگ بسیار تُند است و بخش پایینی بلخ، نزدیک آمو بسیار گرمتر و کم ارتفاع تر از آن بخشهای افغانستان است که متصل به دامنهٔ جنوبی کوهها است.

بلخ به پرورش اسبانِ چالاک و قوی شهرت دارد. شمار بسیاری از این اسبان صادر می شود. ولایت به دلایل مختلف به چند ناحیه تقسیم شده است. برخی از این نواحی اگر چه اکنون یکپارچه اند، پیش از این در ادارهٔ حکومتهای مختلف بوده اند و برخی دیگرکه پیشتر متحد بوده اند، اکنون جدا شده اند.

بخشهای موجود - به ترتیب از جانب غرب - عبارتند از میمنه، اندخوی، شبرفان، بلخ خاص (حومهٔ متصل به مرکز)، خُلم، حضوت امام، گُندُز، خوست، اندراب و تالقان. سه بخش نخست کماهمیت و گوچکند و هرچند مجاور بیابان و کمآباند، خاک خوبی دارند و می توان آنها را زیر کشت آورد؛ امّا اکنون شبانان کوچی اُزیک و ترکمان در آنها زندگی میکنند.

بلخ شایستهٔ گزارش مفصلتری است. شهری که نام ناحیه از آن گرفته شده پیشینه ای کهن دارد. یونانیان روزگار اسکندر آن را باختر یا باکترها ـ می نامیدند؛ امّا پیش از آن پایتخت ایران و مقر سلطنت کیخسرو بوده است، که می گویند همان کورش بزرگ است. همهٔ آسیاییان، بلخ را کهنترین شهر دنیا و اُمّالیلاه (مادر شهرها) می دانند. امروز این شهر آن شکوه پیشینه را باخته است. ویرانه هایش هنوز در ناحیه ای وسیع برجاست که دیواری آن را در بر گرفته و گوشه ای از آن هنوز مسکون است. بخشی را پادگان، که مقر حاکم درانی است اشغال کرده و معدودی سهاهیان شاهی و برخی از هنه وان در آن اقامت دارند. پیرامون بلخ هموار و حاصلخبز است. می گویند سیصد و شعمت روستا دارد. و با «هیجده نهر»، که از «بندامیر» و کوههای پاروپامیز می آیند سیراب می شود. گزارش ویژه ای از این نهرها ندارم، امّا باید بزرگ باشند و زمینهای بسیاری با آب آنها زراعت شود. تنها مالیهٔ صالانهٔ یک نهر که از جانب شاه به پسر میرقلیج علی اعطا شده هفتاد هزار رویه، ممادل نه هزار پوند استرلینگ می شود. بخش غربی ناحیه نیزاری انبوه است که هرچند مسافران را می آزارد، نشانهٔ شادایی زمین است؛ امّا شمال بلخ چنین نیست و تاکرانهٔ آمو شنزار و نامزروع است. می آزارد، نشانهٔ شادایی زمین است؛ امّا شمال بلخ چنین نیست و تاکرانهٔ آمو شنزار و نامزروع است. حرکزش تاشهٔ رفان جای مهمی است و در خدوب بلخ بیشتر کوهستانی و نامزروع است. مرکزش تاشهٔ رفان جای مهمی است و در حدود هشت هزار خانه دارد. «حضرت امام» که اکنون وابسته به خُلم است ناحیهای نامساعد و

شنزار است.

گُتگز بیشتر هموار است ولی در بخش جنوبی آن کوههایی از هندوکش امتداد یافته و درههای زیبایی با انواع میوهها دارد. بخش هموار گُنگز نیز حاصلخیز است و با چندین نهری که از هندوکش سرچشمه میگیرند، آبیاری میشود. حومهٔ شهر مانند باغی زراعت شده است و مردمان بسیاری به آنجا میروند. شهرکی زیباست و برابر تاشقرفان وسعت دارد.

خوست Khost و اندراب نواحی کوچک و کوهستانی ولی حاصلخیزند، که بر جانب شمالی هندوکش واقع شده اند. مردمانش تاجیک اند و ارتباطشان با کندز است.

تالقان در شمال شرقی بلخ ناحیهٔ کوهستانی است که تا بدخشان امتداد دارد و حاصلخیز و برجمعیت است.

#### ازبكان

قبیلهٔ حاکم بر بلخ و در واقع بخش عمدهٔ جمعیت به ملتت اُزبک تعلق دارد و شایسته است که بدون توجه به کسانی که در این ناحیه ساکنند، گزارشی از این مردم بیاورم. ویژگیهای محلی را مجدداً یاد خواهم کرد.

ازبکان نخست در حدود اوایل سدهٔ شانزده میلادی از سیر دربا(یا سردریا = سیحون)گذشته بر متصرفات دودمان تیمور لنگ سرازیر شدند و خیلی زود آنان را از بخارا، خوارزم، فرغانه راندند و بیم و هراس را تا دور ترین نقاط امپراتوریشان گسترش دادند. آنان اکنون افزون بر بلخ نواحی خوارزم (یا اُرگنج) و فرغانه را هم در اختیار دارند. شنیده ام که اُزبکان تا آن سوی شرق بلوت تاغ وحتی دست کم تا خُتن حضور دارند، امّا در این مورد اطمینان ندارم. آنان به گروه بزرگ نژادی، که در آسیا، اترک نامیده می شوند، متعلق اند و با مغولان و منچوران ملتی را تشکیل می دهند که ما تاتار در آسیا، اترک نامیده می شوند، متعلق اند و با مغولان و منچوران ملتی را تشکیل می دهند که ما تاتار در آسیا، اثرک نامید، هریک از این بخشها زبان ویژهٔ خود را دارد و زبان تُرکان در تمام غرب آسیا انتشار یافته است.

ازبکان، تاتاران بومی چین تا خُتن و شایدتا قراقروم، قزاقان او دیگر قبایل ماوراء سیردریا بیشتر اهالی قبچاق و کریمیه، ترکمانان و ملّتهای حاکمهٔ امپراتوریهای ایران و تُرک به تُرکی ـک زبان مادریشان است ـ سخن میگویند. برخی واژه های پراکندهٔ این زبان در روسیه و لغات و

۱- این قزّاقان که قبیلهٔ تُرکاند، نباید باکازاخهای دُن و دریاچهٔ سیاه مشبتبه شوند،که از جوامع خود ساختهٔ متشکّل از ملیّتهای همجوارند. اُزیکان قزاقان اخیر یاکازاخ را قزاق ـ اُروس یا اُروس ـ قزاق میخوانند.

اصطلاحاتی در زبانهای کابل و هندوستان یافت می شود. تصور می شود که در تُرکی فرغانی خالص است. زبان تُرکیه با واژه ها و اصطلاحات خارجی در آمیخته و زبان ترکی در ایران از کاربُرد فراوان زبان فارسی توسط فاتحان ترک اثر پذیرفته است. حتی تصور می شود که ازبکان بخارا هم زبان خویش را به بهای یکدست بودن آن غنی ساخته و تصفیه کرده اند.

حکومتهای آزبکان و افغان کاملاً متفاوتند. اقسلاً در بخارا و فرغانه همه چیز در دست فرمانداران است و هیچ نشانهای از حکومت مردمی دیده نمی شود. آثار اشرافیت نیز در آن اندک است. ازبکانی این ممالک به دودمانها و قبیله ها تقسیم شده اند. حتی در میان شبانان خانه به دوش نه اختیارات قضایی است و نه جرگه های قومی و انجمنهای اعیان ـ چنان که در میان افغانان به رفع اختلافات و حلّ مسائل می پردازند ـ وجود دارد. مملکت به نواحیی تقسیم شده که بر هر یک افسری از جانب امیر حکومت می کند. هر ناحیه به نواحی کوچکتر و تحت فرمان افسران کوچکتر است که در است که به اجرای امور قضایی و ستاندن مالیه می پردازند. حکومتهای روستایی چخلان است که در تمام شرق می توان یافت و سرانجام در اینجا در انتخاب رئیس ده یا آق سقال برخی ملاحظات نادی و نفوذ مردمی رعایت می شود. این افسر منتخب به سفارش ثروتمند ترین فرد روستا، از طرف امیر (یا حاکم) گماشته می شود. هرچند که در انتخاب آق سقال ثروت و شایستگی مؤثر طرف امیر (یا حاکم) گماشته می شود. هرچند که در انتخاب آق سقال ثروت و شایستگی مؤثر است، بازهم این مقام تا مدتی دراز در انحصار یک خانواده می ماند. او در واقع بیشتر گماشته و در خدمت روستاییان است تا مأمور شاه، و حکومت و اختیارات مهمی ندارد.

در کنار این افسران کشوری و نشکری کسان دیگری که در میان مردم اهمیتی دارند، «بای» نامیده می شوند، که قدر تشان برخاسته از ثرو تشان است. همین گونه در سپاه همه چیز بسته به انتصاب حکومت است. مینگ باشی، یوزباشی، چورآغاسی (فرماندهان هزار نفری، صد نفری و ده نفری) را می یابیم که نشاندهندهٔ تقسیمات سپاه استبدادی و ارتباطی با تقسیمات قبیله، خیل، روستا و فرماندهان موروثی ندارد.

میگویند در بخارا مردان [نظامی] به دسته های ده نفر تقسیم می شوند که هر دسته یک خیمه، یک سماور و یک شتر دارند. ظاهراً در این ترتیب روابط خانوادگی و آزادی فردی درنظر گرفته نمی شود. تنها اختیارات علما و روحانیون از حکومت نشأت نمی یابد و نفوذ مهتی هم دارند.

اُزبکان هنگام تشرّف به اسلام محتملاً قوانین و سازمانهای معدودی داشتهاند؛ زیرا آنان نظام شریعت اسلامی را بتفصیل و تمام پذیرفتهاند و آن را در همهٔ جوانب حکومت وحتی در امور شخصی راهنما میدانند. مالیه بر طبق دستور قرآن گرفته شده، عُشرِ آن صرف خیرات میگردد، امور قضایی را هم قاضی براساس شریعت اسلامی اجرا میکند. باده نوشی و حتی دود کردنِ تنباکو کاملاً ممنوع است و متخلفان مانند جنایتکاران و راهزنان کیفر میبینند.

پادشاه بخارا را امیرالمؤمنین میخوانند و او بخشی از روز را صرف تدریس علوم دینی صرف می کند و پاس بیشتر شب را به نماز و شبزنده داری می گذراند. پیشنماز مسجد خویش است و در مجالس ترحیم مردمان عادی هم شرکت می کند. قلیچ علی بیگ حاکم بلخ پیوسته در خیابانها پیاده می رود؛ چه، هرگاه سواره باشد، شاید که پایش بالاتر از سرهای مؤمنان راستین قرار گیرد.

دریافت اختلافات عمده میان حکومت اُزیکان و حکومت افغانان دقت و تفکّر میخواهد و اطلاعات من در این مورد چنان اندک است که اگر شایستگی این کار را هم داشته باشم به خود اجازهٔ بررسی این موضوع را نمی دهم. با این همه، بایدگفت عللی که پیشتر به آنها اشاره شده است، مانند قدرت فوق العادهٔ رئیسان تاتار باید عملاً خیلی مؤثر باشد که توانسته است اُزبکان را مطبع سازد و تنها دانستن این که چگونه این قدرت از رئیسان به حکومت منتقل شده دشوار است. در مورد بخارا می دانیم که این امر نتیجهٔ یک کوشش دوامدار است. و از مدتی دراز قبایل و اقوام را پراکنده و مخلوط ساخته اند و رئیسانشان را از مناصبی که آنان را با توجه به پیوندهای نژادی بر مردم مسلط سازد، دور داشته اند. شاید دیگر حکومتهای اُزبک همچنین روشی را به کار گرفته باشند. در مورد چگونگی به کارگیری این وسایل می توان تصوراتی داشت.

ازبکان به مراکز کنونیشان فاتحانه وارد شدند، و نیرویی که رهبرشان در سپاه به دست آورده بود دوام کرد تا آنان که در سپاه بودند به صورت یک ملّت تثبیت شدند. ممکن است ملایان قدرت رهبرشان را تحکیم بخشیده باشند؛ زیرا آنان متحدان حکّام کشورند و در چنین موارد، متحد کسی هستند که قدرتش بیشتر باشد و سرانجام، قلمروی که در دست ازبکان است هموار است و امکان ماندن جوامع مستقل کوچک در آن نیست و تأثیر این عامل در تحکیم قدرت حکومت مرکزی بیش از همه است. این داوری در مورد ازبکانِ مقیم در قلمروهای استوار صدق میکند. مناطق کوهستانی حصار و ناحیهٔ باتلاقی شهرسبز به یک اندازه برای شاه بخارا غیرقابل دسترسیاند، که در نتیجه از قدرت او به دور و تحت ادارهٔ رئیسان قبایل خویش که در همان مناطق زندگی میکند،

۱- با چنین اتحادی قدرت ملایان نیز به وسیلهٔ حکومت تحکیم می یابد. ممکن است عالمان استانبول هم در نتیجهٔ چنین اتحادی چنان قدرتی یافته باشند.

باقی ماندهاند. امّا تمام دولتها علی السویّه مردم را به بردگی میکشند و در تمام ترک نژادان تنها ترکمانان حکومت مردمی دارند.

ازبکان بلخ که در همه چیز همانند ازبکان آن سوی آمویاند در یک مورد خاص با آنان اختلاف دارند؛ اینان به صورت قبایلی تحت فرمان رئیسان نیرومند قبایلند. این ویژگی شاید به دلیل این باشد که کوهها آنان را از حکومتی کابل، که به آن تعلق دارند جدا ساخته و اینکه با دولت رقیب بخارا هم مرزند. این هردو عامل مانع دستاندازی شاه بر حقوق رئیسان محلّی شده است؛ ولی عامّهٔ مردم همچون دیگر نواحی فرمان میبرند.

ازیکان عموماً کوتاه قد و نیرومندند، پیشانی پهن، گونه های برجستهٔ استخوانی، ریش تُنک و چشمان ریز دارند. سیمایشان روشن و شرخوش و مویشان عموماً سیاه است. زیبایی ترکان مکرراً مورد ستایش شاعران فارسی زبان قرار گرفته، ولی آنچه شرح دادیم چندان فوق العاده نیست، مگر اینکه آنان را با تاتاران سیه چرده ای که چشمان تنگ و سیمای نامأنوس دارند مقایسه کنیم.

پوشاکشان عبارت است از پیراهن و شلوار کتان و قبایی که آن را چَپن میخوانند و از پارچهٔ ابریشمی یا پشمی است؛ پارچهای بر کمر میبندند و روی آن هم [در زمستان] پوستین یا نمد می پوشند. در زمستان برخی کلاه پهنی که سجاف پشمی دارد و برخی نوعی کلاه که قلپاق نام دارد به سر دارند، امّا جامهٔ ملّی ایجاب میکند که عمامهٔ سپید بر روی قلپاق بپیچند. پاپوش همه چکمه است. پاپوش ناداران همانند پاپوش کابلیان است، امّا ثروتمندان همیشه مسحی به پا دارند و دیگران تنها در سفر مسحی می پوشند. مسحی از چرم نازک و ملایم و بدون پاشنه و تخت است و هنگام بیرون رفتن باید روی آن کفش پوشید. به جای جوراب همه پایتابه می پیچند. هر مرد کاردی بر کمر آویخته و آتشزنهای نیز همراه دارد آ. زنان هم چکمه به پا دارند و لباسشان همانند مردان است. دستمال ابریشمی به سر می بندند و یک پارچهٔ کتان یا ابریشمی روی آن می اندازند. زیورآلات طلایی ونقرهای دارند و مویشان به صورت گیسهای بافته واز وسط سر آویخته است.

صبحانه شان نان و چای است و نان را خلاف معمول آسیا تا دو هفته نگه می دارند. چایشان جوشانیده ای از برگها است. شیر و کره ـ یا بیشتر روغن گوسفند ـ هم می خورند. شکر تنها به اغنیا

<sup>1 -</sup> an apearance scurcely human

۲- تستوریر سیمای ازبکسان نسزدیک شهرها را نشسان مسیدهد. سیما و رخساره شبیه وردان زی Wardaunzey نزدیسک بخارا است که پدرش آزیک و مادرش سیده بودهاند. البته یک ازبک خالص سیمایی خشن تر دارد و بیابانگردان جامهٔ زمخت تر می پوشند.

می رسد. غذای مفصل را شام صرف می کنند که پلو، گوشت وخورش مانند غذای افغانان است. البته اغنیا خورشهای متنوعی دارند. ازبکان گوشت اسب را بسیار خوش دارند، ولی چون گران است به گوشت گاو قناعت می کنند. اغنیا برای استفادهٔ گوشت اسب تمام سال آن را می پر ورند، تا فربه شود. بینوایان تنها در زمستان از چنین خوراکیها بهره مند می شوند. نوشابهٔ ملیشان قییز مانند ششر را بعد از ظهر در مشک مانند مشک آب دریخته و می گذارند که تا ساعت دو یا سه بامداد روز بعد بماند. سپس آن را اقلاً تا صبح به هم می زنند، اما هرچه بیشتر بماند بهتر است. این نوشابه سپیدوش و ترش است و در دو ماه پایان تابستان فراوان یافت می شود و برای کسانی که میسر است از آن بسیار می نوشند. قییز خرید و فروش نمی شود و برای کسانی میسر است که مادیان کافی داشته باشند. نوشیدنی دیگر بوزه نام دارد و ارزانتر است، اما نوشیدنش شدیداً ممنوع است. بوزه از تختر حبوبات مخصوصاً ارزن دارد و ارزانتر است، اما نوشیدنی دی آمیو است. بوزه از این مشروبات عموماً مردمانی متین و عربستان هم معروف است. آزبکان با وجود استفاده از این مشروبات عموماً مردمانی متین و موقر ند.

برخی از اُزیکان در خانه ها و برخی در خیمه گاهها زندگی میکنند. خانه ها، روستاها و شهرهایشان همانند خانه ها، روستاها و شهرهای افغانان است ولی خیمه ها متفاوتند. خیمهٔ اُزیکان «خِرگاه» نامیده می شود که ظاهراً در تمام مناطق تاتار ، بخشی از ایران و حتی در بخشی از چین هم رایج است. خرگاه گرد است و با توفال و ترکه های باریک شبکه کاری شده و روی آن را با نمی سیاه یا خاکستری می پوشند. سقف آن با چارچوب ـ که با تخته یا چوبِ گردی در وسط محکم می شود، به صورت گنبدی در می آید. خرگاه هم از نگاه گرما و هم حفاظ بهتر از خیمه سیاه افغانان است. ترکان آن را عموماً قراأئیو (خانه سیاه) و خیمه گاه را ایوال می نامند که متشکل از بیست تا پنجاه خیمه است.

بسیاری از بخاراییان در خیمه ها زندگی میکنند و ناگزیر به دنبال چراگاه روانند؛ زیرا سرزمینشان ترکیبی از بیابانهای بی حاصل است.

فرفانه سرزمینی حاصلخیز است و آبش از کوههای مجاور تأمین می شود و کمتر قبایل خانه به دوش دارد. در محوارزم و نواحی میان بخارا و دریای خزر قبایل خانه به دوش بسیارند. امّا در بلخ شمارشان از شمار مقیمان (خانه داران) بسیار کمتر است. آنان اسب و شتر می پرورند و چندان

اسب دارند که در ترکستان کمتر کسی را پیاده می توان دید. دریوزه گر هم سوار بر اسب است یا دست کم شتر یا خری دارد. طبعاً ازبکان سوارکاران جلدی دارند که تاخت و تاراجشان را آوازهای است. اسلحه شان نیزهٔ سنگین و بلند و سپری است. معدودی از آنان شمشیر هم دارند؛ امّا دارای چند دشنهٔ بلند و کاردند.

در جنگها با هم سخت غریو میکشند و افغانانی که با آنان درگیر شده اند این غریوها را هراسانگیز توصیف میکنند. آزبکان سپاه را به سه بخش تقسیم میکنند؛ طوری که بتوانند دوبار جمع شوند و سومین بار شکست کامل است. آنان سپاهیان خوبی اند و در برابر گرسنگی، تشنگی و ماندگی پایداری شگفت آوری دارند.

بیرحم و نامتمدن دانستنشان درست نیست و این نظر شاید از یکی پنداشتنشان با کلموکان و دیگر قبایل بدوی تاتار، که در مبان اُزیکان و روساناند، پیدا شده باشد؛ یا منابعی که اطلاعات ما را فراهم می آورند، چنین توصیف کردهاند. شاید رسم بردهداری و بردهفروشی باعث باور نفرتانگیزی نسبت به آنان شده باشد. متأسفانه این رواج نفرتانگیز منحصر به اُزیکان نیست. بیگمان، قوانین جنگیشان بسیار وحشیانه است. هرگز دشمن را امان نمی دهند، مگر کافر و شیعه [۱] بیگمان، قوانین جنگیشان بسیار وحشیانه است. هرگز دشمن را امان نمی دهند، مگر کافر و شیعه از که می تواند برده وار بفروشند. آدم در بخارا مانند حیوان به فروش می رسد. ازجهات دیگر براساس منابع اطلاعاتی من که هم از مسافران افغان و هم از تاجیکان بلخ و بخارا دریافت کرده ام ازبکان مانند همهٔ آسیاییان مردمان خوبی هستند. می گویند مردمانی بالنسبه صمیمی و درستند. اندک درگیریهای انفرادی دارند، اما قتل بندرت رُخ می دهد. در شرق ممالک معدودی هستند که آرامبخش تر از بخارا باشند. آنانی که ازبکان را تاتاران وحشی سرگردان در نواحی دورافتاده و ناآشنا می پندارند، شگفت زده خواهند شد اگر بیبنند که جمعیت بخارا با پشاور همسری می کند و از این نظر جز لندن بر همهٔ شهرهای انگلستان مقدم است.

بخارا چندین مدرسه دارد که هر یک برای شصت تا ششصد طلبه دارای تسهیلات است . مستمری طلبه از طرف شاه یا سازمانهای خصوصی پرداخت می شود. بخارا کاروانسراهای

۱- مثلاً مدرمهٔ کوکلتاش سیصد حجره ـ هر حجره باگنجایش دو طلبه ـ دارد. اطلاعات مربوط به مدارس و دیگر موضوعات در مورد بخارا، در نامهٔ تاریخی ۱۸۱۳م میر عزّت الله نمایندهٔ مقیم بخارا آمده است. البته این مدارس مانند کالجهای اروپا نیستند. دروس مهم آنان الهیات و فقه است و در مطالبی که نزد ما اهمیت دارد، ازبکان بسیار پس مانده تر از افغانان اند. مثلاً پزشکی به عهدهٔ پزشکان سیّاری است که از دیگر ممالک آمده اند و بسیاری از بخاراییان برای تحصیل علم به پشاور می آیند.

متعددی داردکه بازرگانان همهٔ ملّتها در آنها با اشتیاق همدیگر را میبینند و شاه و مردم که بیش از همه به آیین خویش باور دارند، در برابر همهٔ ادیان بردبارند.

# بار دیگر بلخ

اکنون به بلخ بر میگردیم و گزارشی از تاریخ و اوضاع کنونی آن میآوریم. در بلخ مردمانِ تاجیک و عرب هم در کنارِ اُزیکان زندگی میکنند. عربان با آنکه دیگر زبانشان را از یاد بردهاند، با تاجیکان فرق دارند. معدودی هنوز زبان خویش را هم حفظ کردهاند. منابع معتبر تمامِ جمعیت بلخ را یک میلیون نفر میدانند. بلخ به دست نادرشاه افشار فتح شد و ظاهراً بدونِ دشواری بسیار و بی آنجا رود، به دست او افتاد.

بلخ و پیرامونش زیر فرمان شاه است، و همهٔ رئیسان اُزبک آن ولایت هم مطیع شاه هستند. حتی میگویند بدخشان هم باجگزار اوست. رئیس کندز پیش از مرگ احمدشاه یا اندکی پس از جلوس جانشینش سر از یوغ افغان بیرون کشید و در برابر سه لشکری که به مقابلهٔ او فرستاده شده بودند ـبا آنکه سومین سپاه نیرومند تحت فرمان سردار جهان خان برجسته ترین ژنرال احمدشاه بود ـ پیروزمندانه مقاومت کرد. در ۱۷۸۹م که تیمورشاه در بلخ بود، پیش از نبرد بر ضد شاه بخارا، رئیس کندز را به پرداخت باج مجبور ساخت؛ امّا به خاطر اهمیت آن جنگ نتوانست اقدام مؤثری بر ضد او به عمل آورد. بلخ ظاهراً پس از این لشکرکشی از نظر افتاده و بدبختیهای بسیاری را تحمل کرده است. ولایت مورد حمله قرارگرفت و شهر به محاصرهٔ شاه مراد اُزبک درآمد و مدّتی تمام ولایت بجز بلخ و خُلم، به دست اللهوردى خان تازTauz افتاد. اللهوردى خان رئيس يك قبيلهٔ مستقل ازبک ومرکز اصلی او قرغان تپه بر کرانهٔ شمالی آمو بود. قلیج علی بیگ که از طرف حکومت درانی حاكم بلخ بود، از بلخ و خُلم دفاع كرد و مقام مهم از دست رفتهاش را بازيافت. او از اشرافزادگان تُحلم بود واز طرف شاهِ كابل لقب ازبكي آتاليق داشت. حوزهٔ قدرتش نخست محدود بـود ولي شایستگی او موجب شد تا نخست رعبّت سرکش خویش را مطیع ساخت. پس ایبک، غوری، مزار، دره گزو مناطق دیگر را تصرف کرد. سپس در بیرون راندن اللّهوردی تاز سهم مُهِم گرفت و ناحیهٔ حضرت امام را از او بستاند و در کندز دستِ بالا یافت و در تصرف آن مساعدت کرد و با خان کندز خویشاوندی یافت. داودخان با آنکه از قلیچ علی قدرت و منابع بیشتری دارد بسیار تحت نفوذ و به مثایهٔ یکی از معاونان اوست. سیس از قدرت خویش در منطقه واز تمام نفوذش در دربار استفاده برد تا بر حاکم بلخ برتری یابد و چون خادم همیشگی و منید دربارکابل بود، توانست در فرصت مناسبی مقداری از اختیارات حاکم را به خودش منتقل سازد و حتی با جلب رضایت یا تفافل شاه در برابر آن حاکم بایستد.

سرانجام در ۱۸۰۹م برادر زادهٔ شاه، شهزاده عباس که از زندان کابل گریخته بود به حاکم بلخ پناه برد و حاکم به پشتیبانی او برخاست. معلوم است که شاه شجاع آماده بود قلیچ خان را فرمان دهد تا در برابر این مُدّعی سلطنت دست به عملیّات بزنید. همان بود که قلیچ علی بر حاکم تاخت و او را بیرون راند. حاکم دُرانی هنوز بلخ و توابع را در اختیار دارد؛ امّا عمدتاً تحت حمایت قلیچ علی است و دیگر نواحی ولایت، جز تالقان یا تحت فرمان و یا زیر نفوذ او است.

شاه در آمدی از بلخ نمیستاند. عواید و مالیات هزینهٔ بخشش به عالمان، شخصیتهای دینی، مصارف فرماندار بلخ، معاش کهنه نوکران و اشخاص دیگر می شود. «کهنه نوکران» که سیاهیان ویژهٔ بلخاند، نخست برای خدمت دائمی بلخ، در کابل سازمان یافته بودند؛ زیرا مجاورت با بخارا ایجاب می کرد، سیاهی نیرومند در آن نقطه وجود داشته باشد. از آغاز تا کنون کمتر از پنجهزار نفر برای این كار استخدام نشدهاند؛ امّا با وجود پرداخت حقوق پنج توماني (برابر ده پوند) پايين ترين طبقات هم این خدمت را نمی پسندند. بسیاری از آنان به کابل برگشته اند و اکنون شمار کهنه نوکران از هزار خانوار کمتر است. برای آنان به جای حقوق زمین داده می شود که از پدر به پسر میراث می رسد و با علایقی که به این ترتیب پیدا میکنند، خود را تقریباً در ردیف بومیان آنجا میشمرند. روابطشان با شاه بیشتر همانند روابط بنی چریان Janissaries [هرچند این واژه جان نثاری تلفظ میشود ولی ینی چری معروف است اسوریه با باب عالی - [دربار عثمانی] - است و اگر قلیچ علی بیگ شورش کند، امكان اينكه آنان به او بييوندند بيشتر است تا اينكه از حكومت خودشان دفاع كنند. به كمان اغلب، چنین رخدادی پیش نخواهد آمد؛ زیرا قلیچ علی هرچند امیرزادهای مستقل شمرده می شود همیشه به شاه با دیدهٔ احترام مینگرد و تنها فایدهای که از بلخ به شاه میرسد، حفاظت مرز در برابر آزبکان است و محتملاً راضی است که امور بلخ در کف امیری باشد که امنیت و آرامش آن را حفظ کند و خود را عامل شاه بداند. معدودی امیرزادگان در این ناحیهٔ آسیا از شهرتی همچون قلیج علی برخوردارند. مسافری که از هند رهسپار غرب است خیلی پیش از رسیدن به سند ستایش محاسن حکومت او را از کاروانها میشنود و بازرگانانی که از منطقهٔ او میگذرند، همه یکسان از رفتار نیکش در معاف داشتن حقوق گمرکی اموال و محافظت آنان از خطر یاد میکنند. سیاه او تقریباً از دوازده هزار سوار تشکیل شده است، که دو هزار تن را حقوق می دهد و دیگران را زمین داده

است. همچنان او می تواند پنج هزار سوار از کندز فراهم آورد. درآمد او پس از محاسبهٔ هزینهٔ سپاه یک و نیم لک ـ یکصد و پنجاه هزار \_روپیه (در حدود نوزده هزار پوند) است.

پسر بزرگش از جانب شاه حقوق امتیازی نه هزار پوند با لقب «والی بلخ» داشت. او رئیس قبیلهٔ ازبکان موسی تون Moocetun است که بیشترین ساکنانِ نُحلم را تشکیل می دهند. گزارش آتی در مورد او از نامهٔ نمایندهٔ سیاسی دهلی که در صفحات پیش یاد شد، گرفته شده است:

قلیچ علی بیگ نزدیک به شصت سال دارد. مردی خوش سیما و سرخ و سفید است. ریشش عبارت از چند تار موی خاکستری بر چانه است. چشمانش ریز، پیشانیش پهن و پوشاکش همچون ازبکان است. کلاهی به سر دارد که دو عمامه روی آن می پیچد. پیراهن و ردای ازبکی می پوشد و روی آن کمربندی می بندد که بر آن خنجری دراز آویخته است. بر روی همه چَپَن \_ [توعی عبا] \_ از کتان یا پارچهٔ دیگر به رنگ نسبتاً روشن، مثلاً خاکستری یا مانند آن می پوشد. همیشه \_ چنانکه رسم ازبکان است \_ چکمه به پا نمی کند؛ مگر این که سوار باشد. تعلیمی کوتاهی به دست دارد، و بسیار انفیه میکشد. دو ساعت پس از برآمدنی آفتاب، روی قالی بدون متکا و بالش به بارعام می نشیند. مصاحبان نزدیکش، که میخواهد آنان را عزّت دهد، با او روی قالی و دیگر ارباب رجوع بر زمین بدون قالی می نشینند. هرکس وارد شود، پیش از نشستن میگوید: «سلام علیکم» او همهٔ مسایل مربوط به حکومت را خود بررسی میکند و تنها در مسایل شرعی و حقوقی به قاضی مراجعه می شود. دزد را اعدام نمیکند، بلکه او را با دستها از میخی آهنین که بر دیوار بازار \_ به همین کار \_ میوند و خرید و فروش روزانه را بررسی میکند. بارها به کشف گرانفروشان و کمفروشان پرداخته میزند و خرید و فروش روزانه را بررسی میکند. بارها به کشف گرانفروشان و کمفروشان پرداخته میزند و خرید و فروش روزانه را بررسی میکند. بارها به کشف گرانفروشان و کمفروشان پرداخته میزند و بریای جلوگیری از این کار مجازاتی مقرر کرده است.

قلیچ علی بیگ مردی راست، عادل، خوش تبت، بر رعیت مهربان، معقول، با نوکران خوشرفتار و خدمت شناس، مقتصد و مطلع از امور حکومت است. روزانه یکصد فقیر را نبان و آبگوشت می دهد.

کندز متعلق به قبیلهٔ اُزیک قطفن و برئیسش خالداد خان است. او می تواند دوازده هزار سپاهی فراهم آورد و درآمدش در حدود سی هزار پوند است.

تالقان در اختیار یک قبیلهٔ کوچک ولی جنگجوی و مستقل اُزیک است که همسایگانشان ـ مانند اهالی کندز و بدخشان ـ را با تاختهای خویش میآزارند. ناتوانتر از آنند که فتحی کنند و با

روحیه تر از آنند که به فاتحی تسلیم شوند.

میمنه، اندخوی، شبرفان و چند ناحیهٔ کوچک و مستقل دیگر در دست بزرگان تاجیک و اکنون تاجیک نشین اند.

# ایماق و هزاره

گویند که مردمان ایماق و هزاره در کوهستان پاروپامیز، در میان کابل و هرات زندگی میکنند. در شمال آنان اُزیکان و در جنوب درانیان و غلزیان قرار گرفته اند. منطقه شان را ناهموار و کوهستانی گزارش کرده اند. طول منطقهٔ متعلق به هر دو قوم در حدود سیصد میل و عرض آن دویست میل است.

جای تعجب است که در داخل حدود افغانستان و جایی که تقر اصلی افغانان پنداشته می شود، مردمانی را می یاییم که هم در سیما و هم در زبان و آداب و رسوم با آن ملت کاملاً فرق دارند. این تعجب نخست هنگامی که آنان را با همسایگان تُرک ایشان همانند می بینیم رفع می شود؛ اتا چون در می باییم که با آنان هم تفاوتهای مشخصی دارند، بر تعجیمان افزوده می شود. این مردم خود نیز در رفع این ابهام مساعدتی نمی توانند کرد. چون روایتی در باب اصل و نسب خویش ندارند. زبانشان هم که لهجهای از فارسی است ما را هیچ کمکی در پی بردن به اصل و نژاد آنان نمی کند. هرچند که سیمایشان این گمان را به وجود می آورد که اصالت تاتاری داشته باشند و روایتی آنان را زنژاد مغول می پندارد. در واقع تا امروز از آنان به نام مغولان یاد شده و بیشتر اوقات با مغولان و چغتاییان مجاور هرات در آمیخته اند. آنان خود نیز از هم نژادی با کلموکان که اکنون در کابل زندگی میکنند، سخن می گویند و با هر دو قوم مواصلت و خویشاوندی دارند؛ با این همه، آنان زبان مغولان هرات را نمی دانند. ابوالفضل مدعی است که آنان بقایای ارتش منکوخان ((ظاهراً مغولان هرات را نمی دانند. ابوالفضل مدعی است که آنان بقایای ارتش منکوخان ((ظاهراً منکوفاآن)) شاهزادهٔ مغول و نوادهٔ چنگیز و بابر می نگارد که تا روزگار او بسیاری از هزارگان به منکوفاآن) شاهزادهٔ مغول و نوادهٔ چنگیز و بابر می نگارد که تا روزگار او بسیاری از هزارگان به

زبانی مغولی سخن میگفته اند؛ امّا او با یادکردِ هزارهٔ ترکمان مشکل جدیدی ـ [در فهم اصل موضوع]

می آفریند. همچنان که همیشه هزارگان را با توگدربان Togderees یکجا یاد می کند که در
کوهستانها زندگی می کنند و ترکان و ایماقان در جلگه ها ا دلی نیست که مردمان ایماق و هزاره را
یکی ندانیم. هرچند که پس از تشرف به اسلام با درآمدن به فرقه های مختلف از هم جدا شده اند.
مردم ایماق، سنیان سختگیر و مردم هزاره شیعیان سختگیرند. با وجود این تفاوت آشکار بازهم آنان
یکی پنداشته شده اند. البته سیمای تاتاری هر دو قوم، رسم و رواج آنان و داشتن ویژگی حکومت
استبدادی ـ که همه مشخصات نقطهٔ مقابل با افغانان است ـ چنین پنداری را غیرطبیعی جلوه
نمی دهد. با این همه، آنان از جهات دیگر تفاوتهایی دارند که هریک شرحی جداگانه می خواهد و
از ایماقان آغاز می کنیم که در نیمهٔ غربی کوهها زندگی می کنند.

#### ايماق

منطقهٔ ایماق در مقایسه با منطقهٔ هزاره کمتر کوهستانی است. امّا در همین منطقه کوهها بر جانب هرات مرتفع و دارای شیب تُند است. راه از یک سلسله کوهها و درهها میگذرد و بالارفتن به برخی از قله ها چنان دشوار است که باید روندگان با محکم گرفتن ریسمانها به کمک افراد موظف بالا روند. ولی دره ها قابل زراعت است و در آنها گندم، ذُرّت و ارزن کاشته می شود و بادام، انار و توت به صورت خودرو رشد می کند.

بخش شمال غرب این منطقه که در آن جمشیدیان زندگی میکنند از دیگر نقاط هموارتر و حاصلخیزتر است. تپه ها شیبدار و دارای جنگلهای انبوه و دره ها سرسبز است وبا رود مرغاب (یا مارگوس Margus) آبیاری می شود. جنوب منطقه تایمنی دره های سرسبزی دارد. همهٔ این کوهها پُر از چشمه سارها است.

زوربان، سبزار، یا اسفزار را در اختیار دارند. اسفزار جلگهٔ فراخی است در میان کوههایی که درختان صنوبر آنها را پوشیدهاند و در شرق راه فراه ـ هرات واقع و تا حدّی ازدیگر ایماقان جدا افتاده است.

۱- یافتن دلیل وجود شماری از واژگان ترکی در زبان این قبیله دشوار است. زیرا اگر مغول باشند، چرا به تُرکی سخن میگفته اند و اگر زبانشان ترکی بوده است چرا آن را ـ در حالی که در مرز ترکستان زندگی میکنند، از یاد برده اند و چرا زبان فارسی را اختیار کرده اند در حالی که انبوهی از همسایگانشان در شمال به ترکی و در جنوب به پشتو سخن میگویند.

ایماق و هزاره

کلمهٔ ایماق Eimauk را نمی دانم که در ترکستان به کار می رود یا نه؛ امّا در میان تاتاران شرق و شمال بر بخشی از قبیله اطلاق می شود ۱.

### چهار او يماق

صورت دُرُست نام ملّتی که اکنون به گزارشش می پردازم چهار اویماق Chahaur Oeemauk است؛ یعنی چهار قبیله که به بخشهای بیشتری تقسیم شده و اکنون چندین شاخه دارند.

چهار ایماق اصلی عبارتند از تایمنی (یا تیمنی)، هزاره ۲، تیموری و زوری. نخستین بخش این ایماقان شامل دو بخش دیگر قبچاق Kipchauk و دُرزی Durzye نیز هست، و بخش دوم جمشیدی و فیروزکوهی را نیز شامل میگردد. قرائیان حدود تُربت حیدریه در جنوب مشهد را نیز ایماق می شمارند، اما فکر نمی کنم درست باشد.

این شاخه ها همچنان افزایش یافته اند و هر یک زمین جداگانه و رئیس مستقلّی دارند. رئیسان در قلعه های مستحکم اقامت دارند. برخی دارای کاخها و دربارها و خدم و حشم می باشند. بر مردم خویش مالیه می نهند؛ سپاهیان و سوارانِ را تبه گیر دارند. امور قضایی، حتی اختیار مرگ و زندگی و همه اختیارات یک سلطنت مطلقه را در دست دارند. حکومت را به نام شاه به پیش می برند؛ اما هرگز رفتارشان مورد بررسی قرار نگرفته است. اکنون همهٔ ایماقان در خیمه گاههایی زندگی می کنند که آنها را اُرد Orde یا اُردی می مانند. هر یک از این بخشها در ادارهٔ کدخدا و تحت فرمان خان است. خیمه هایشان تقریباً همانند خرگاه تاتاران است؛ امّا تیموریان که بخشی از ایماقان اند خیمه سیاه افغانان را ترجیح می دهند. همهٔ ایماقان گوسفند می پرورند؛ همچنان نسلی اسب کوچک ولی چابک پرورش می دهند که آن را به خارج صادر می کنند. چند روستایی که در این منطقه هست از تاجیکان است.

سیمای ایماقان را خیلی به ایرانیان همانند توصیف میکنند؛ با این همه، پیوسته با ویژگیهای چهرهٔ نژاد تاتار مشخص میگردند. جامه شان در تصویر مشخص گردیده است؛ امّا به جای عمامه بیشتر کلاه پوست بره به سر مینهند. خوراکشان همانند خوراک افغانان است؛ جز اینکه ایماقان

۱- از دوستم سرجان ملکم Sir John Malcom دریافتم که در سوریه قبیلهٔ بزرگی بـوده کـه ایـماق نـامیده میشده واز لارستان آمده و آنجا مقیم شده است و اتابکان ایران از آن جملهاند.

۲- غیر از هزارهای است که پیش از این یاد شد و پسانتر شرح آن خواهد آمد.

۳- از کلمهٔ ترکی اردو به معنای کمپ یا سپاه مشتق شده و ما این کلمه را horde ساخته ایم.

گوشت اسب هم میخورند، و در تهیهٔ نان، آرد یک دانهٔ روغنی به نام خنجک Khunjick را با آرد گندم مخلوط میکنند.

در دیگر مشخصات که شرح آن نیامده همانند افغاناناند؛ امّا حکومتِ استبدادی آنان را آرام و منظم دارد. در جنگها از این قیود رهایند و چنان بیرحمی نشان می دهند که در میان افغانان هرگز شنیده نشده است. از منابع معتبر شنیده ام که اسیر را از پرتگاه انداخته ابه تیر می زنند تاکشته شود. یک زوری به من گفت که خون گرم قربانیانشان را می نوشند و به سر و رویشان می مالند.

ایماقان هرچند مستقیماً تحت ادارهٔ حکومت سیاهبند قرار داشته اند، همیشه تابع هرات بوده اند. بیشترشان هنوز هم مطیع شاهزادهٔ هرات اند. و اگر نیاز افتد سرباز فراهم می آورند و شخصی از آنان مقیم دربار او است و پیوند نزدیکشان را با او حفظ میکنند. امّا دو گروه از ایماقان یعنی تیموری و هزاره اکنون تابع ایران اند؛ چون منطقه شان در غرب هرات واقع شده و ایرانیان آن منطقه را تصرف کرده اند. این منطقه از کوههای پاروپامیز جدا و متشکل از قطعات شنزار و تههای نامزروع است.

تیموربان به سرداری قلیج خان مدتهاست که منطقه شان را در اختیار گرفته اند. در مقابل، هزارگان که در جنگ با تیموری شده بودند، اخیراً توسط محمود به منطقهٔ کنونی فرستاده شده اند. رئیسشان محمد خان داز شاهان کابل لقب بیگلربیگی یافته و تحت ادارهٔ ایرانیان نیز این لقب را حفظ کرده است. این قبیله در سیما، پوشاک و رسم و رواج همانند ازبکان اند و با دیگر ایماقان فرق بارز دارند. به این همانندی می بالند و رئیسشان با دقت روابطش را با دربار بخارا حفظ کرده است.

پیشتر اشاره کردم که این ایماق ایعنی ایماق هزاره از از نباید با هزارگان شرق کوههای پاروپامیز یکی بدانیم اتا هر چند که آنان اکنون جدایند، بیگمان ایماق و هزاره از یک اصل ونسب برخاسته اند وشاید نام هر دو قبیلهٔ هزاره از یک منبع گرفته شده باشد .

بهترین گزارشهایی که از جمعیّت ایماقان ـ جزگروههای که همین اکنون یاد شدند ـ در اختیار دارم، نشان میدهد که آنان در حدود چهار صد هزار تا چهارصدو پنجاه هزار نفرند. البـته ایـن گزارشها نه کامل و نه متقناند.

۱- این عادت مغولان بوده که در نواحی مفتوحه انجام می داده اند.

۳- سپاه تاتار یکانهایش را به گروههای هزار نفری تقسیم میکرده و شاید بخشی از این سپاه در منطقهٔ مفتوحه مانده و ملت هزاره را تشکیل داده باشد.

#### هزاره

منطقهٔ هزاره ناهموارتر از منطقهٔ ایماق است. نامزروع بودن خاک و دشواری اقلیم هر دو به یک اندازه منطقه را برای زراعت نامساعد میسازد. اندک حبوبی که بر درههای تنگ بذرافشانی می شود پیش از به پایان رسیدنِ تابستانِ کوتاه به دست می آید و بخشی از ارزاق این جمعیت قلیل را تأمین می نماید؛ امّا خوراک آنان بیشتر از گوشتِ ـگاو، گوسفند واسب ـ و پنیر و دیگر لبنیات است.

هزارگان بیشتر در خانه های کاهگلی زندگی میکنند که تاکمر در دامنهٔ کوهها فرو رفته است. تصویر ۱۲ لباس یک هزاره را نشان می دهد که یکی از اجزای مشخص آن پایتابه است که مانند ازبکان بر ساق خویش می پیچند ۱. زنان روپوش بلند پشمی می پوشند و چکمه هایی از پوست نرم گوسفندی دارند که تا زانو می رسد. کلاهشان چسبیده برسر و حاشیهٔ آن برگشته است و شاخه ای از عقب سر آویزان است که تاکمر می رسد. زنان و مردان هر دو شدیداً قیافهٔ تماتاری دارند امّا نیرومند تر و فربه تر از آناند.

زنان غالباً خوشگلند و آنچه در یک قبیلهٔ تقریباً بدوی حیرت انگیز است برتری زنان است که نمونهٔ آن را نمی توان در ممالک مجاور یافت. خانم، کار خانه، نگهداری اموال و تشریفات میزبانی را انجام می دهد و شوهر در همهٔ مسائل خویش با او مشورت می کند. زنان هرگز کُتک نمی خورند و روی نمی پوشند. از آزادی زنان اقوال مختلفی شنیده ام.

زنان و مردان بیشتر وقت خویش را صرف نشستن دور اجاقی خانه می نمایند. همه آواز خوانان و گیتار نوازانِ خوبی هستند و بسیاری شاعرند. مردان ساعتها می نشینند و با هم بداهتا افسانه می سازند و سرگرمیشان در بیرون شکار، صید آهو و مسابقه است. نقطه ای از زمین را برای چنین سرگرمیها می روبند و بر اسبان برهنه سوار می شوند. جایزهٔ مسابقه غالباً چندین گوسفند، گاو یا چند لباس است. با همین شروط به نشانه زنی هم می پردازند.

همه در تیراندازی و نشانه زنی ماهرند. هر مرد یک تفنگ فتیله ای دارد. دیگر جنگ افزارشان عبارت است از شمشیر ایرانی، یک خنجر باریک و بلند با غلاف چوبی و گاهی نیزه.

هزارگان بسیار احساساتی، تحریک پذیر و متلون مزاجند. پس از یک ساعت دلجویی و

۱- تصویر کریم هزاره است که خدمتکار من و مردی بشاش و خوش برخورد بود.

مسالمت تنها یک سخن کافی است که آنان را برانگیزد و با شما قهر کنند. از گرم مزاجیشان که بگذریم مردمانی خوبند: خوش مشرب، خوش سخن، خوش طبع و مهمان نواز. از سادگیشان داستانهای بسیار نقل میکنند. همین مثال کافی است که عقیده دارند قد شاه کابل به بلندای بُرجِ قلعه است. با این همه، چون آسیایی اند، خالی از خطا نیستند [۱]. حساسیت طبعشان غالباً موجب درگیریشان با همدیگر می شود .

هزارگان در روستاهایی زندگی میکنند که هر یک بیست تا صد خانه دارد. برخی نیز مانندایماقان در خیمههای تاتاری زندگی میکنند. هر روستا برجی بلند برای دفاع دارد که ده دوازده تن در آن میگنجند و پُر از روزنها [برای تیراندازی] است . در هر برج یک دُهُل نهادهاند و هنگام صلح تنها یک نفر در بُرج میماند تا در صورت ضرورت با نواختن دُهُل اعلام خطر نماید. گزارش موردی از گردآمدن هزارگان را چنین شنیدهام:

یکی از این دُهٔلها نواخته شد؛ صدایش از این کوه به آن کوه منعکس گردید و تکرار شد. هزارگان با شتاب مسلح شدند و بیرون تاختند تا سرانجام یک نیروی دو یا سه هزار نفری در یک نقطه گرد آمد.

هر روستا رئیسی محارد که محقی نامیده می شود و یک یا دو کلانتر که آق سفال (ریش سفید) می خوانند و همه تابع سلطاناند. هزارگان به قبیله ها تقسیم شده اند که مهمتر از همه دایزنگی، دایکند، جاغوری و پولادند و هر قبیله را سلطانی است که بر قبیله اش تسلط مطلق دارد. او در امور قضایی و جرایم دارای اختیارات حبس، جریمه وحتی اعدام است. برخی از سلطانان قلعه های خوبی دارند؛ جامه های فاخر می پوشند و خدمتکارانشان جامه هایی آراسته به طلا و نقره دارند. هزارگان همیشه با همدیگر خصومت دارند و به دشواری یک قبیلهٔ هزاره را می توان یافت که با قبیلهٔ مجاور در جنگ نباشد.

جنگهای خارجی نیز دارند. گاهی دو سه سلطان در برابر شاه قیام میکنند ونی هرگز اتّحاد مفید ونیرومندی ندارند. مردی که از جانب زّبتَل خان (از مغولان مجاور هرات که باری فرماندار بامیان بود) مأمور جمع آوری مالیات شده بود به من حکایت کرد که به جرگهٔ بزرگان فرا خوانده شد و به او

۱- افغانان داستانهای بسیاری از قدرت افسونگری برخی از هزارگان نقل میکنند. میگویند به همرکس خیره شوند جگرش آب میشود. چنین افسانه ها در هند و ایران عمومیت دارد و آن را به چندین قبیله نسبت میدهند. شرح مفصل این عملیه در «آیین اکبری» آمده است.

۲-این ساختمانها را اتوپورOttopour یا کارتوپور میگویند که تصور میکنم از ترکی گرفتهاند.

گفتند که فیصله کردهاند تا دیگر مالیهای به حکومت نپردازند واوهم باید پی کارش برود؛، اما همان شب یکی از بزرگان آمد و گفت که او سهمی در این سرکشی ندارد. روز دیگر یکی دو تن دیگر آمدند و سرانجام آن اتحاد از هم پاشید. آنان در سخن متحد می شوند ولی در عمل این اتحاد دوامی نمی یابد. این زینل خان هنگامی که ازجانب شاه زمان حاکم بامیان بود، توپی را بر استوار ترین بخش کوهها بالا برده و مردمان هزاره را به صورت بیسابقه ای زیر فرمان در آورده بود. مردمان هزاره عموماً میان فرمانداریهای فورات و بامیان تقسیم شده و در حال حاضر در اطاعت هیچ حکومتی نیستند. با ایماقان در جنگند و با قلیچ علی خان رهبر ازبکان بلخ دشمنی دارند. قلیچ علی خان بسیاری از هزارگان نزدیک قلمرو خویش را مطیع ساخته است.

هزارگان همه پیروان سرسخت [حضرت] علی اع آند. به افغانان، ایماقان و ازبکان که از فرقهٔ مقابلند به دیدهٔ اکراه می نگرند و هرگاه ستیی به منطقه شان برود، اگر اذیتش نکنند، سبُکش می شمارند. حتی اگر از خودشان یکی به منطقهٔ افغانان بوده باشد، به او بدگمان شده اعتماد نمی کنند و می گویند فاسد شده است .

پس بیهوده نیست که تاجیکان در منطقه شان زندگی نمیکنند و با دیگران هم داد و ستدی ندارند. اندک معامله ای هم که دارند به صورت بارتر Barter (مبادلهٔ جنس به جنس) است: شکر و نمک اجناسی است که از خارج میگیرند و بیشتر مورد نیاز است. در گزارش بالا در میان اقوام هزاره استثنائاتی هست و برخی مانند افغانان دارای حکومت دموکراتیک اند، بخصوص قبیلهٔ گری Gurree که بر جانب هندوکش زندگی میکنند، تفاوتهای مشخصی با دیگر هزارگان دارند. هزارگان در جلگه های اطراف مُقُر، قره باغ و بُحز آن نیز زندگی میکنند و جز از نظرِ قیافه، از همهٔ جهات در جلگه های اطراف مُقر، قره باغ و بُحز آن نیز زندگی میکنند و جز از نظرِ قیافه، از همهٔ جهات در حلگه های اطراف مُقر، قره باغ و بُحز آن نیز زندگی میکنند و جز از نظرِ قیافه، از همهٔ جهات در حلگه های اطراف مُدر باغ و بُحز آن نیز زندگی میکنند و جز از نظرِ قیافه، از همهٔ جهات در حماند تاجیکان اند.

در کابل هزاره بسیار است. پانصد تن در گارد سلطنتی شاملند و دیگران با دسترنج خویش زندگی میکنند. برخی هم چاروادارند.

تعیین جمعیت هزارگان آسان نیست. منطقه شان از منطقهٔ ایماق، اندکی فراختر، ولی کم حاصلتر و کم جمعیت تر است. بر این اساس، تصور نمی کنم از سیصد هزار تا سیصد و پنجاه هزار بیشتر باشند.

۱-کریم که تصویرش در این کتاب آمده ترک مذهب گفته و چون به منطقهاش باز گشته بود، خویشاوندان او را سرزنش می کردند.

### بتهاى باميان

بحث هزاره را نباید بدون یادآوری از دو بُتِ بزرگ بامیان پایان دهم. من تنهاگزارش دو بت را شنیده ام، گرچه میگویند بیشتر است. این دو بت یکی مرد و دیگری زن است. یکی بیست و دیگری دوازده گز (۵۳ متر و ۳۵ متر) ارتفاع دارد. مرد عمامه ای به سر دارد و میگویند یک دست بر دهان و یک دست بر سینه نهاده است. در کوههای اطراف سمجها (مفارهها)ی بسیاری است؛ امتا نشنیده ام که تصویر یا نوشته ای در آنها باشد ا

دانشمندان تاریخ باستان هند، این بُتها را با آیین بودا مربوط میدانند . موقعیت مجسمه ها محل یک پرستشگاه را به یاد میدهد که در وسط شهر مفاره ها واقع شده است چنانکه در کانارا Canara واقع در سالست Salsette [در بمبئی] دیده می شود. اما اطلاعات من برای اظهار نظر در این مورد بمنده نیست.

۱- [ در این مغاره تصویرها و نقشهای بسیار زیبا و رنگی وجود داشت که مترجم آنها را دیده است]. ۲- [اگنون تردید نیست که این دو بُت متعلّق به مدنیت و آیین بودایی است].

### هرات

هرات در قلمرو درانیان است و میبایست در گزارش سرزمینهای درانیان یاد میشد. امّا چون حکومتی جداگانه داشتنه و اکنون تقریباً دولتی مستقل است، آن را شایستهٔ گزارشی ویژه دیدم. هرات، که پیش از این هَرِی نامیده میشد، یکی از باستانی ترین و نامدار ترین شهرهای مشرق زمین است. این نام هنگام هجوم اسکندر کبیر بر همهٔ ولایت اطلاق میشد. روزگاری دراز پایتخت امپراتوری تیموریان بود که از تیمور لنگ برایشان میراث مانده بود. این شهر، پس از تیموریان به دست صفویانی ایران افتاد. در ۱۷۲۵م درانیان آن را تصرف کردند، امّا نادرشاه در ۱۷۳۱ آن را پس گرفت و در ۱۷۴۹م به دست احمد شاه افتاد و تاکنون در اختیار درانیان است.

با توجه به گزارش شهرهای افغان، فرصت اندکی برای سخن گفتن از هرات برایم مانده است؛ شهری که ابنیهٔ باشکوهش بسیار مهم است. در میان این بناها، باید از مسجد جامع بزرگ شهر یاد کنم که بزرگ و باشکوه است و گنبدها و گلدسته هایش با کاشیکاریهای درخشان ـ که در همهٔ ساختمانهای ایران به کار می رود ـ شکوه و عظمتی خاص دارد.

پیرامون شهر خندقی فراخ لبریز از آب چشمه ها است. باره ای بلند از خشت خام دارد و برای استحکام آن خاکریزی در پایین در برابر خندق ساخته شده است. ارگ نظامی در شمال شهر بر تپه ای مشرف بر شهر بنا شده است و دیواری از خشت پخته دارد.

هرات شهری است بزرگ و جمعیتش نزدیک به صد هزار نفر است<sup>۱</sup>. دوسوم این جمعیت را

۱- در گزارشی که در ۱۸۱۰م از این شهر داشتم جمعیت آن را خیلی کم نوشته بودم و رقم کنونی را از

«هراتیان» یا شهریان قدیمی تشکیل میدهند که شیعهاند.

یک دهم جمعیت درانی و دیگران مغول و ایماق اند؛ بامخلوطی از دیگر تازه و اردان که در تمام شهرهای افغانستان هستند.

شهر در جلگهای حاصلخیز قرار گرفته است. این جلگه را رودخانهای، که پیرامونش پسر از روستاهاست، آبیاری میکند و مزارع غلّه آن را فرا گرفته است. مسجدها، آرامگاهها و دیگر بناهای باشکوه در میان باغها، درختزارها و کوههای سر به فلک کشیده پیرامونش زیبایی مناظر طبیعی را دوچندان میسازد. مردمان اطراف شهر در بیشتر مناطق تاجیکاند که مشخصاتشان پیشتر گزارش یافته است و همه شنی اند. در میان دیگر اطرافیان مردمان افغان، ایماق و بلوچ یافت می شوند، همچنان بسیاری از مردمان مغول و چغتایی هنوز در پیرامون شهری زندگی میکنند، که روزگاری مرکز عظمت ملیشان بود.

درآمد هرات به یک میلیون روپیه می رسد که بیش از نیم این مبلغ، صرف هزینهٔ سپاه وانعام شخصیتهای مختلف میشود و آنچه می ماند به خزانهٔ دولت می رود. اتا این درآمد هرگز تکافوی مغارج ولایت را نمی کند و از روزگار شاه زمان مبلغ معینی از کابل می رسد. حقوق سپاه یک رقم کلان مصارف است. غلامان یا گروه نظامیانِ حقوق بگیر دائمی را باری هشت هزار تن شمرده اند. یکانهای ایماق و درانی این نیرو را تکمیل می کنند. روزگاری تقریباً تمام خراسان در این ولایت شامل بوده و حکومت چنان استان مهمی طبعاً یکی از شاهزادگان را می طلبیده است. تیمورشاه در سلطنت پدرش ـ احمد شاه درانی ـ این شهر را در اختیار داشته است. پس حکومت شهر به شاه معمود و پس از او به برادرش شاهزاده حاجی فیروزالدین منتقل شده است. حاجی فیروزالدین درباری جداگانه دارد، که متشکل از برادران جوانتر درانیان و اشرافِ قزلباش دربار کابل است و چون برخی از اشراف درانی و بیشتر بزرگان ایماق در این شهر زندگی می کنند، او می تواند از پیروزی و شکوهمندی برخوردار باشد. از حاجی فیروزالدین به صفت شاهزاده ای ملایم طبع و پیروزی و در عین حال ترسو، یاد می کنند. اتا بر طبق گزارش کاپیتان کریستی Christie او به دلیل متین، و در عین حال ترسو، یاد می کنند. اتا بر طبق گزارش کاپیتان کریستی Christie به دلیل اینکه گوش به مشور تهای یک امامی می دهد، معبوبیت خویش را تا حدّ زیادی باخته است اینکه گوش به مشور تهای یک امامی می دهد، معبوبیت خویش را تا حدّ زیادی باخته است اینکه گوش به مشور تهای یک امامی می دهد، معبوبیت خویش را تا حدّ زیادی باخته است ا

گزارش کاپیتان کریستی Ca.Christie گرفته ام گزارش او مؤید دیگر مطالب گزارش من است. ۱-کریستی مینگارد که این اهامی ترجیح می داد او را مغول بشناسند. وی حسادتِ افغانان را بسیار

شاه بر اختیارات شهزادهٔ هرات قید و نظارتی ندارد و درگیریهای داخلی مملکت هم به استقلال او مساعدت میکند و تا می تواند خود را از این درگیریها برکنار می دارد. تصور میکنم آماده است تا از هر طرفی که بتواند قدرت را به دست گیرد، اطاعت کند؛ امّا به شاه محمود، که برادر تنی او است، و به گروه او، تمایل بیشتری دارد. این موضوع و ترس او از وزیر فتح خان باعث شده است که بارها برای مساعدت گروه او سپاهی را به سرداری پسر خویش بفرستد.

محاصرهٔ هرات به دست ایران در بخش تاریخ بتفصیل بیان شده است. فیروزالدین در آن هنگام تعهد کرد که پنجاه هزار روپیه (شش هزار پوند) پپردازد. شاید او تعهد کرده باشد که هر سال چنین مبلغی پپردازد. شنیده ام که از بیم آمدن سپاه ایران مبلغی از این پول را پرداخته است؛ امّا باجی که ایرانیان ادعای دریافت آن را می دارند، یکی از افسانه هایی است که آنان مشتاقانه می خواهند به وسیلهٔ آن غرور ملیشان را ارضا کنند (۱)

**→** 

برانگیخته است. کریستی همچنان می تویسد که حاجی فیروز این امامی را بهتر از افغانان می نگرد، زیرا او وسیلهٔ خوبی برای به دست آوردن پول به جبر و زور است؛ در حالیکه افغانان زمینداری را بر کار حکومتی ترجیح می دهند و میل ندارند به نظام چپاولگری مساعدت کنند، ولی مغولان به این کار معروفند.

### سيستان

سرزمینی نیست که چون سیستان این همه تو جه علاقه مندان شعر و داستان فارسی را جلب کند و هم جایی نیست که چون سیستان ـ با همهٔ امیدهای برخاسته از ایس ستایشها ـ دیداری چنین نومیدکننده داشته باشد. این به دلیل گزافگویی شاعران نیست؛ بلکه ویرانه ها واطلال و دمنش بیانگر سیستانی است که روزگاری سرسبز وآباد و پر از شهرستانها بوده و در فراخی واهمیت از هیچ شهر آسیا پس نمی مانده است. همچنان شواهد انهدام و انحطاطش کمتر از گواهانِ شکوه پیشینهاش نیست.

سیستان را ببجز در شمال که پیوسته به مرز جنوب غربی منطقهٔ درانی است بیابانهای گسترده و هراسانگیز در برگرفته اند، که هر بادی ابرهایی از شن با خود می آورد و مزارع را تباه می سازد و آهسته آهسته روستاها را فرا می گیرد ا تنها بخشی که هنوز حاصلخیز مانده، کرانه های هلمند و فراهرود و دریاچه ای است که ازجمع شدن آبِ همین رودها پدید آمده است. این دریاچهٔ مهم را جغرافیانگاران دریای دره Durra (یا زره یا زرنگ Dereng) خوانده اند. در کتابهای فارسی گاهی دریای تُوخ Loukh یاد شده و مردمان محل، آن را دریای زور Zoor یا دریای خاجک Khaujek می نامند. تصور می کنم در نواحی مجاور هم نام خاصی نداشته باشد و آن را دریاچه یا دریا می خوانند. از وسعت آن گزارشهای مختلفی شنیده ام. باوری ترین گزارش، محیط آن را دست کم

۱- دهکدهٔ ملاجمفرکه بارها از او یادکردهام مبدّل به بیابان شده واو به همین دلیل سیستان را ترک گفته ا..ت.

یکصد و پنجاه میل تعیین میکند. گزارشها در باب شکل [هندسی] دریاچه هم مختلف است. آب آن گرچه نمکین نیست، شور و بسختی قابل نوشیدن است. از میان دریاچه کوهی سربرافراشته که آن راکوه زور میخوانند وگاهی هم قلعهٔ رستم.

روایات هم از وجود قلعه ای ادراین ناحیه ادر روزگار باستان حکایت دارند. چون کوهی بلند و دامنه دار است و پیرامونش را آبی ژرف احاطه کرده، هنوز هم پناهگاه برخی از اهالی سواحل مقابل است. کرانه های دریاچه تا فاصلهٔ بسیاری نیستان و لوخزار است. سواحل را نیز چنین گیاهانی پوشانیده و مردابها و آبهای ایستاده را شکل داده است. در این ناحیه گلههای گاو مکرر آورده می شوند و گاو چرانان با مردمان اصلی سیستان کاملاً تفاوت دارند. می گویند آنان بالابلند و تنومندند. صورتهای کشیده و چشمان سیاه دارند و سیاه چرده و نازیبایند. تقریباً برهنه آمد و شد میکنند و اقامتشان در کلبههای حصیری است و در کنارگاو چرانی در نیزارهای دریاچه به شکار و ماهیگیری می پردازند. در نزدیکی این بیشه ها و نیستانها گیاهان، حبوبات و درخت گز - چنانکه در درهٔ تنگ محل جریان رود هلمند و محتملاً در کرانه های فراهرود - وجود دارد. دیگر بخشهای منطقه تقریباً بیابان است و مانند همهٔ بیابانها در آن علوفهٔ شتر بیافت می شود و اینجا و آنجا منطقه تقریباً بیابان است و مانند همهٔ بیابانها در آن علوفهٔ شتر بیافت می شود و اینجا و آنجا چاههایی برای بلوچان آواره ای که از این حیوانات مراقبت میکنند وجود دارد.

ساکنان اصلی سیستان تاجیکاند و اخیراً اقوام مناطق دیگر را نیز پذیرا شده اند. میگویند در اینجا دو قبیلهٔ مهم شهرکی و سربندی که از اراک ایران (یا عراق عجم) آمده اند، و یک قبیلهٔ بلوچ - خیلی دیرتر از آنان - در شرق سیستان مسکن گزیده اند. تاجیکان و قبیلهٔ پیشگفته کاملاً همانند ایرانیان اند و تفاوتهای اندکی با آنان دارند. رهبر معروف بلوچان - خان جهان - موجب هراس کاروانها و همهٔ مناطق مجاور است. آنان پیشتر چادرنشین بودند؛ در مراتع میزیستند و به چپاولگری می پرداختند؛ امّا اکنون کشاورزان زحمتکش و موقتی شده زی و جام سیستانیان را اختیار کرده اند.

سردار نامدارِ سیستان ملک بهرام کیانی است و خود را از تیرهٔ کیان باستانی و دودمان خاندان شاهی ایران باستان میداند؛ که کورش و دیگر شاهان بزرگایران از آن جملهاند و با مرگ داریوش به دست یونانیان منقرض شدند.

ملک بهرام باسرافرازی از چنین نژادی هنوز شاه خوانده می شود و بالنسبه دربار و دولتی شاهانه دارد. امّا تسلّط او تنها در قلمروکوچک سیستان رسمیت دارد و همهٔ نیرویش کمتر از هزار

تن است. پایتختش جلال آباد نام دارد، که دارای چند هزار سکنه است؛ امّا ویرانه های پیرامون آن در بخش گسترده ای بیانگر گذشتهٔ باشکوه آن است. این خاندان در روزگاری نه چندان دور درخششی داشته اند. رئیس خاندان ـ ملک محمود ـ در آغاز عهد نادرشاه به شهرت رسید و هرچند حاکم تمام خواسان نبود، بر بیشتر بخشهای آن تسلط داشت و سرانجام از نادرشاه شکست خورد و کشته شد و ظاهراً نادر که تمام سیستان را زیر فرمان درآورد حکومت آن را به برادر یا پسر عم ملک محمود سپرد. سلیمان، که در روزگار احمدشاه سردار قوم بود، به اطاعت درانیان درآمد و دختر خویش را به شاه درانی داد. از آن پس کیانیان مالیه ای ناچیز می پردازند و گروهی سرباز برای شاه کابل فراهم می آورند، امّا گاهی اعمال این فرمانبری نیاز به زور دارد. در ۱۸۰۹ یک گروه نظامی به سرداری ملک محمود ـ نوادهٔ ملک محمود ممروف ـ دیده شد. چگونگی رابطهٔ ملک بهرام را با حکومت کنونی نمی دانم، نجز آنکه می دانم شاهزاده کامران با دختر ملک ازدواج کرده است. حکومت کنونی نمی دانم، نوانی داو تابع شاه ایران است. در مورد جمعیت سیستان تخمینی ایرانیان داشت.

## بلوچستان و سند یایان

بلوچستان از شمال با افغانستان و سیستان، از جنوب با دریای هند، از شرق با بیند بالا و سند پایان و از فرب با ایران هممرز است. درازای آن ششصد میل و پهنای آن سیصد میل و بزرگترین بخش آن متعلق به خان کلات است که بخش بزرگتر سیوستان و سطح مرتفع کلات را در بر میگیرد که بخش نخست پست و گرم، دارای خاک خوب، ولی کم آب و بیشتر یک جلگهٔ برهنه و نامزروع است. اما اطراف شهرهای گنداوه Gundawa، دادر Dauder و دیگر شهرها شاداب و مزروع و محصولات آنها مانند محصولات هند است. مردمانش بیشتر جت Juts اند. سطح مرتفع به عکس بلند، سرد، ناهموار و نامزروع است و محصولاتی که در آن به دست می آید، نامرغوبتر از محصولات افغانستان است. مردمانش بلوچان براهویی اند، که با تاجیکان که در اینجا دهوار محصولات افغانستان است. مردمانش بلوچان براهویی اند، که با تاجیکان که در اینجا دهوار از آداب شهرنشینی بدور، ولی مهماننواز، زحمتکش و راستکارند. همچون افغانان به خیلها تقسیم از آداب شهرنشینی بدور، ولی مهماننواز، زحمتکش و راستکارند. همچون افغانان به خیلها تقسیم

۱- پیوند نزدیک میان بلوچستان و کابل گزارشی ویژه میخواهد؛ امّا جغرافیای این بخش آسیا را پیش از این کسانی که اطلاعاتشان بیش از من بوده است، نگاشته اند. ستوان پاتنجر Pottinger و ستوان کریستی Pottinger از جانب سرجان ملکم Sir John Malcom مأمور شدند تا به اکتشافات در بلوچستان و شرق ایران بپردازند؛ ناحیه ای که تا آن روزگار برای اروپاییان ناشناخته بود. آنان این مأموریت را موفقانه به پایان رساندند و به سرجان ملکم ـ در مرافه نزدیک مرز امپراتوری عثمانی ـ پیوستند. چگونگی دشواریها، خستگیها و ماجراهای چنین سفری را می توان تصور کرد. ستوان کریستی، پسانتر، دلیسرانه نیروهای ایرانی را در جنگی بسر ضد روسهافرماندهی کرد؛ انا امیدوارم سفرنامهٔ مفصل او وهمراهانش که سفرشان را با دلیری و استقامت انجام دادند، منشر شده در معرض استفادهٔ همگان قرار گیرد.

شدهاند؛ امّا حکومتِ عمومی سازمانهای داخلیشان را برهم زده است.

نمام نقاط کوهستانی بلوچستان به براهوییان تعلق دارد. در جلگه ها مردمانی از نژاد دیگر ـ که رند نام دارند ـ زندگی میکنند، که شماری از آنان هم در سیستان اند. این دو نژاد گرچه تحت یک نام عمومی بلوچ یاد می شوند، از بسیاری جهات کاملاً با آنان فرق دارند. زبانشان هم با زبان آنان و دیگر شهرهای مجاور تفاوت دارد و چنانکه پنداشته می شود هرگز با عرب پیوندی ندارند.

نصیرخان، آخرین سردار بلوچ، تمام بلوچستان را با اطاعت خویش درآورد؛ اتما متصرفات معمودخان در پی اغتشاشات کوچکتر شده و به صورت محدودهٔ کنونی که پیشتر یاد شد، درآمده است. بخشی از آن هم در پای سطح مرتفع، برجانب غرب و کنارهٔ بیابان کاهش پذیرفته است. درآمد این ناحیه تنها سیصد هزار روپیه با سه هزار پوند است. وی ده هزار سپاهی دارد و هنگام ضرورت می تواند بیست هزار پیاده، اسب سوار یا شترسوار را فرا خواند. او قدرت پادشاهی کابل را به رسمیت می شناسد. مالیهٔ معینی می پردازد و هشت هزار سپاهی ـ به شرطی که در جنگهای داخلی از آنان استفاده نشود ـ فراهم می آورد. شال Shaul با هورن Hurren و داجل العیال (دو ناحیهٔ نزدیک دیرهٔ غازی خان) را احمدشاه درانی به نصیرخان ـ در عوض خدمات او به شرط فراهم ناحیهٔ نزدیک دیرهٔ غازی خدمت در کشمیر ـ بخشید.

#### سند

از سندگزارشی کوتاه می آورم. هنگام اقامت در توابع کابل، اطلاعات مختصری در باب میند فراهم آوردم؛ زیرا در آن وقت یک هیأت بریتانیایی در پایتخت سند بود و دریافته بودم که یکی از آقایان که اطلاعات بیشتری در دست داشت گزارشی منتشر خواهد کرد ۱. در اینجا مقصود از سند ناحیهای، است که در جاهای دیگر با نام سند پایان یا سند شغلی از آن یاد کردهام.

این ناحیه از شمال به شکارپور و بهاولپور، ازشرق به بیابان هندوستان، از غرب به کوهها و تههای بلوچستان از جنوب شرق به کچ و از جنوب به دریا محدود است. مشخصهٔ عمدهٔ ناحیه، رود سند است که آن را به دو بخش تقسیم می کند و ظاهراً بخش جانبِ شرقی رود سند بزرگتر است. بسیاری این ناحیه را به مصر تشبیه کرده اند. چنانکه می توان توصیف یکی را بر دیگری تطبیق نمود: جلگهای هموار و حاصلخیز که بر یک جانب آن کوهها و بر جانبِ دیگر بیابان واقع شده

۱-ستوان پاتنجرکه برخی معلومات مربوط به سند را سرهون او و بسرخی را مدیون ستوان ماکسفیلا L.Maxfield از نیروی دریایی بمبئی هستمکه هیأت سند را همراهی میکرد.

است. رودی بزرگ آن را به بخشهایی تقسیم کرده و بخشی که به دریا می رسد کرانه ها را سیراب و سرسبز می سازد. آب و هوای هر دو گرم و خشک است و در هر دو منطقه بندرت باران می بارد. اتفاقاً اکنون در مصر و سند وضعیت سیاسی نیز همسان است. هر دو مردمان بردبار و تحت ستم قبایل بدوی اند و هر دو به اکراه از سلاطین دور افتاده فرمان می برند. مصر در ساحل دریایی قرار دارد که از یک سو بر حاصلخیز ترین قلمروهای مشرق زمین پهلو می ساید و برجانب دیگر آن بنادر ثروتمند و پرفعالیت اروپا واقع شده است.

فرآورده های مصر مورد نیاز کشورهای اروپ ایی است. همچنان با همهٔ ناشایستگیهای حکومت، شهرهای پرجمعیت، رودخانه های متعدد و محصولات فراوان دارد.

صنعتی اروپا را ندارند و محصولات و احتیاجاتشان فرق اندکی باهم دارند و از همهٔ عوامل ترقی سنعتی اروپا را ندارند و محصولات و احتیاجاتشان فرق اندکی باهم دارند و از همهٔ عوامل ترقی تجارت محرومند. افزون براین، زمینهای حاصلخیز بستر رودخانه بدون استفاده رها شده و باروری آنها صرف گیاهان و بوتههای خودرو میگردد. زمینهای دورتر نیز به حال خویش رها شده و توجهی به آنها معطوف نگردیده است. آسیب این بیاعتنایی در کشاورزی با تجمل پسندی وحشیانهٔ فرمانروایان مضاعف شده است. آنان نواحی وسیعی را از آن خویش ساخته و برای ارضای کامجویی خویش در آنها به شکار جانوران وحشی و پرندگان می پردازند. البته بخشهایی از میند چنین نیست. برخی زمینهای مجاور رود صند یا شاخههای آن کشاورزی شده و با استفاده از باروری طبیعی زمین محصولات هندی در آنها به دست می آید. تمام ناحیهٔ چادوکی Chaudookee که در میان رود سند و یک شاخهٔ مهم آن واقع شده، بسیار حاصلخیز و دارای زراعت خوبی است. این شاخهٔ سند به سوی غرب امتداد می یابد و پس از گسترش یافتن بر ناحیهٔ وسیعی که در فصول مختلف سال یا جهزار و یا دریاچه است، هفتاد میل پس از انشعاب، دوباره به رود اصلی مختلف سال یا جهزار و یا دریاچه است، هفتاد میل پس از انشعاب، دوباره به رود اصلی میوندد.

سند سرزمینی خشک و برهنه است. درختان اندکی ـ از گونهٔ درختان هند ـ دارد. جانورانش نیز قابل یادآوری نیست؛ مجز شترانی که همانجا می چرند و از آنها در آبکشی، گردانیدن آسیاب و دیگر کارها استفاده می شود، امّا کالای بازرگانی سند بیشتر با وسایل آبی حمل و نقل می شود. وسایل بسیاری هم در کار نیست؛ چون برای کالای چنین ناحیهٔ فقیری زورقی که از چند تخته پاره ساخته می شود کافی است.

حیدرآباد پایتخت سند است. شهری بزرگ و بارهدار است که بر روی تیهای صخرهای قرار گرفته است وتصور میکنم جمعیتش نزدیک به هشت هزار تن باشد. تاتا یا پتیالهٔ Tata, Patiala باستان که روزگاری شهری با تجارتی شکوفا بود اینک بسیار به انحطاط گراییده است. امّا هنوز جمعیتش به حدود پانزده هزار می رسد. بسیاری از مردمان این شهر هندویند امّا اکثریت جمعیت ناحیه را مسلمانان تشکیل میدهند. بیند هنگامی که به دست افغانان افتاد توسط شهزادهای از قبیلهٔ كَلْهُر -كه به عقيدة من متعلق به جنوب ايران است، اداره مي شد. عبدالنبي آخرين شهزادة اين دودمان با حکومت نادرست و بیدادگریهایش رعایا را از خود بیزار ساخت و خود به تالپوریان که بیشترین جمعیت نظامی منطقهاش را تشکیل می دادند ـ پیوست. سرانجام رئیس آن قبیله برای خملع وی دست به توطئه ای زد؛ امّا عبدالنبی باخبر شد و همهٔ آنان را از میان برد. این کشتار و جنایت موجب یک قیام آشکار گردید و در نتیجه عبدالنبی از سند بیرون رانده شد. تیمورشاه پس از کوششهای نافرجام، برای رسانیدنِ دوبارهٔ او به قدرت، او را به حکومت لیاگماشت و رئیس تالیوریان را رسماً به حکومت سند منصوب ساخت. عبدالنبی در مقابل، در استان جدید سر به شورش برداشت؛ امّا از سپاهیان شاه شکست خورد و واپسین روزهایش در دیرهٔ حاجی خان، در سند بالا بینوایانه گذاشت. از آن پس سند در تصرف تالپوریان است. همزمان با سفر آخرین هیأت، سند در دست سه برادر بود که منطقه را به سه بخش نابرابر تقسیم کرده بودند، امّا در یک خانه می زیستند و امور حکومت را با هم انجام می دادند. میرفلام علی که بزرگتر از دیگران و کارگردان اصلی حکومت بود، درگذشته، امًا فیصلهٔ جدیدی ـ بدون خونریزی صورت پذیرفته است. بخش کوچکی از ولایت هنوز در دست ميرتارا است كه خويشاوند يا وابستهٔ خاندان كَلهُر است. اين سه سردار ميران يا اميرانِ سند خوانده مى شوند. حكومتشان به نام شاه كابل و انتصابشان به فرمان اوست. امّا از آنجاكه شيعه اند، حكومت خویش را بیش از آنکه مدیون شاه باشند مرهون نیروی خویشند و در دل از حکومت درانیان ناراضیاند. سالانه یک میلیون و پانصد هزار روپیه به حکومت کابل مالیه میدهند. و از روزی که در كابل اغتشاش آغاز شده، آنان هم ـ جز از بيم رسيدن سپاه ـ ماليه نمى پردازند.

شاه شجاع ـ پیش از رسیدن من به پشاور ـ توانسته بود تنها هشت لک [یعنی هشتصدهزار اروپیه از مالیات سند به دست آورد و بقیه را به دلیل بدی فصل و کمی محصولات بخشیده بود. این هشت لک هم وقتی پرداخت شد که شاه شخصاً به مرزهای سند رسید؛ امّا سپاهش، به شمول بلوچان به سرداری محمودخان، در آن وقت بیش از هشت هزار تن نبودند. به گمان من، اطاعت آنان به شاه

محمود بیشتر است.

پوشاک مندیان ردای بلند کتانی، کلاه کتانی قهوه ای، شلوار و آنگی است. مردمان مند دارای قامتی میانه، لاغر ـ ولی نه ضعیف ـ و سیاه چرده تر از همهٔ هندیان اند در همهٔ اطوار و رفتارشان نکتهٔ خاص و قابل ذکری نیست. از بیداد حکومت تباه و نابسامان شده اند. تنها چیزی که مرا هنگام ملاقات با مندیان شگفت زده ساخت کمی اطلاعاتشان بود و کسانی که آنان را خوب می شناسند، می گویند که همهٔ معایب بردگان را در خود دارند. حکامشان هم بدون داشتن حتی یکی از محاسن اقوام بدوی از خشن ترین و بدوی تری مردمانند.

### سند بالا، ملتان، ليا و ...

شکارپور از شرق و غرب به رود سند و بلوچستان، از شمال به منطقهٔ مُزاریان و از جنوب به سند محدود است.

بخشهای نزدیک رود سند حاصلخیز است؛ اما هرقدرکه از رودخانه دورتر میشود خشک و نامزروع میگردد.

شهری است بزرگ، با دیواری گِلی و بدون خندق تقریباً همهٔ مردمانش هندویندکه شکارپوری خوانده میشوند و زبانشان گونهای از زبان هندوستانی است که به نام خودشان یاد میشود.

شکارپور صرافانی ثروتمند دارد و تجارت آن با سرزمین راجپوت، سند، قندهار وپشاور خوب است. صرافان شکارپوری در همهٔ توابع دُرانیان و همهٔ شهرهای ترکستان یافت میشوند.

شمار افغانان در شهر بسیار کم (تقریباً دویست نفر) است و بیشتر اهالی شهر را مردمانِ جَت، بلوچ و معدودی سندی تشکیل می دهند. مالیهای که به شاه پرداخت می شود سه لک (سیصدهزار) روپیه است و حاکم معدودی سرباز نگه می دارد.

قلعهٔ مهم بَکّر Bukkur بر جزیرهای در رود سند واقع شده و متعلق به این ولایت است ولی فرمانداری جداگانه دارد. مُزاریان Mozaurees در شمال شکارپور یک قبیله بلوچ و به عقیدهٔ من وابسته به بخش رِندند. سرزمینشان جنگلی است وکشاورزی آن ضعیف است. تقریباً در یک حالت هرج و مرج زندگی میکنند و با راهزنی و چپاولگری در سند و نواحی مجاور شهرتی بد یافتهاند. دیرهٔ غازی خان در میانِ رودِ سند و بلوچستان در شمال مزاریان واقع شده است. این ناحیه

توسط احمد شاه فتح شد وتصور می کنم به ناحیهٔ مجاور ـ مکل واد ـ که پیشتر گزارش یافت، شباهت دارد، ولی کشاورزی آن بهتر است. مالیهاش کمتر از پنج لک (پانصدهزار) روپیه است و کاملاً مطیع شاه است. شهر تقریباً به وسعت مُلتان ولی بسیار ویرانتر از آن است. و از دگرگونی مکرر حکومتها آسیب دیده است.

ولایت دیرهٔ اسماعیل خان از ناحیهٔ مکلواد . که زمین و محصولاتش پیشتر گزارش یافته . تشکیل شده است. مالیه و دیگر موضوعاتش باگزارش لیاکه اکنون جزئی از آن است خواهد آمد. در جای دیگری یاد کرده ام که زاویهٔ شمال غربی بیابان هندوستان را رود خانه های پنجاب قطع کرده و این قطعات تاجایی که آب به آنها میرسد سرسبز و باقی برهنه و خشکند. بهاولپور، ملتان و لیا که در شرق رودسند و در جنوب کوههای نمک واقع شده اند، دارای چنین خصوصیتی هستند. قلمرو بهاولپور از شمال شرق تا جنوب غرب دویست و هشتاد میل و از شمال غرب به جنوب شرق ـ در پهناور ترین نقاط یکصد و بیست میل است. این ناحیه تا فاصلهٔ معتنابهی در هر دو کرانهٔ رودهای سند، چناب و جیلم سرسبز و حاصلخیز است؛ امّا در فاصلهٔ دور تر در غرب جیلم زمین کم حاصل ولی در شرق کاملاً بیابان است. بهاولپور، احمدپور، سیت پور و اوچ شهرهای مهم این منطقه اند. مستحکم ترین موضع ـ دیره وال ـ دیژی است که استحکامش در گرو بیابانی است که آن را دربر گرفته است. این دژ اقامتگاه رسمی بهاول خان بوده است.

### بهاولپور

مردمان بهاولپور جَت، بلوچ و هندویند. جمعیّت ولایات مجاور نیز چنین ترکیبی دارد؛ ولی هندوان بهاولیور بیشترند.

بهاول خان بیشتر یک حاکم خراجگزار شاه است تا نایبالعکومهٔ او. نیاکانش از روزگار نادرشاه حاکم بودهاند. بهاولخان خود در کودکی به حکومت رسیده و بیش از چهل سال حکومت کرده است. خانوادهاش که داوود پوتر نامیده می شدند از طبقات پایین شکارپور بودند؛ امّا اکنون بهاول خان قرین آرامش بود. می گفتند خزانه ای هنگفت گردآورده ولی رفتارش با مردم معتدل بود، در آمد سالانهاش یک میلیون و پانصد هزار روییه و شمار سپاهیانش بیش از ده هزار تن ـ شامل پنج گردان تفنگدار با تفنگهای ماشه ای ـ بود، که همه لباس مسرتب داشتند. یک کارخانه توپسازی هم داشت؛ همچنان که حاکمان مُلتان و لیا داشتند؛ امّا توپهای بهاولخان با وسایل بهتری حمل می شدند؛ در حالی که وسایل نقلیهٔ دیگر توابع حکومت کابل بسیار خراب بود. او

سالاته یکصد و پنجاه هزار روپیه به شاه می پرداخت. اکنون سه سال است که بهاول خان در گذشته است.

پسر و جانشینش شایستگی اداره و تدبیر پدر را ندارد و با افزایش قدرت سیکان مجاور، با دشواری و خطر روبهرو است.

#### ملتان

بیشترین طول ولایت ملتان یکمدو ده میل و بیشترین عرض آن هفتاد میل است. مناطق نزدیک ژودخانه آباد و دیگر مناطق کمجمعیت است. همه از آزار سیکان در عذابند و چندین دهکدهٔ ویران در پی تاختهای سیکان دهمه جا دیده میشود. کُل درآمد آن پانصد و پنجاه هزار روپیهٔ آن به خزانهٔ شاهی می رود.

نیروی نظامی مُلتان ـ هنگامی که من آنجا بودم ـ در حدود دوهزار تن بودند که در حدود بیست توپ هم داشتند. در حالت اضطرار ده تا دوازده هزار شبه نظامی نیز فراهم میآمدند. حکومت در بدترین صورت ممکن بود. هر نوع درازدستی و تجاوز مستقیم، انحصارگری، خودسری و بیداد سپاهیان و انواع نادرستیهای دیگر مشاهده میشد.

این ولایت دستخوش دگرگونیهای بسیاری بوده است که هنوز هم پایانی برای آنهامتصور نیست. ایرانیان آن را از مغولان گرفتند و با مرگ نادر به دست احمدشاه افتاد. مدت کوتاهی ـ پیش از جنگ پانی پت بازستانیده شد. در دورهٔ بعد دو سال سیکان آن را در تصرف داشتند و از آن پس چندین بار بر این ولایت تاخته اند. اکنون حاکم مُلتان مطیع آنان شده و با پرداخت وجه نقد، ولایت را از تاختِ آنان دور داشته است.

#### U

لیا و دیرهٔ اسماعیل خان هر دو در تصرف محمدخان سدوزی است. لیا پیشتر به بلوچان تعلق داشت و نمی دانم کی درانیان آن را فتح کردند. کرانه های رود سند حاصلخیز و زمینهای دور تر بیابان و شنزار است.

لیا پایتخت است ولی نواب در مُکُّر (= بکهر Bukhur) ـ شهرکی نزدیک رود سند ـ یـا در مانکیره Maunkaira ـ دژی مستحکم در بیابانی ترین ناحیهٔ ولایت ـ زندگی میکند. درآمد هر دو ولایت پانصد هزار روپیه است که سیصد هزار روپیهٔ آن به خزانهٔ شاهی می رود.

محمدخان، دوگردان سپاه ـ با تفنگهای ماشهای ـ پنج هزار اسب خـوب، سـی تـوپ و دو

خمپارهانداز دارد. وی با سیکان ـشاید به دلیل اینکه آن ناحیهٔ مرزی به تاخت نمی ارزد ـ رابطه ای دوستانه برقرار کرده است.

دایرهٔ دین پناه Dauira deen panauh ناحیهٔ کوچکی محصور در داخل قلمرو لیا است و صدو پنجاه هزار روپیه درآمد دارد و بدون مطالبهٔ مالیه به یکی از سرداران درانی بخشیده شده است.

در شمالِ لیاکوههای نمک واقع شده و آن سوی کوهها ناحیهٔ دشوارگذار کوهستانی است که در آن قبایل مخوف زندگی میکنند که طایفهٔ هندی کاتیر Cautires از همه مخوفتر است. این طایفه نه تابع سیکان و نه مطیع شاهِ افغان است.

در شمال کوههای نمک، ناحیهٔ حاصلخیز چچ Chuch و هزاره واقع شده و مسکن هندیانی است که به اسلام مشرّف شده و گوجر Goojer خوانده می شوند و قدرت در دست افغانان جسوری از چند قبیله است که در میان آنانند. در شمال این منطقه قرّم تُور Dramtour یا منطقهٔ جدونان Jadoons (یا گدونان) ـ شاخهٔ قبیلهٔ یوسفزی که گزارش یافت ـ واقع شده است.

در شمال این منطقه، ناحیهٔ جنگلی و کوهستانی تورنال Turnaul قرار دارد که از شمال به پکلی Pukhlee متصل و از آن بسیار وسیعتر است، ولی به آن شباهت دارد و سواتیان در آن زندگی میکنند و در اختیار حاکمی جداگانه است که از سوی شاه تعیین میگردد. همهٔ این سرزمینها در امتداد رود سند واقع شدهاند، امّا در شمال کوههای پوشیده از برف راه را بر ما میبندند. در شرق مناطق قبایل بومبا Bumbas و کوکا Cukkas قرار دارد که منطقهٔ نخست در ادارهٔ دوباراجا مرکزش مظفرآباد است. هر دو قبیله مسلمان اند و منطقه شان متشکل از ناخیهٔ وسیع کوهستانی با گذرگاههای صعب العبور و جنگلهای انبوه است. این منطقه برای درانیان بسیار آهمیّت دارد که تنها از این طریق می توانند روابطشان را با کشمیر حفظ کنند.

# كشمير

درهٔ کشمیر را کوههایی در برگرفته اند که آن را در شمال از تبت کوچک Little Tibet در مشرق از لااخ Laduk در جنوب از پنجاب و در غرب از پکلی جدا می کنند. شاخه ای از کافران سپید از شمال به کشمیر می رسند. راه به کشمیر تنها از هفت گذرگاه است؛ چهار تا از جنوب، یکی از غرب و دو تای دیگر از شمال و از همه بهتر گذرگاه بمبر Bember است. از گذرگاه مظفرآباد یا برامولا، که برجانب افغانستان واقع است بیشتر استفاده می شود. و نمی خواهم با وجود گزارشهای برنیه Bernicr و فوستر Foster ـ که نمی توان گزارشی بهتر از آن نگاشت ـ آن را شرح دهم.

کشمیریان ملّتی مشخّص از نژاد هندویند و در زبان و خصوصیّتها با همهٔ همسایگان فرق کُلی دارند . مردان استوار، زحمتکش و بسیار خوشگذران و در تمام شرق در حیله و نیرنگ معروفند. بخش اعظم جمعیّت را مسلمانان تشکیل میدهند. ابوالفضل یکصدو پنجاه تن از شاهان هندوی کشمیر را (تا سال ۲۹۷ق) نام برده است. در این سال یک خاندان مسلمان کشمیر را تصرف کرد. این خاندان پس از سیصد سال حکومت به اطاعت فرزند بابر درآمد و کشمیر در دست مغولان ماند تا احمدشاه آن را تصرف کرد و هنوز در دست درانیان است. ظاهراً کشمیریان در آغاز اشغال کشورشان توسط درانیان سر به شورش بر میداشتند؛ ولی اکنون با توجه به نیرومندی حکومت کاملاً مطیعند. هیچ کشمیری - بجز سربازان دولتی - اجازهٔ حمل اسلحه در داخل شهر را ندارد. چنین ضابطه ای در اطراف نیست، ولی قدرت رئیسان محلی به تحلیل رفته است. سیاهی متشکل از فافانان و قزلباشان در این دره مستقرند که کفایت جلوگیری از هر شورشی را دارند. حاکم کشمیر

کشمیر کشمیر

قدرتی شاهانه و حکومتی جابرانه دارد. حکومت می تواند از عبور غیرمجاز افراد از گذرگاههای معدود کشمیر جلوگیری کند. جاسوسان بیشمار حکومت در همهٔ طبقات نفوذ دارند و بر کشمیریان هرگونه بیداد می رود. چنین حکومتی خصایل کشمیریان را هرچه بیشتر به فساد می کشاند؛ اتسا طبیعت شادمان آنان اندوه را زایل می سازد.

شهر کشمیر بزرگترین شهر قلمرو درانیان است. و از یکصد و پنجاه هزار تا دویست هزار تن جمعیت دارد. درآمد ناخالص ولایت را چهار میلیون و ششصد و بیست و شش هزار و سیصد روییه، تقریباً معادل پانصد هزار پوند گفته اند. مبلغی که به شاه پرداخت می شود، بسته به قراری است که با حاکم گذاشته شده است. بیشترین مبلغ، دو میلیون و دویست هزار روییه بوده است که هفتصد هزار روییه برای سپاهیان اختصاص یافت و یک میلیون و پانصد هزار روییه به خزانه شاهی رسیده است. بیش از شش لک (ششصدهزار) روییه به نام تیول راجاهای مجاور، سرداران افغان، ملایان، دراویش و فقیران پرداخت شده، بقیه صرف مخارج واقعی یا ادعا شده و تنخواه سازمانهای لشکری و کشوری می گردد. حاکم کشمیر همیشه سپاهی متشکل از چهار هزار و چهارصد سوار و سه هزار و دویست پیاده دارد.

چنین می نماید که افغانان کشمیر کاملاً تغییر خصلت داده سبکسر و خوشگذران شده اند. بسیاری از وضع خویش راضی اند، ولی میهن دوستی، افغانان غرب را از اقامت دراز مدّت در کشمیر باز می دارد. موقعیت دور افتادهٔ کشمیر و قدرت مطلقهٔ فرماندهان غالباً منجر به طفیان و سرکشی شان می شود؛ امّا آنان با وجود استحکامات منطقه زود شکست می خورند. کشمیریان مرد جنگ نیستند و افغانان و قزلباشان در نتیجهٔ وضع زندگی که در کشمیر دارند دلیسری خویش را باخته اند و کمتر میل جدّی به جنگ بر ضد نیروهای شاهی دارند. در حالی که ارتش شاهی از سربازانِ فقیر، ماجراجو و تشنهٔ فراوانیها و شادمانیهای کشمیر متشکل است و می دانند که عقب نشینی برایشان مصیبت بار خواهد بود.

دفع سپاهیان شاه شجاع پیش از این در بحث دیگری بیان شد. کشمیر از آن پس مطیع وزیر فتح خان بر خان شد که بدون مصلحت وزیران، سیکان را به یاری خوانده بود. اکنون برادر وزیر فتح خان بر کشمیر حکومت میکند.

مهمترین محصول کشمیر شال کشم . است که به تمام جهان صادر میشود و میگویند در

شانزده هزار کارگاه بافته می شود و در هر کارگاه سه نفر کار می کنند ۱.

کوههای پیرامون کشمیر، در چندین موضع، اقامتگاه قبایلی است که به نحوی تابع درانیاناند. خانانشان تیولهایی در میان دره ها دارند و همین تیولها آنان را مطیع ساخته است و شماری سرباز برای حاکم فراهم می آورند و هنگامی که حاکم قدرت کافی برای ستاندن مائیه داشته باشد، مالیه می پردازند. با این همه، اطاعتشان نااستوار است. گزارش زیر در مورد خانانی است که من در موردشان اطلاع دارم:

در شمال خانی است که کشمیریان او را راجای «خُرد تبت» یا «تبت زردآلو و دارو» می خوانند. احتمالاً او بخشی از «تبت کوچک» را در دست دارد. آزادخان سپاهی به منطقه فرستاد و نمی دانم که

۱- خلاصهٔ گزارش آقای استراچی Strachey که در این باب چندین بار تحقیق کرده و شالهایی داردک زیر نظر خودش در امرتسر بافته شده است. پیشهوران ازطرف سفارت اجیر شده بودند و در یک خیمهٔ عادی بدون احساس هیچگونه دشواری کارشان را انجام میدادند:

«یک شال نفیس یک دکان را بیش از یک سال مشغول نگه می دارد؛ در حالی که در دکانها در همین مذت شش تا هشت شال تهیه میگردد. تکمیل یک چهارم اینج از یک شال نفیس یک روز را در بر میگیرد. در بیشتر دکانها معمولاً برای این کار سه نفر استخدام میشوند. شالهایی که کار بیشتری وا ایجاب میکنند، در قطمات جداگانه و در دکانهای مختلف ساخته میشوند و این قطعات غالباً باهم سر نمیخورند. دکانها دستگاهی دارند که دو تا چهار تن کارگر بر پشت آن روی نیمکتی مینشینند. برای شالهای ساده دو کارگر کافی است و یک ماکوی باریک به کارگرفته میشود. برای شالهای رنگارنگ سوزنهای چوبی به کار میرود. برای هر نخ سوزنی لازم است و به ماکو نیازی نیست. البته این کار به آهستگی پیش میرود و پیشرفت متناسب با نوع کّار است. استاد بر کارگران تازه کار نظارت دار دو پیش از هر کار جدید در مورد شکل، طرح، نخها ورنگها به آنان توضیح می دهد واگر با نوع کار آشنا باشند، نمونه و نقشهٔ شال را در برابرشان می نهد. در طول مدت کار، جانب درشت پارچهٔ شال بر روی کارگاه است. با وجود این استاد هرگز در کارش اشتباه نمیکند. مزد استاد، روزانه شش تا هشت تیسته و مزد کارگران عادی یک تا چهار پیسه است ( یک پیسهٔ کشمیری در حدود سه ونیم پنی است). بازرگانی که در کار معاملهٔ شال است، معمولاً چندین دکان را ـ در یک محلّ ـ نظارت و اداره میکند. یا اینکه با استادان کار قرار میگذارد و نخهایی که بیشتر خانمها تابیدهاند به آنان میسپارند و سفارشهای لازم را می دهد تا آنان کارشان را حسب تقاضای بازرگان در خانه هایشان انجام دهند. بازرگان شالهای تهیه شده را برای پرداخت عوارض به ادارهٔ گمرگ میبرد و عوارض از روی ارزش شال تمیین میگردد ـ عوارض برابر یک پنجم بهای شال است و پیشتر شالها ناشسته صادر می شوند. در هند شالهای ناشسته را نمی خرند. در امرتسر شالها بهتر از کشمیر شُسته و بستهبندی می شود. بیشتر شالهای صادراتی به غرب ناشسته است. پشم مورد استفادهٔ این شالها از تبت و تاتارستان وارد میگردد. در آنجا بزهایی که این پشم را دارند پرورش می یابند. پشسی که از روداک Rudauk می آورند از همه بهتر است و بهای آن د رکشمیر هر تُرّک turruk (حدود دوازده پوند) ده تا بیست روپیه و سفید آن مرغوبتر است. تعیین تعداد شالهای ساخته شده در یک سال دشوار است و میگویند به طور متوسط در هر دکان سالانه پنج شال از هر نوعی ساخته میشودکه شمارکلّی آن به هشتاد هزار میرسدکه ظاهراً رقمی دور از واقعیت است».

کشمیر کشمیر

فتح کرد یانه. از ساکنان کوههای میان کشمیر و لداخ چیزی نشنیده ام. کوههای جنوبی شاهزاده نشینهایی دارد که ظاهراً از همه مهمتر کشتوار Kishtawaur ، چندنی Chundunee (یا چینانی Dungakhoroor)، خیوسیال Dhussial ، دنگاخورور Dungakhoroor را میتوان نام برد.

سران این دولتها لقب قدیم هندی «راجا» دارند ولی رعایایشان بیشتر مسلماناناند. با توجه به طبیعت منطقه جمعیت آنها اندک است ولی با نظر به کوهستانی بودن منطقه جمعیت معتنابهی دارند. زبان و خوی و عادات مردم همانند کشمیریان است؛ امّا بسیاری از مردمان جنوب مملکت نیز با آنان مخلوطند.

کتاب پنجم حکومت بادشاهی کابل

1

### شاه

در بیشتر حکومتهای آسیایی قدرت تاجداران را ـ تا جایی که مردم تحتل بتوانند ـ مرزی نیست، و مخالفتی ـ مگر قیام همگانی ـ با ارادهٔ شاه نمی شود. با این همه، در میان افغانان، نیروی اشرافیت درانی و سازماندهی دیگر قبایل پیوسته، به گونهای بر اختیارات شاه و حفظ صلح آمیز امتیازات ملّت نظارت دارد. امّا چون افغانان جز شریعت اسلامی قانون دیگری ندارند واسناد عمومی اجراثات حکومتشان را نگه نمی دارند، توسعهٔ یک قانون اساسی منظم در میانشان ممکن نیست، در عین حال، رسوم و نظرات ثابتی در مورد حکومتشان دارند که شایان ذکر است.

#### رسیدن به سلطنت

پادشاهی در میان سدوزبان دودمان احمدشاه ارثی است؛ ولی ظاهراً انتقال سلطنت به بزرگترین پسر شاه حتمی نیست. معمولاً هنگام درگذشتِ شاه، سردارانِ بزرگ درانی برای بررسی شاهزادهای که شایستهٔ جانشینی باشد، گردهم می آیند. وصیّت پدر، عُمر وخصایل شاهزادگان از عوامل تعیین آنان است. اعلام نظر آنان اختیارات پایتخت را تأمین می کند و امکانِ موفقیت شاهزادهٔ مورد حمایتشان را بیشتر می سازد. اما انتصاب شاهزادگان به حکومت ولایتهای بزرگ رقابتی را پدید می آورد که با ثروت، شایستگی و محبوبیت یکی از آنان پایان می بابد.

همهٔ خاندان شاهی، جز آنان که مورد خُسنِ نظرِ شاهند، در پادگان بالاحصار زندانی میشوند، که البته با آنان رفتار نیک میشود، ولی دقیقاً تحت نظر میباشند. دیگران برخی به حکومت ولایات و برخی به فرماندهی ارتش در جاهایی گماشته میشوند که باید اختیارات ظاهری سدوزیان اطاعت بزرگان راجلب نماید و امور جزایی را اجراکنند.

لقب شاه دُرِّ دُرّان است ولی این لِقب تنها در فرامین رسمی واسناد عمومی به کار میرود و عموماً او را شاه و پادشاه، و مردم عوام بدون افزودن هیچ لقبی ـمثلاً محمود و شجاع ـ یاد میکنند. دربار را «درخانه» میگویند. چنانکه در هند «دربار» و در ترکیه «عالی قاپو» خوانده میشود، که نوعی توصیف شرقی است و غرض آن است که ورود به آن در فکر عوام هم خطور نکند. ضرب سکّه و حک نام شاه بر همهٔ پولهای امپراتوری از امتیازات منحصر به فرد او است. البتّه این کار در شرق مظهر قدرت شاه است.امتیاز ذکر نام شاه در خطبهها نیز همان قدر مهم است. حق جنگ و صلح و بستن پیمان با شاه است. با وجود مثالِ شال ۱، شباه نسمی توانید سرزمینی را که تنوسط افغانان تصرّف شده به اقوام دیگر ببخشد. همهٔ انتصابات، عطای شاه شمرده می شود؛ ولی بسیاری از مناصب، از آن جمله ریاست قبایل، ویژهٔ خانوادهٔ خاصی است. برخی از ادارات دولتی، مثلاً وزارت دربار شاهی (یا صاحبدیوانی) هم موروثی است. شاه بردرآمدها و دخل و خرج نظارت كامل دارد؛ ولى نمى تواند ماليهاى راكه احمدشاه تعيين كرده و بسيار اندك است تغيير دهد. تنها از طریق جریمه ها، تشکیلات نظامی وگاهی تعیین اجباری نرخ محصولات کشاورزی می تواند درآمد خویش را افزایش دهد. این تدابیر چندان مؤثر نیست واستفاده از معیارهای نوین مالیاتی محدودیت آشکار حکومت را نشان میدهد. شاه انعام و جوایز اسلاف خویش را نمی تواند قطع کند یا تغییر دهد. در جنگهای داخلی انعام یک مدّعی سلطنت ـ آن هم به دلیل عمل غیر قانونی او ـ می تواند قطع گردد، که اغلب آن هم نمی شود. حقوق گمرکی هرگز تغییر نمی کند و نمی دانم که شاه حق افزایش آن را دارد ـکه یقیناً باید داشته باشد ـ یا نه؟ شاه بر احـضارات نـظامی نـظارت و فرماندهی ارتش را در دست دارد. بخشی از ادارهٔ امور قضایی ظاهراً بر عهدهٔ حکومتهای داخلی قبایل است و بخشی در اختیار شاه؛ مانند تعیین قضات و تأیید احکامشان بر جرایم؛ و در حالی که جرم بر ضد دولت باشد، داوری با شاه است. با این همه، قدرت او در حدّی نیست که منجر به اعدام یک سدوزی شود. تیمورشاه وزیر اعظمش را اعدام کرد بدون اینکه ملامت شود ولی شاه محمود در قتل میرعلم خان (رئیس نورزیان) به دلیل بیعدالتی او ـ نه به خاطر غیر قانونی بودن آن ـ تقبیح گردید؛ امّا اعدام وفادارخان و برادرانش به دست شاه محمود هنوز هم به دلیل اینکه مخالف قوانین اساسی است محکوم میگردد. شاه رهبری امور مذهبی را در دست دارد؛ امّا استحکام آن جایی

۱- شال Shaul بخشی از منطقهٔ کاکر است که احمدشاه به سردار بلوچستان بخشید.

برای مداخلهٔ او نمیگذارد. حقوق ملّت افغان بر نواحی متصرفه و دیگر توابع دولت هم در اختیار شاه است. افزون بر اختیارات مستقیم شاه، پیداست که با تطبیق و اجرای این اختیارات نفوذش بیشتر می شود.

#### سیاست داخلی و خارجی

مهمترین نقطهٔ سیاست دربار کابل در مورد رعایا، روابط نزدیک شاه با درانیان و رقابت اشرافی مآبانهٔ آن قبیله است. سیاست شاه است که درانیان را ـ در حالی که برتر از دیگر افغانان می شمارد ـ در اطاعت خویش داشته باشد. برای رسیدن به این مقصد او تاجیکان و قبایل دیگر را زیر حمایت خویش می گیرد تا به کمک آنان بر اشراف مسلط باشد، بدون آنکه از برتریشان بکاهد. سیاست شاه در برابر اشراف درانی و تاجیکان و قبایل افغان تقریباً به سیاست شاه اسکاتلند در برابر «بارون»ها، شهرنشینان و کوهنشینان همانند است.

در رابطه با افغانان، شاه بر آن است تا از قبایل غربی، افراد و از قبایل شرقی، پول فراهم آورد. در مورد ولایات هم حکومت بر غرب کمتر اعمال نفوذ میکند و از آنان تنها برای دفاع کار میگیرد؛ اما همهٔ منابع و وسایل گسترش قلمرو را از ولایات شرقی به دست می آورد. در سیاست خارجی هم میل به کشورگشایی در غرب کشور را نشان نداده اند و نظرشان در مورد ایران و ترکستان منحصر به دفاع از خراسان و بلخ بوده است. در واقع واپسین وصیّت احمدشاه به فرزندانش این بوده است که بر اُزبکان نتازند؛ زیرا به کندوی زنبوران بی عسل می مانند. درک عاقلانهٔ دیگری که به او نسبت می دهند این است که گفته است بر سیکان نتازید تا حمیتشان کم شود. در واقع سیکان به کشاورزی چسبیده اند و توانایی نبردهای ویرانگر و پی هم را که به آنان توان پایداری در برابر احمدشاه بخشیده بود، باخته اند. حکومت افغان در برابر رعایا، ایالات تابعه وحتی دشمنانش سیاست اعتدال و مدارای خوبی از خود نشان داده است.

با در نظر گرفتن شدّت عمل ایرانیان، نرمی و اعتدال در نظام جزایی حکومت افغان آشکار تر می شود. آرامش یافتن یک آشوب همگانی بدون هیچ کشتاری در میان آنان یک امر عادی است و چون مسألهٔ مجازاتِ عوامل شورشی پیش آید همیشه تنها به جان بزرگان می افتند. کور ساختن و دست و پا بریدن که در ایران معمول است، در اینجا ناشناخته است. در مدّتی که ما در پشاور بودیم یک قتل رخ داد، آن هم قتل درویشی بود که مُلایان او را تکفیر کرده بودند.

با این همه، حکومت افغان مانند دیگر حکومتهای شرق به دلیل استفادهٔ وزیران از وسایل

خاثنانه در گرفتن گناهکاران و زجر و شکنجهٔ آنان بدنام است. یکی از موجبات چنین کاری شاید آسانی گریزِ بزهکاران ـ در سرزمینی پر از دژهای استوار که پناه دادن افتخار است ـ از چنگ حکومت باشد. استفاده از شکنجه را از ایرانیان یادگرفته اند؛ و امری که پیشینهٔ دراز دارد امّا تنها در روزگار محمود به صورت عادی درآمده است. از این عمل برای وصول پول استفاده می شود و در نتیجه بیشتر ثروتمندان و بزرگان با آن مواجهند.

حکومت می کوشد تا امنیت و دارایی همهٔ قبایل افغان را حفاظت کند؛ اما از آنجا که منافع حکومت و قبایل هر یک مشخص وجداست، چنانکه از یک شاه در برابر ملّت خودش توقع می رود، به رفاه آنان توجه ندارد. حکومت با ولایات مدارا و عدالتی قابل تحتل دارد و این شیوه گاهی ناشی از ضعف و گاهی از تدبیر حکومت است. ولایات شرقی از آزمندی و گاهی از حسادت و بی رحمی حکومت و مأمورینش بیشتر رنج می برند. تنها کشمیر است که هر ستمی برآن روا داشته می شود.

### وضع كنوني

حکومت افغانستان از اوضاع دول همسایه آگاهی اندکی دارد. با اینکه روزگاری دراز توجهش به هند معطوف بود و بازرگانانش مکرر به هند آمد و شد دارند، بسیار از آن بیخبر است. وزیران می دانند که امپراتوری مغول منقرض شده است؛ امّا از دولتهای برخاسته از ویرانههای آن اطلاعات ناقصی دارند. با ایران و تاتارستان آشنایی بیشتری دارند؛ هرچند که در این موارد هم اطلاعاتشان متکی برگزارشهای بازرگانان و مسافران است. واقعهنگار ـ چنانکه در هند است ـ ندارند. سفارتها بندرت تعیین می شوند و دائمی نیستند.

جنگ داخلی دوازده ساله وضع حکومت را دگرگون ساخته و احوال از آنچه در بالاگزارش یافت نیز بدتر شده است. شاه اکنون بیش از پیش وابسته به اشراف دُرانی است و در نتیجه از هر اختیاری در انتصاب وزیرانش و تقریباً از هرگونه نظارتی بر اعمال آنان محروم است.

سپاهیان دولت درگیر جنگ با یکدیگرند و در نتیجه بسیاری از قبایل و ولایات سر به شورش برداشته و با خودمختار شده اند و بسیاری از منابع درآمد از دست رفته است و بیشتر آنچه مانده است صرف تیول اشراف می شود و مابقی طعمهٔ دستبرد فرمانداران و وزیرانی می گردد که شاه قدرت اصلاح آنان را ندارد و اگر کوشش در حفظ انضباط آنان بنماید شاید از هواداریشان محروم مماند.

شاه چون نمی تواند قبایل رامجبور به اعزام یکانهای نظامی مورد تعهدشان بنماید افواج ارتش او اکنون متشکّل ازافرادی است که در بدل حقوق یا با وابستگی اربابانشان خدمت میکنند. طبعاً کمبود درآمدها باعث کمی سپاهیان است و سپاهیان موجود بیش از آنکه به شاه خدمت کنند، در خدمت فرماندهان خویشند.

چون منابع موجود بیشتر میان دو رقیب تقسیم میشود، به آسانی می توان دریافت که اختیارات شاه چقدر کاهش یافته است.

# ادارة حكومت

حکومت به صورت عموم به وسیلهٔ شاه و به کمک وزیر اعظم اداره می شود. وزیر اعظم، ادارهٔ کامل عواید و تنظیم امور سیاسی داخلی و خارجی را به عهده دارد و همچنان بر همهٔ سازمانهای دیگر نظارت میکند. وزیر باید از طایفهٔ بامیزی و از خانوادهٔ شاه ولی خان باشد؛ ولی شاه زمان این قاعده را برهم زد و وزیری از سدوزیان برگزید و معمود نیز فتح خان بارکزی را وزیر ساخت. این بدعتها را با اکراه می نگرند. پیشتر از چنین کارها پرهیز می شد و این مقام را در دست مدّعیان موروثی آن می گذاشتند؛ اما قدرت بیشتر را به یک مقام مورد اعتماد شاه می سپردند و این تدبیر به گونه ای بود که درک شخصیت واقعی مقتدر حکومت را تقریباً ناممکن می ساخت.

پس از وزیر، در ادارهٔ عمومی، هنشی باشی (سردبیر) مسؤول ادارهٔ دارالانشاء سلطنتی است. هرکاره باشی یا رئیس ادارهٔ استخبارات، چاپارها و قاصدان را اداره میکند. نسقچی باشی که مسؤول دفتر جزاست هم تحت فرمان هرکاره باشی است. هرکاره باشی نوعی ارل مارشال هم هست و ضبط بیگی مسؤول ادارهٔ ضبط املاک متصرفه هم تحت ادارهٔ اوست.

فرماندهان و افسران عالیرتبهٔ دولت و رؤسای وزارتهای مالیه و عدلیه صاحب منصبان بزرگ

۱- سرجان ملکم در مورد حکومت افغانان نظرشان را چنین تمثیل میکند: انتصاب رحمت الله خان که معمولاً وفادارخان خوانده می شود ـ در ۱۸۰۰م که من در ایران بودم ـ با نظر انتقادی مورد بحث بود و انحرافی از همهٔ رسوم پنداشته می شد. می گفتند چون شاه از قبیلهٔ صدوزی و شخصیتی مقدس است، وزیر نباید از همان قبیله و از همان تقدس برخوردار باشد؛ زیرا در این صورت نمی توان بر او ایرادی گرفت. برخی این عمل شاه را از تدبیر به دور دانسته و می گفتند: وزیری که از قبیلهٔ شاه باشد، شاید ادعای تاج و تخت کند.

دولتند که شرح وظیفه شان به جای خود شایسته است. افسران دربار و کاخ سلطنتی بسیارند و سازمانهایی همانند سازمانهای روزگار نادر دارند و هر بخشی با لباس مخصوص مشخص می گردد ا. دربار ظاهری منظم و آراسته دارد و پیش از جنگ داخلی و تاراج اثاث و تزیینات کاخ بایست باشکوهتر بوده باشد. سران عمدهٔ این بخش عبارتند از: میرآخور (مسؤول اسطبل اسبان) که مقام آن خاص و موروثی اسحاق زبان است. ایشیک آفاسی باشی مقام موروثی پوپلزیان است. ترکی است و دربان معنی می دهد امّا مسؤول تشریفات است.

مقام عرض بیگی در خانوادهٔ اکرم خان موروثی است و کارش تکرار اوامر شاه برای کسانی است که به حضور می پذیرد و هدف از این کار تصحیح اشتباهات کسانی است که با تشریفات دربار بیگانه اند و یا از شاه به فاصله ای دور جای دارند. مقام مهمی است و شاه غالباً او را مأمور تفتیش عرایض می سازد و فیصلهٔ شاه براساس گزارش او صادر می گردد. جارچی باشی و جارچیان هم تحت فرمان عرض بیگی هستند.

چاووش باشی باریافتگان به حضور شاه را برای ادای احترام راهنمایی میکند، تعطیل دربار را اعلام میدارد و فرمانهای شاه را که به ترکی ادا میشود، ابلاغ مینماید.

افسران در ادارات دیگر بسیارند که امور مجوّله را انجام میدهند ولی در دربار وظیفهٔ مهمی ندارند. صندوقدار باشی، حکیم باشی و بخشهای مختلف ادارهٔ خاندان سلطنتی مانند شکار و بازپروری، مطبخ، شترداری واسترداری و جز آنها ـهرچند که برخی وظایف مهمی انجام میدهند نیازی به گزارش ندارند.

پیشخدمتان شایستهٔ یادآوری هستند و با آنکه نوکران پیرامون شاهند، اشخاصی والامقام می باشند و غالباً بر ارباب خویش نفوذ بسیاری دارند.

خواجگان هم از اهمیت خاصی برخوردارند چون همیشه در حضور شاهند و در فیصله ها و امور بسیار خصوصی اجازهٔ حضور دارند.

هزینهٔ خاندان شاهی از پولی که به همین منظور تخصیص می یابد، تأمین می شود و ادارهای ویژه مسؤول آن است که ریاست آن به عهدهٔ خزانه دار سلطنتی و مُشرف است.

۱- تصاویر ۱۳ و ۱۶.

## تقسيمات ولايتي

همهٔ قلمرو سلطنت به بیست و هفت ولایت یا ناحیه تقسیم شده است؛ بجز بلوچستان که سردارش، صرفنظر از نام، بیشتر یک متحد نابرابر است تا رعیت و تابم.

هریک از هیجده ولایت مهم را حاکمی اداره میکند که اخذ مالیه و فرماندهی شبه نظامیان هم بر عهدهٔ او است؛ و سرداری که فرمانده سپاهیان منظم و مسؤول حفظ امنیّت و تنفیذ قدرت حاکم و قاضی است. اگر حاکم درانی باشد معمولاً سردار هم او است. امور عدالت مدنی را قاضی انجام می دهد. امور مالیاتی و امنیتی را سران قبایل با نظارت حاکم سردار پیش می برند و سرخیلان قبایل به این کار گماشته می شوند. اهمیّت سران قبایل بسته به فرمانبری مردمشان است. جایی که سران قبایل نیرومندند، همهٔ کارها از طریق سران قبایل انجام می شود؛ امّا هرگاه سران قبایل ضعیف باشند \_ مثلاً در پشاور \_ حاکم و سردار دستوراتشان را مستقیماً به سرخیلان ابلاغ می کنند و در کشمیر، در میان تاجیکان و در ولایات کرانهٔ رود سند که اهالی آنهای بیشتر هندگی اند حاکم و سردار افسران را نزد افراد می فرستند، یا سران روستاها را به کار می گمارند.

هیجده شهر حاکمنشین عبارتند از: هرات، فراه، قندهار، غزنی، کابل، بامیان و غوربند، جلال آباد، لغمان، پیشاور، دیرهٔ اسماعیل خان، دیرهٔ غازی خان، شکارپور، سیوی، چیچ هزاره، لیا و مُلتان. در همهٔ این شهرها امکان برکناری فرمانداران (حاکمان) هست مگر اینکه در مورد عواید پیمانی بسته باشند که در این صورت باید سال را به پایان برسانند. عزل ونصب حاکمان هنوز در همهٔ ولایات . جزیند جاری است. حاکم سند از خانواده ای معیّن انتخاب می شود و از سال ۱۷۹۰ شاه نفوذش را تقسيمات ولايتي

بر آنجا از کف داده است. مُلتان و لیا را هم باید چنین شمرد که شاه معمود پس از جلوس نتوانسته است حاکمش را برکنار سازد و هرات پس از برکناری شاه معمود تاکنون در دست شاهزاده فیروز است.

نه بخش دیگر از سرزمینهای قبایل افغان تشکیل شده است. برای هر یک حاکمی دُرانی تعیین شده که سردار خوانده می شود و هیچ وقت در محل حکومتش مقیم نیست. سالی یک بار می رود یا نایش را - حسب ضرورت تنها یا با سپاه - برای گردآوری مالیات می فرستد. سران قبایل امور را می گردانند و در موارد غیرعادی سردار برآنان نظارت دارد. سردار غالباً یک عضو مهمترین خانواده را که مناسب بداند به ریاست قبیلهٔ تحت فرمانش سفارش می کند. قاضیان این بخشها را شاه تعیین می کند و اختیاراتشان توسط سران قبایل نافذ می گردد. این حکومتها عبارتند از تکومت غلزی مشتمل بر بخشهای افغان نشین لغمان و جلال آباد، حکومت صافی و تگاو ، حکومت بنگش به شمول جاجی و توری، حکومت دامان به شمول قروت و جاهای دیگر تا بنو و دور، حکومت کده چخانسور و گشک گندمی در حدود سیستان، حکومت غورات (هزاره جات)، حکومت میابند (ایماق)، حکومت اسفزار یا صبزار نزدیک فراه، حکومت اناردره و پشت کوه.

سرداران هر زمان ممکن است برکنار شوند، ولی ظاهراً این مقام ویژهٔ خاندان خاصی است و این امری عادی به شمار میرود.

این بخشها و بخشهای غیر مسکون کشور ـ در مقایسه با حاکم نشینها ـ از تسلط شاه بیشتر بیرون شده است.

# درآمدها

تمام درآمد حکومت کابل در روزگار آرامش به سه کرور امی رسیده است. اتا از این مبلغ بیش از یک کرور واپس به شاهزادگان نیمه مستقل داده می شود و آنان خرسندند که آن را انعام شاه بشمرند و گرنه حاضر به پرداخت عواید نخواهند بود واین از منابع عواید شاه کابل شمرده نمی شود. در آمد واقعی مبلغی در حدود دو کرور است. در حدود نصف این عواید به تیول یا جاگیر اختصاص می یابد و بیشتر برای خدمت نظام داده می شود و فایده ای که شاه از آن می برد، در بخش سپاه خواهد آمد. آنچه می ماند به مُلایان، شخصیتهای مذهبی، دراویش و سادات داده می شود. عواید باقیمانده تا پیش از ناآرامیهای کنونی برای شاه می ماند که بر طبق معتبر ترین گزارشها نه میلیون روییه می شد.

منبع اصلی درآمد شاه، مالیات اراضی است که بر حسب کیفیت محصول آنها تعیین میگردد، و در ولایات مختلف فرق میکند. برخی از افغانان و کسانی که در نواحی دورافتاده زندگی میکنند. شامل چنین مالیهای نمیگردند، بلکه سالانه مبلغ معینی می پردازند. دیگر منابع، محصولات شهری، حقوق گمرکی، محصول زمینهای دولتی، جریمه ها، سود ضرّابخانه ها و احتمالاً چند قلم دیگر داست. تدارک مایحتاج خاندان شاهی و بخشی از سپاه در سفرها د توسط مردمی که از منطقه شان میگذرند دهرچند که مستوجب مالیه نباشند دنیز از منابع درآمد شمرده می شود. در کنار اینها بخش دیگر عواید غیر ثابت پولی است که مردمان برخی از نواحی و قبایل به جای تهیهٔ سرباز

۱- هرکرور روپیه در حدود یک میلیون پوند استرلینگ.

می پردازند. حاکمان نیز برای انتصاب خویش در مناطق پُر درآمد مبلغی می پردازند و در این احوال ناآرام از فروش مناصب مبالغی عاید می شود.

مالیهٔ اراضی هر روستا را کدخدای روستا جمع می کند که در برخی از حالات به رئیس قبیله و در غیر آن مستقیماً به حاکم یا نماینده اش پرداخت می شود. حاکم عموماً مالیهٔ منطقه اش را به اجاره می گیرد. سالی یک بار تسویهٔ حساب می کند و پیش از تأیید شاه از محاسبهٔ چند اداره می گذرد. مصارف دفاتر، براتِ حوالهٔ ولایات، بهای اشیاء مورد استفادهٔ شاه و مصارفی مانند اینها وضع شده و مبلغ باقیمانده به خزانه ارسال می گردد؛ یا چنانکه بیشتر اتفاق می افتد، براتهای معادل آن مبلغ به سپاهیان یا دیگر بستانکارانِ حکومت داده می شود. در مواقع گردآوری و تحویل مالیات مبالغ گزافی مورد اختلاس حاکمان قرار می گیرد. ولایات کوچک که عواید آنها زیر نظارتِ سرداران نظامی است، به اجاره داده نمی شود. مصارف عمدهٔ شاه عبارت است از پرداخت حقوق ارتش، خاندان شاهی و روحانیان.

مصارف نظامی در مقایسه با نیروی آن اندک است؛ زیرا برای تأمین آن شماری از تیولها اختصاص دارد. مصارف خاندان سلطنتی با تأدیهٔ غلّه، گوسفند و دیگر دامها که برای همین منظور اختصاص یافته است، تا حدّی تخفیف می یابد.

تنخواه افسرانِ عالیرتبهٔ کشوری اندک است و بیشتر با رشوه وانعام روزگار میگذرانند و هرچند که این عمل اثری نامطلوب بر دولت دارد، از مقدار عوایدی که به صورت واقعی به حساب می آید نمی کاهد.

ملایان یا تیول دارند، یا به عنوان حاکمان برات میگیرند و یا از خزانه پول می ستانند. میگویند حقوق معتنابهی دارند. تمام مصارف شاه کابل ـ جز تیولها و مانند آن ـ در روزگار آرامش بیش از نیم کرور روپیه نبود و آنچه می مانده، معمولاً برای مصارف غیر عادی ذخیره می شده است. روزگاری است که خزانهٔ شاهی تهی، و تنها دارایی موجود در دست شاه مجموعه جواهرات گرانبهایی است که با وجود کاهش از مقدار موجود در روزگار تیمورشاه، بازهم چون خریداری برای آنها یافت نمی شود محفوظ مانده است و گرنه شاید در روزهای دشوار حکومت بخشی از آن به فروش می رفت.

## قضا و پلیس

امور قضایی در شهرها توسط قاضی، مفتی، امین محکمه و داروغهٔ عدالت اجرا می شود. قاضی در امور مدنی شکایتها را می پذیرد و متهم را توسط محصل جلب می کند و قضیه براساس شریعت محمدی [ص] و عُرف و اصول «پشتونولی» [(افغانیت)] حل و فصل می شود. در موارد مشکوک مفتی با استناد به کتب شرعی فتوا می دهد و اگر حکم قاضی اجرا نشود، سردار موظف، به تنفیذ و اجرای آن است. البته از حکم قاضی سرپیچی نمی شود؛ زیرا سرپیچی از حکم شریعت بی دینی است. امین محکمه مراقبت از امانتها را به عهده دارد. داروغهٔ عدالت مسؤول نظارت بر اجرای امور طبق قانون است. مقرّرات مسائل جنایی نیز تقریباً چنین است ولی اجرائات فرق دارد. مجرمین را نخصت نزد سردار می آورند و حکم قاضی هم در موارد مهم توسط او اجرا می شود. این کار نوعی تقویت سردار است و این قرّت مخصوصاً وقتی معلوم می شود که او با حکم قاضی مخالفت ورزد. هنگامی که فیصله حکم شاه را ایجاب می کند، عریضه به شاه تقدیم می شود. مسائل جزئی همیشه به قاضی ارجاع می شود، یا از عرض بیگی می خواهند موضوع را فیصله نماید. عرایض جدی همیشه به قاضی ارجاع می شود، یا از عرض بیگی می خواهند موضوع را فیصله نماید. عرایض جدی همیشه به قاضی ارجاع می شود، یا از عرض بیگی می خواهند موضوع را فیصله نماید. عرایض جدی همیشه به قاضی ارجاع می شود، در صورت استیناف فیصلهٔ محکومیت به عهدهٔ قاضیالقضات است و پس از آن شاه فرمان اجرای حکم را صادر می کند.

در همهٔ شهرکهای مهم، قاضیان و در اطراف نایبانشان حضور دارند؛ مگر در سه چهار قبیله که علناً شورشیاند. قاضیان تابه آنان شکایت نشود در کاری مداخله نمیکنند و چنین اتفاقی در نقاط دورافتاده بندرت رُخ می دهد. در آنجاها از آنان عمدتاً در مسائل مدنی استیناف می خواهند و در

قضا و پلیس

صورتِ انكارِ متهم، به قاضی مراجعه می شود، امّا در مواردی كه اعتراف می شود جرگه ها تصمیم به می گیرند كه شیوه كارشان قبلاً شرح داده شده است. سودمندی محاکم قضایی با فسادی كه در آنها وجود دارد تا حد زیادی از میان می رود و در شهركها و اطراف از اجرای عدالت بیشتر توسط قدرت و نفوذ بزرگان جلوگیری می شود. انتصاب قاضیان در صلاحیّت شاه و به پیشنهاد امام خاندان شاهی است معدودی از بیت المال حقوق می گیرند و در بسیاری جایها ـ اگر در همه جا نباشد ـ محصول اندكی بر هر خانواده حواله و جمع آن به قاضی داده می شود. آنان از عقد نكاح، نباشد ـ محصول اندكی بر هر خانواده حواله و جمع آن به قاضی داده می شود. آنان از عقد نكاح، مثهرِ اسناد و فیصلهٔ قضا هم حق می گیرند. مفتیان از فتوا یا نظرشان اُجرت می گیرند، ولی این برای گذران زندگیشان كافی نیست.

امور امنیتی در شهرکها توسط میرشب، محتسب و داروغهٔ بازار - زیر نظر سردار - اجرا می شود. میرشب برابر با کوتوالی هند است. زیر دست او نگهبانانی اند که کشیکچی خوانده می شوند و در نواحی مختلف شهر مستقرند. در پشاور و شاید در شهرهای دیگر مردم نیز نگهبانانی استخدام می کنند. میرشب در گردشهای شبانه، دزدان، اخلالگران و مرتکبان اعمال خلاف اخلاق را گرفتار می سازد. میرشب و محتسب هردو بدنام و منفورند و می توانند منبع بیداد بیشتر باشند. دست کم در پشاور میرشب سالانه مبلغی حق مقام می دهد و خود از قمارخانه ها، میکده ها و اشخاص مشکوک حق می ستاند.

محتسب براساس شریعت بادهنوشان ودیگر بزهکاران را مجازات میکند. او در پشاور وظیفهٔ داروغه را هم انجام میدهد. محتسبانی هم هستند که هرسال یکی دوبار در اطراف کشور میگردند و به تفتیش اعمال اهالی می پردازند.

محتسبان شهرکها حقوق میگیرند و هر دُکان مبلغی به این منظور می پردازد. محتسبانِ اطراف، خود هنگام گردش سالی یکبار حقوقشان را جمع میکنند. محتسب همیشه یک مُلاست.

داروغهٔ بازار مسؤول تثبیت نرخها و مراقبت از دُرُستی سنگها(اوزان) و پیمانه هاست و زیس دست اوبرای هر حرفه کدخدا و ریش سفیدی معین است که مالیات را جمع میکند.

درکاخ سلطنتی یا در اردو (کمپ) قاضی عسکر و محتسب عسکر حضور دارندکه وظایفشان را ـ همچنان که در شهرها هستند ـ اجرا میکنند.

در اطراف، زمینداران مسؤولیت پلیس را به دوش دارند و اگر نتوانند دُزد و رهزن را در روستا یا قبیلهٔ خویش پیداکنند، باید تاوان مظلوم را خود بپردازند. در جادههای خطرناک و پر رفت و آمد گروههایی برای حفاظت مسافران مستقرند. این گروهها را زمینداران اطراف جاده فراهم می آورند و حقوقشان را شاه می پردازد.

با این همه، امنیت بسیار ناپایدار است. در بسیاری از بخشهای قلمرو سلطنت مسافران برای حفظ امنیتشان، بدرقه استخدام میکنند و یا به سران قبایل حقوق می پردازند. اما شاه کاری مهم برای تأمین امنیتشان نمی تواند کرد؛ مگر اینکه سپاهیان را بفرستد تا بر زمینهای قبایل تاراجگر بتازند یا سرانشان را احضار کند. پلیس مگر در شهرها و پیرامون آنها در انتقام مداخله نمیکند.

# تشكىلات

ارتش سازمانیافته مرکّب است از دُرانیان، فلامان شاهی، کرانوکران Karranokur ایله جاری که گونهای شبه نظامی است و در مواقع غیرعادی فراخوانده می شود ـ و داوطلبان که در جنگهای واقعی دعوت می شوند.

خیلهای درانی متمهدند حدود دوازده هزار مرد در برابر تیول یا زمینهای بدون اجاره از جانب احمد شاه یا نادرشاه و فراهم آورند. افزون براین هنگام خدمتِ واقعی سالی سه ماه حقوق می گیرند که مبلغی معادل ده پوند است و با محاسبهٔ زمینها، حقوق سالانه شان چهل پوند می شود. آنان به دستور شاه احضار می شوند و این دستور به نام میشر (بزرگ) هر خیل صادر می شود که او به خانان زیر دستش ابلاغ می کند. آنان بر طبق شرایطِ تقسیمات، مردان شاه را فراهم می آورند. سپس به حضور شاه می رسند و نامهایشان ثبت می گردد. مردانِ هر خیل، یکانِ جداگانهای به نام دسته تشکیل می دهند و طبق معمول به بخشهای فرعی تقسیم شده، تحت فرماندهی می آیند. بیشتر گرانیان تنها در عملیات نظامی شاه را همراهی می کنند و شاه در جنگهای نزدیک منطقهٔ درانیان هر شماری از درانیان را، که حقوق تواند داد فرا می خواند.

## غلامان شاهي

افراد «غلام خانه» از سیزده هزار مرد بیشترند. «غلام خانه» را احمدشاه از افراد بیرونی حاضر در منطقهٔ دُرانی و یا از پارسیوانان سپاه نادر ـکه به حکومت درانی پیوسته بودند ـ تأسیس کرده بود و سپس تاجیکان کابل و پیرامون آن را هم در این سازمان شامل ساخت. از آن پس با بزرگان اطراف

کابل و پشاورتوافق شده است که از قبایلشان مردانی به این یکانها تهیه کرده به جای حقوق زمین میگیرند.

### قزلباشان

قزلباشان تقریباً یک سوم «غلامخانه» و بهترین بخش آن را تشکیل میدهند. با وجود اقامت درازمدت در کابل و اشتغال به پیشهوری، هنوز خوی اصلی رزمندگیشان را حفظ کردهاند.

خدمتشان بسیار خوب است؛ ولی بسیار بی مبالات تر و عیاشتر از همشهریان ایران نشینشان اند. در جنگهای داخلی وفادار تر از افغانان اند. که می دانند شاید روزی زیردست شاهزادهٔ آزُرده گردند که یک جانب از وفاداریشان کمتر تحریک می شود تا از بی وفاییشان که طرف خویش را ترک گفته خیانت ورزند.

غلامان در مقایسه با دیگر سپاهیان متحمل رنج بیشتر میشوند. خدمتشان دائمی است و هیچ وسیله ای برای رفع مشکلات وحتی دریافت حقوق منظم خویش ندارند. اگر شاه بتواند حقوق بدهد، شاید بتواند شمار مضاعفی از تاجیکان پیرامون کابل را فراهم آورد. این فلامان به «دسته»ها تقسیم شده اند و فرماندهشان قوللرآغاسی خوانده میشود. این افسران معمولاً وابسته به شاهند و پیشخدمت یا خواجه اند. شمار دسته ها از هشت تا ده نفر و نیرویشان متفاوت است.

## شاهينچيان

در کنارِ غلامان، شاهینچیان نیز سپاهیان دائمیاند. شاهینچیان سوار بر شتر توپهای بزرگ محور گرد را حمل میکنند. شمار این توپها به هفتصد تا هشتصد میرسد. میگویند شاه کابل توپهای بسیار دارد؛ اما هنگامی که شاه شجاع در ۱۸۰۹ در پشاور به جنگ بیرون شد، تنها پنج توپ با خود داشت، که حتی از آنچه در هندوستان دیده بودم، از هر جهت خرابتر بود.

گارد نگهبان شاه متشکّل از چند صد سپاهی هندوستانی است، که سواره به دروازهٔ حسرم ایستادهاند. لباسشان همانند سپاهیان ما است ولی ظاهراً انضباطی ندارند. افراد پیادهٔ نامنظم که دژها و پادگانها را محافظت میکنند، ازعواید ولایات محلّ خدمتشان حقوق میگیرند. شمار آنان در قلعهٔ اتک حداکثر به صدوپنجاه تن میرسید.

دسته های نظامی که حاکمان ولایات نگه می دارند در بخش ولایات گزارش یافته است و از آنان جز در نبردهای ولایت یا پیرامون آن بندرت کارگرفته می شود.

### كرانوكر

کرانوکر در مواقع جنگ، توسط زمینداران طبق سهمیه ای که از پیش معین شده، با معافیت مالیاتی، فراهم میگردد و شمار آن متفاوت است. درباریان ادعا میکنند که به هر شخم (= قلبه، واحد غُرفی پیمایش زمین) یک مرد معین شده و اهالی اطراف کابل هم ظاهراً بر همین اساس مردان جنگی فراهم می آورند؛ امّا قبایل قویتر و دورتر شاید کمتر فراهم کنند و برخی شاید هیچ ندهند. ته جیکان بیش از افغانان مرد جنگی فراهم می آورند؛ بازهم شمارشان از غلامان دُرانی کمتر است.

آنان به دسته ها تقسیم شده و فرماندهانشان سرداران درانی یا حاکمان مناطقند. افزون بر این، هر بخش به فرمان یکی از بزرگان قبیلهٔ خویش است. هنگام احضار به خدمت ملکان زمینداران را برای تهیهٔ سهمیهٔ مردان جنگی فرا میخوانند و آنان آزادند که خود خدمت کنند یا به جای خود کسان دیگر را اُجرت دهند. اُجرت برحسب مدت خدمت و عموماً از پنج تا هفت تومان (ده تا چهارده پوند) است. از این پول، ارباب ده سواری را، معمولاً به سه تومان، اجیر میکند و یافتن چنین اشخاص در میان فقیران روستا و پیرامون آن کار سختی نیست. بزرگان دُرانی بیشتر به جای اینکه سوار تهیه کنند، پول میستانند که به این ترتیب شمار کرانوکران کمتر از سهمیهٔ معین است. افزون براین، شاه طبق معمول به جای شمار معینی از کرانوکران از قبایل پول نقد میستاند. این افراد، چون به خدمت میروند، تا رسماً ترخیص گردند، باقی میمانند. آنان نه از حکومت و نه از ارباب ده حقوقی میگیرند؛ اما هر خیل موظف به تهیهٔ مقداری غلّه برای خانوادههای سواران است. پس از کاهش قدرت سلطنت، احتمالاً شاه ناگزیر کرانوکران را با پرداخت مبلنی حقوق مجبور به خدمت کرده است؛ امّا این کار وظیفهٔ اصولی آنان نیست. گرانوکران \_ بجز گروه متملق به مجبور به خدمت کرده است؛ امّا این کار وظیفهٔ اصولی آنان نیست. گرانوکران \_ بجز گروه متملق به مجبور به خدمت کرده است؛ امّا این کار وظیفهٔ اصولی آنان نیست. گرانوکران \_ بجز گروه متملق به مجبور به خدمت کرده است؛ امّا این کار وظیفهٔ اصولی آنان نیست. کرانوکران \_ بجز گروه متملق به مجبور به خدمت کرده است؛ امّا این کار وظیفهٔ اصواری آنان نیست. کرانوکران \_ بجز گروه متملق به

#### ایله جاری

ایله جاری شبه نظامیانی اند که در مواقع غیرعادی فرا خوانده میشوند و ظاهراً یک دهم جمعیت را تشکیل می دهند ولی شاید چنین عده ای فراخوانده نشده باشند. از سوی دیگر شاید شاه در مواقع ضروری بتواند بیش از این هم احضار کند. ایله جاریان از طبقات بسیار فقیرند و در مدّت خدمت حقوق بخور ونمیری می گیرند، که گاهی بیش از پنج روپیه نمی شود و آن را ملک هر روستا

می پردازد و بر روستانشینان به نام عوارض (یا محصول) حواله می گردد و پیشه و ران و همسایگان که زمین ندارند، نیز باید این پول را بپردازند. تنها مُلایان و کسانی مانند آنان از پرداخت چنین عوارضی معافند. شنیده ام زمیندارانی که مالیه می دهند از پرداخت پول به ایله جاریان معافند و چون کوانوکران به پول این زمینداران احضار می شوند، شاید معافیت درست باشد.

یافتن داوطلبان با توجه به کمی پولی که به آنان پرداخت می شود دشوار است و تقریباً همیشه به صورت اجباری به کار گرفته می شوند. به همین سبب ایله جاریان تنها از پیرامون شهرها و محل گردش سپاهیان احضار می گردند و چون غالباً نمی توان آنان را مدتی دراز یکجا نگهداشت و یا دور تر از محل اقامتشان برد، شاه استفادهٔ کمی از این نیرو می نماید.

بیشتر حاکمان ایله جاریان را جمع میکنند و اینان تنهاکسانیاند که حاکمان با آنان وابستگی دارند. ایله جاریان پشاور بارها توسط شاه مخصوصاً برای اعزام به کشمیر فراخوانده شدند. ایله جاریان کابل پیوسته به خدمت فراخوانده می شوند. ظاهراً شمار ایله جاریان این دو ولایت برابر است و در هر ولایت به اقتضای اوضاع واحوال به چهار تا شش هزار تن می رسد. از آنان هم در امور نظامی وهم در کارهای عمومی استفاده می شود. مثلاً ایله جاریان کابل در زمان تیمورشاه باری برای تنظیف نهری در نزدیک شهر فراخوانده شدند.

ابله جاربان تقریباً همه پیادهاند. از شاه حقوق نمیگیرند، مگر اینکه بیش از سه ماه در محل بمانند.

#### داوطلبان

داوطلبان هنگامی که به سربازی می روند، پنج تومان (= ده پوند) می گیرند که برای یک یورش کافی است و آنان به امید گرفتن غنیمت، فرصت ماندن در سپاه را دارند. در لشکرکشی به شمار افواجی که چنین فراهم می شوند، بسیار است. در چنین مأموریتها مردم به امید غنیمت بدون حقوق هم می روند. در حملات خارجی از قیامهای همگانی یا «اولسی» نیز می توان استفاده کرد. شرح چنین سپاهی در بخش قبایل آمده است. تنها از قبایلی که به میدان جنگ بسیار نزدیکند، می توان از قبایلی که به میدان جنگ بسیار نزدیکند، می توان از توقع قیام داشت. آنان تحت ضوابط حکومت نیستند و با توجه به بی نظمی که دارند، نمی توان از چنین گروه کثیری در حملات عمومی انتظار فایده ای داشت؛ اما اگر از آنان بدرستی استفاده شود، مفید توانند بود. قیامهای مهم غالباً به مقاصد عمومی صورت گرفته ومنفعتی زودرس برای قیام کنندگان نداشته است. از آن جمله غوغای «سنّی مشیعه» در کابل که همهٔ قبایل مجاور به ویژه

تشكيلات

کوهستانیان برای کمک به مذهب خویش گرد آمدند. میاهیان اولسی حقوق نمی گیرند.

## سرداران و افسران

افسران عالیرتبهٔ سپاه را «سردار» میخوانند و پیوسته عدهای معدودند. در روزگار شاه شجاع، تنها سه تن سردار بودند. این منصب دائمی سرداری را باید از مقام سرداران جدا شمرد. گاهی افسری «سردارِ سرداران» می شود و هرجا که باشد، فرمانده سپاه و رئیس همهٔ سرداران است. شاه معمود، وزیر فتح خان را به این مقام ارتقا داد. شاهین چی باشی یا فرماندهٔ توپخانهٔ شتربر نیز افسر مهتی است و باید بارکزی باشد. تقریباً همهٔ افواج منظم سوارهاند واسبها از آن افراد است. جز حدود پانصد پیشخدمت شاه، دیگری بر اسب حکومتی نمی نشیند. بزرگان هم پیشخدمتانی دارند که بر اسبان آنان سوارند و به مصرف آنان تجهیز شده است. اینان بهترین سواران سپاه و غالباً قزلباش اند. اسبان تقریباً همه از مناطق آزیکان تاتار و ترکمانان کرانهٔ آمو ته به می شود. اسبانی خردج شه، بجلد و استوار و در مناطق کوهستانی بخوبی قابل استفاده و برای سفرهای طولانی مناسب اند.

#### اسلحه و تجهيزات

اسلحهٔ درانیان، همانند ایرانیان، شمشیر و تفنگ ماشهای است. برخی شخصیتهای ممتاز، نیزه نیز دارند که آن را هنگام حمله به کار می برند و برخلاف آنچه در هندوستان معمول است در کاربرد آن مهارت ندارند. برخی نیز تفنگ ماشهای دارند. بزرگان هم عموماً تفنگچه با خود می برند. در گذشته سپرهم داشتند که از رواج افتاده است ۱.

۱- ستوان مکارتنی که یک افسر سواره نظام بود، گزارش سپاهیان پوپلزی . درانی . را چنین نگاشته است: «اسلحه و پوشاکشان مانند سایر درانیان وعبارت است از شمشیر، خنجر، تبرزین جنگی، تفنگ کوچک ماشهای. برخی نیز تفنگ فتیلهای دارند که از کارایین بلندتر نیست؛ ولی میلهای بزرگتر دارد که روی بسرخی سرنیزمای نصب است. بیشتر تفنگچه دارند؛ ولی معدودی نیزه با خود می برند و ضالباً اسلحه را زیسر ردای بزرگشان پنهان می دارند.

پوشاکشان عبارت است از پیراهن بلند، روی آن قبای ابریشمی یا چیت، کمربند شال یا لُنگی و بر روی همه ردایی بزرگ و بلند که آستینهایش از دو سو آویخته است و تا میچ پا میرسد. عموماً شال یا لُنگی بر سر دارند که مانند عمامه بر دور کلاه می پیند. پوتینهایی مانند پوتینهای سربازان سواره نظام داز پوست گوزن به پا دارند. اسبانشان کوتاه و بندرت از چهارده پا یا چهارده پا و یک اینچ بلند ترند؛ امّا بسیار جلد و فعالند و تاختهای طولانی و حیرتانگیز دارند و چون هرجا می رسند اسبها را در مزارع رها می کنند، با رسیدن به هدف دیگر

درانیان هرگز داخل پیاده نظام نمی شوند. اسلحهٔ غلامان نیز تقریباً همین است ولی بیشتر تفنگ ماشه ای و نیزه دارند؛ غلزیان یک سپر کوچک هم دارند. افغانان شرقی شمشیر هندی، سپر، جلیقه های چرمی، تفنگ ماشه ای و نیزه دارند امتا کاربرد نیزه رو به کاهش است. هر سوار خوراکش را با خود دارد که عبارت است از نان، قُروت (کشک) و قُمقمهٔ چرمی بزرگ آب. افراد پیاده عموماً شمشیر، سپروتفنگ ماشه ای با تکیه گاه دارند. افراد پیادهٔ کوهستان کابل ـ که از همه بهتر به شمار می روند ـ تفنگ فتیله ای، تفنگچه، دشنهٔ کوتاه (نه شمشیر) و غلزیان نزدیک کابل، خیبریان و برخی دیگر اقوام به جای شمشیر نوعی کارد ـ به درازای تقریباً سه پا ـ با خود دارند.

هنگام رفتار، مردان هر گروه باهمند ولی عموماً رعایت نظم را نمیکنند؛ بازهم شماری از افسران عهده دار حفظ نظمند. در مقایسه با سپاهیان هندوستان همراهان غیر نظامی کمتری دارند و معدودی که هستند سوارند. بُردن زنان و کودکان هنگام خدمت در میان آنان رایج نیست. خیمه ها سبک و باروبنه اندک است که بارِ اسب واستر و شتر است. بازار کوچکی هم سپاه را همراهی میکند. حکومت بندرت در تهیهٔ غلّه و تدارکات سپاه، خود را به زحت میاندازد و چون سپاهیان به این ترتیب عادت دارند، در مورد مهمات مشکلات کمتری از دیگر افواج منظم دارند. منازل معمولی سپاه از دوازده تا شانزده میل است.

حکومت گاهی برای سپاهیان غلّه و در موارد خاص پول میدهد. گروههای سپاهی افغان در متصرفات شرقی که اهالی آنها چون هندوستانیان فرمانبرند، غلّه، علوفه، هیزم و هرچه بخواهند به رایگان از مردم میستانند و باتوجه به ناتوانی حکومت این بی نظمیها بندرت مجازات میشود، یا هیچ نمیشود. امّا در تمام مناطق غربِ گذرگاه خیبر آنان برای هر چیزی که نیاز دارند باید پول

تکئیفی ندارند. جلو لگام دار به کار می برند. زینها چوبی و دارای پوش مخمل بالایی پنبه ای است. زیر زین خوگیر (= خوی گیر یا عرق گیر) نمدی دارند. یراق اسبان بزرگان گرانبهاست و از سواران هندوستانی شکوه بهتری دارند ولی اسبان را نمی توانند بخوبی اداره کنند. بسیار شدید تر حمله می کنند؛ چون تنگ و فلز لگام که در دهان اسب است مانع آن نمی شود و در نتیجه در حملات گروهی امتیازاتی دارند. ظاهراً به حملهٔ صف و قطار آگاهند و بسیار تند می روند. هرگز هنگام حمله آنان را در دو صف ندیده ام؛ اما سپاهی که هیأت را بدرقه می کرد به قطمات تقسیم شده روان بود و بین چرخها فاصلهٔ منظمی حفظ می شد. ندیدم که با صف بچرخند؛ امّا فاصلهٔ صف جلو راکم و زیاد می کردند و هم می کوشند که در جلو به صفت باشند؛ اما در بین خویش انضباط ندارند. این البته یک گروه سوارهٔ منتخب و غالباً آموزش دیده و نسبتاً منظم بود؛ امّا به صورت عموم ظاهراً مانند سپاهیان هند نامنظم ند مردانی خُرد جنه ولی فعال اند. در کوههای فراز و نشیب دار دیدم که تند می رفتند و آن راهی بود که با اندک بی توجهی شاید قطعه همی شدند».

تشكيلات

بدهند. هنگامی که سپاهشان در سرزمین دشمن است، گروههای کوچکی برای تـــاراج (بــه نـــام چپاول و یا چپاوکه معادل ترکی آن است) یا شبیخون میفرستند.

آنان مدّتی دراز را در محاصره میگذرانند، چنانکه گویی در این کار مهارت ندارند. این طول مدّت بر اثر طبیعت سپاهیان و هم خرابی توپخانه است. در درگیریهای عمومی نقشهٔ جنگیشان چنان است که شمشیر به کف خود را به سپاه دشمن میزنند و پیروزی بسته به طالع یکی از طرفین است. چنین پنداشته میشود که ایرانیان همیشه در برابر چنین حملاتِ پیاده پیروزند. در همهٔ جنگهای نادر و نیز در جنگ اخیر هرات چنین بود.

رفتار درانیان در جنگهای داخلی تصویری نازل از کیفیت نظامی آنان به دست می دهد. سپاهان بسیار کوچکند. بندرت بیش از ده هزار مرد به یک طرف جمع می شوند. آنان هم حقوق منظمی نمی گیرند و فرمان درستی نمی برند. سرنوشت پیروزی بسته به آن است که کدام یک از رهبران به جانب دشمن رفته، تسلیم شوند. در این حالت بیشتر افراد سپاه نیز به همان طرف می پیوندند، یا می گریزند. هنگامی که نیروی شمشیر به جنگ پایان دهد. خون اندکی ـ آن هم از خانان بزرگ ـ ربخته می شود. بزرگانند که به تعیین نتیجهٔ جنگ علاقه دارند و برای سربازان عادی فرق نمی کند.

# سازمانهای دینی

مناصبی که در اینجا یاد میشود ـ در کنار ادارات قانونی که در فصل «قضا و پلیس» یاد شد ـ توسط ملایان اداره میشود. ملاباشی ملایان را برای شرکت در مجلس علما انتخاب میکند و رابط شاه با ملایان است؛ امام شاه یا پیشنماز مسجد شاهی؛ امام پای رکاب که در سفرها و دیگر مواقع ـ در غیاب امام عادی ـ در ملازمت شاه است.

آنچه ذکر شد متعلق به خاندان سلطنتی است. تشکیلات دینی شهرها عبارت است از : شیخالاسلام که سوادِ اسناد حقوق نقدی و بازنشستگی ملابان به دست اوست. او مبالغ معینی از حکام دریافت کرده، به ملایان مستحق می پردازد؛ صدرشهر که دفتر اراضی موقوفه را که شاه بخشیده یا از اشخاص مانده است به دست دارد و بر طبق وصایای معین (شرایط وقف) آنها را تنظیم میکند؛ امام مسجد شاهی که نمازهای جمعه و عیدین را میخواند؛ دومین امام مسجد شاهی که در روزهای عادی امامت میکند؛ خطیب که خطبههای جمعه و عیدین را در عیدگاو بیرون شهر میخواند؛ مدرس مسجد شاهی که طلبهٔ آن مسجد را درس می دهد؛ میرواعظ یا خطیبِ بزرگ که تا این اواخر دارای مقامی بود و پس از قیام سیداحمد میرواعظ معروف مقام او لغو شد. افزون بر اینان این اواخر دارای مقامی بود و پس از قیام سیداحمد میرواعظ معروف مقام او لغو شد. افزون بر اینان اثم خراف، بزرگ قبیله یا مردم زمین می دهند امّا زمین غیر از عوارضی است که دریافت میکنند. دیگر مُلایان اطراف، بزرگ قبیله یا مردم زمین می دهند امّا زمین غیر از عوارضی است که دریافت میکنند. دیگر مُلایان که یادشان گذشت از شاه حقوق میگیرند و برخی مواجب دیگری هم در کنار آن دارند.

سازمانهای دینی

بسیاری از ملایان که منصب رسمی ندارند، از شاه حقوق میگیرند یا از حکومت و مردم زمین وقفی دریافت میکنند. مساجد هم برای مصارف زمین وقف دارند که تولیت آن بر عهدهٔ ملایان هر مسجد است. طلبهٔ مسجدشاهی از شاه حقوقی روزانه دریافت میکنند.

پیوست ۱ تاریخ سلطنت کابل از آغاز پادشاهی دُرانیان

از تاریخ پیشینهٔ درانیان اندکی میدانیم. براساس بهترین گزارشهایی که به آن دست یافتهام ۱، آنان ظاهراً تا اوایل سدهٔ ۱۷م کاملاً آزاد بودهاند. در این هنگام فشار شدید اُزبکان آنان را ناگزیر ساخت که باجگزار ایران شوند و مصون باشند. شاید تا ۱۷۰۸م به همین وضع بودهاند. در این وقت فلزیان که تابع ایران بودند بر ضدگرگین خان شاهزادهٔ گرجی قیام کردند، که از جانب صفویان حاکم قندهار بود. چنین می نماید که در این هنگام بیشتر درانیان ـ که ابدالیان خوانده می شدند ـ در کوههای نزدیک هرات جاگزین شدند و پیشتر با فلزیان درگیریهایی داشته اند.

در ۱۷۱۶م ابدالیان به رهبری هبدالله خان سدوزی بر قلمرو ایران تاختند؛ حاکم هرات را شکست دادند و شهر و چندین موضع مجاور را گرفتند. آنان سپس از معمود غلزی شکست خوردند؛ اما چون معمود اندکی پس از آن ایران را فتح کرد و خاندانش در دورهٔ کوتاه سلطنت به تنظیم فتوحات خویش و هم جنگ با سلطانِ عثمانی مشغول بودند، ابدالیان تا مدتی مدید بدون دردسر ماندند. اندکی پس از شکست ابدالیان عبدالله خان برکنار و احتمالاً توسط معمدزمان خان مسموم شد و معمدزمان خان (پسر دولت خان و پدر احمدشاه) که رهبری ابدالیان را به دست گرفت، یک سپاه ایرانی را که در عدّه دوچند سپاهیان ابدالی بود ـشکست داد و موفقانه در برابر کوششهای ایرانیان برای تصرف هرات ایستادگی کرد. نیروی ابدالیان چنان بسرعت فزونی گرفت که در سال ۱۷۲۲م مشهد را ـ تقریباً در انتهای شمال غربی خواسان ـ محاصره کردند. در پی یک سلسله انقلاباتی که پس از آن رُخ داد، ابدالیان که پیوسته حکومت دموکراتیک داشتند، مُدّتی کاملاً سلسله انقلاباتی که پس از آن رُخ داد، ابدالیان که پیوسته حکومت دموکراتیک داشتند، مُدّتی کاملاً بدون رهبر ماندند و غالباً ادارهٔ امور در دست انجمن بزرگان (یا جرگه) بوده است. سرانجام در ۱۷۲۸م برای نخستین بار مورد حملهٔ نادرشاه قرار گرفتند و پس از یک سلسله موفقیتها سرانجام

۱-گزارشهای هانوی Hanway و تاریخ بسیار خوب او «فتوحات افغان» و مطالبش در مورد ادوار پیشین از آن جمله است.

ناگزیر تسلیم آن جهانگشا شدند.

آنان بار دیگر به رهبری فوالفقارخان (پسر زمان خان و برادر بزرگتر احمدشاه) که مکرّراً در تبعید بود و درمخاطرات پیشگفته ابدالیان را رهبری کرده بود، شوریدند. آنان بر قلمرو ایران تاختند، ابراهیم خان (برادر نادرشاه) را در نبردی شکست دادند و مشهد را محاصره کردند. نادر به تن خویش در برابر آنان تاخت و آنان را به سرزمین خودشان عقب راند. نادر در آغاز ۱۷۳۱م هرات را محاصره کرد و پس از ده ماه پایداری سرسختانه آن شهر را گشود. در جریان این محاصره غلزیان نیز ابدالیان را یاری کرده بودند. نادر سران سدوزی را به مُلتان گسیل داشت و نیروی بزرگی از ابدالیان را وادار به پیوستن به سپاه خویش کرد.

شهر هرات دیگر شورشی نکرد؛ امّا ابدالیان تا مدتی به یاری غلزیان و ایمافان به جنگ در اطراف ادامه دادند.

نادر تا شش سال دیگر فلزیان را مطیع ساخت و قندهار را گرفت. در این هنگام احمدشاه با برادرش فوالفقارخان در زندانِ قندهار بود. نادر آنان را از زندان رها ساخت و به سرداری سپاهی از قبیلهٔ خودشان به مازندران فرستاد. ابدالیان در خدمت نادر شایستگیشان را ـ بویژه بر ضد عثمانیان نشان دادند و او زمینهایی را، که اکنون در تیول خویش دارند، به آنان بخشید وآنان را از هرات به منطقهای که اکنون در آن زندگی میکنند کوچ داد. ظاهراً از آن پس نادر وابستگی بسیاری به افغانان داشت و همین وابستگی را، در کنار عوامل دیگر، یک عامل کشته شدن نادر به دست ایرانیان در ژوئن ۱۷۴۷م شمردهاند. روز پس از کشته شدن نادر، میان افغانان و ازبکان به سرداری نادر از یک سو و ایرانیان از سوی دیگر جنگی در گرفت، که آغازگرِ آن دانسته نیست و نتیجهای هم از آن گرفته شد.

پس از این ژخداد، احمدشاه بخش مهتی از خراسان را پشت سرگذاشت و از چندین موضع مستحکم بدون آنکه بر آنهاحمله کند،گذشت و به قندهار رسید. در این هنگام نیرویش بیش از دو هزار یا سه هزار سوار نبود.

در آنجا دریافت که درانیان خزانه ای را، که از هند برای نادر برده می شده، گرفته اند واو خزانه را مطالبه کرد. برخی از رؤسا نخست در دادن خزانه دودل بودند. امّا او افزون بر رهبری سدوزیان اکنون توسط یک نیروی نظامی هم پشتیبانی می شد. چند تن از مخالفان سرسخت راکُشت و دیگر

۱- تا اینجا از ترجمهٔ «نادرنامه» توسط ویلیام جونزاستفاده شده است.

مخالفتی از سوی قبیلهاش بروز نکرد.

احمد شاه در اکتوبر ۱۷۴۷ در قندهار به پادشاهی نشست. آورده اند که سران درانی، قزلباش و هزاره در تاجپوشی او را یاری کردند. در این حال او بسیار جوان و به قول یک تاریخنگار معاصرش، بیست و سه ساله بود. زمستان در قندهار ماند و در کار تنظیم مناطقی شد که پیش از این گرفته بود و هم سپاهی را برای لشکرکشیهای آینده تدارک می دید. چنین می نماید که احمدشاه سازماندهی حکومت خویش را چنان که در ایران دیده بود پی ریخت. تشکیلات درباری، افسران ارشد دولتی، ترتیب ارتش و ظواهر تاج واقعاً همانند روزگار نادرشاه بود؛ اما طرز کار احمدشاه با روش نادر فرق داشت؛ زیرا او ناگزیر بود آن روش را هم با ادارهٔ امور داخلی حکومت و هم با معیارهایی که برای افزایش قدرتش در داخل و خارج داشت هماهنگ سازد.

### سياست احمدشاه

ایرانیان از دیرباز به تسلیم مطلق در برابر یک حکومت استبدادی خو گرفته و پیوسته به فرمانروایان خویش وابسته بودند. دودمانی که روزگاری دراز بر آنان فرمان می راند به دست افغانان برانداخته شده بود و در آغاز روزگار نادر، ایران در زیر یوغ بیگانه سخت می نالید. نادر به صفت رهایی بخش میهن به میدان آمد و خود را نگهبان سلطنت خودی خواند. از راه وصلت، خود را به خاندان شاهی نزدیک ساخت و چون به حد کافی از پشتیبانی سپاه و احترام مردم برخوردار شد شاه قانونی را از تخت به زیر آورد و قدرت را به دست گرفت.

نادر با رسیدن به یک سلطنتِ سازمان یافته، در ایران به مخالفت جدّی بر نخورد و از ابتدای جلوس توانست تمام قدرت سلطنت را در فتوحات خارجی به کارگیرد.

احمدشاه، برخلافِ نادر می بایست بر مردمانی جنگجوی و آزاد، که هرگز علاقه ای به چنان حکومتی نداشتند، پادشاهی کند. آنان به یک حکومتِ شاهی از آن جهت خو کرده بودند که به پرداخت باج وادرشان می ساخت. آنان شاه را یک دشمن نیرومند می دانستند، نه سروری که در سایهٔ حمایتش بیارامند و به او علاقه مند و وفادار باشند. آنان هرگز زیر فرمان یک شاه خودی متحد نشده بودند؛ و چنان در میان خود شیفتهٔ برابری بودند که برایشان بر تر دیدن یکی از افراد ملّت خود، دشوار تر بود تاگردن نهادن بر بیداد یک ارباب بیگانه. این اختلاف احمد شاه را ناگزیر می ساخت شیوه ای خاص در پیش گیرد. او نخست می بایست محبّت قبیله اش را جلب کند که به پشتیبانی همیشگی و نیز کمکی آنیشان وابسته بود. این بود که زمینِ درانیان زا به آنان واگذاشت و

فداکاری دیگری از آنان نخواست، مگر تدارک گروههای نظامی که نادر تعیین کرده بود. همهٔ ادارات مهم دولتی را به سرانِ دُرانی سپرد و هر ادارهای را به طایفهای اختصاص داد؛ همانگونه پادشاهی را ویژهٔ قوم خویش ساخت. امتیازات خانانِ موروثی را برهم نزد. در کار حکومتهای داخلیِ قبایل مگر برای آماده باش سپاه وحفظ امنیّت عمومی بندرت مداخله می کرد. او سخت می کوشید تا منافعی را که از احترام درانیان به سدوزیان نصیب می برد بیشتر سازد و شاید هم بسیاری از آن خانواده را با حسادت و به نظر رقابت می نگریست. امتیازات سدوزیان را پیوسته محفوظ و احترامشان را بر جانگاه می داشت. از مجازات شدید کسانی که سدوزیان را آسیب رسانیده بودند و خصوصاً اگر منافع خودش در میان بود داستانها گفته اند.

در برابر قبایل دیگر ـ مجز غلزیان ـ میخواست در آنان روحیهای را ایجادگندکه به شاهِ خود مهر بورزند و امیدوار بودکه با رها ساختن آنان از تعلق بیگانه واعمال تدریجی و معتدلانهٔ قـدرت خویش چنین شود.

اعتدال او در برابر افغانان شاید عوامل دیگری هم داشته باشد؛ چنانکه او علاقهٔ شدیدی به ملّت خویش احساس میکرد یا مدّعی چنین احساسی بود. او بر قبایل خودسر نمی تاخت، چون نمی خواست افراد ملّتش را گرفتار مصیبت سازد.

برای استحکام قدرتش در داخل، بیشتر به تأثیر جنگهآیش در خارج تکیه میکرد. اگر این جنگها با پیروزی همراه بودند، نامش را بلند ساخته، امکان نگهداری سپاه و جلبِ بزرگان از طریق انعام و اکرام به او میسر میشد.

بسیاری از قبایل که به آسانی تسلیم نمی شدند به هوای غنایم به او می پیوستند. با بردن بزرگان در سپاه، او از توسعه وحتی حفظ نفوذ آنان بر قبایلشان جلوگیری می کرد. خو گرفتن به فرمانبری نظامی آنان را به اطاعت از حکومت در داخل آماده می ساخت. همچنان سپاهیان با دیدار مکرر شاه و فرمانبری بزرگان موروثیشان از او، وی را رئیس ملّت می دانستند؛ و شاید امیدوار ببود پنانکه به مرور ثابت شد که سیرت نیک، دلیری، فعالیّت، دقت و دیگر ارزشهای والای نظامی که او داشت همهٔ افسران و صاحب منصبان را به تعظیم او واداشته، سپاهیان را به شخص او قویاً دلسته سازد.

وضعیت ملّت افغان و سلطنتهای مجاور برای عملی ساختن برنامه های او مساعد بود و متصرفات جدیدش را ـ هرچند هنوز سازمانی درست نیافته بودید ـ مصون می داشت و فرصت پیروزی تاختهایش بر همسایگان، از هر جهت میسر بود.

درانیان در نبردهای سخت و طولانی در کنار ایرانیان و در سپاه تحت فرمان نادر انضباط و تجربه را فراگرفته بودند و حسن نظری که آن فرمانده بزرگ به آنان داشت باعث تقویت روحیه و اعتماد به نفس در آنان شد؛ چنانکه خود را براستی بهترین سپاهیان در آسیا می دانستند. از سوی دیگر، دشمنانشان، فلزیان، با شکستها و مصایب پی هم ، دلشکسته و بیروح شده بودند. دیگر افغانان از ژخدادهای زمان آموخته بودند که چسان هندیان را خوار شمارند و از ایرانیان بیزاری جویند. پس فرصت بیش از هر وقت دیگری برای هواداری بر نشاندن شاهی از تبار خویش مساعد بود.

وضع نیروهای خارجی هم به یک اندازه، به سود این کار بود. ناتوانی امپراتوریهای هندوستان و آزبکان در جنگهای آنان با نادرشاه بیشتر و آشکار تر شده بود. بلوچان نیز از نادرشاه آسیب دیده و از ایرانیان سخت بیمناک بودند و تابعیت اعتدال آمیز متحدین پیشین یعنی افغانان را، بر گردن نهادن به حکومت سختگیر و زورمندانهٔ دیگر همسایگان ترجیح میدادند. نصیرخان (برادر محبّتخان سردار بلوچ) گروگانی نزد نادرشاه داشت که گویا به دست احمدشاه افتاده بود.از ایماقان و هزارگان تشویشی نبود و نزدیکی آنان به پایتخت مانع از آن می شد که به آزادیخواهی سربرافرازند. سرنوشت ایران هنوز مبهم بود، اما پدید آمدن پراکندگی در خانوادهٔ نادر همسایگان را از آنان آسوده خاطر ساخته بود. آزمونهای پیشین نشان داد که سرانِ خراسانِ غربی چندان علاقه ای به پیروزی ایرانیان نگرفته بلکه آماده بودند تا تسلیم نیرویی گردند که بتواند آنان را درهم کوبد یا در حمایت خویش نگرد و احتمال میرفت که از برتری خویش با اعتدال کارگیرد.

## نخستین لشکرکشی بر هند

چنین بود جریان حوادث در آغاز فتوحات احمد شاه. او در بهار ۱۷۴۸م از قندهار با سپاهی مرکب از دوازده هزار درانی، بلوچ وجز آنان از قندهار بر نشست. فلزیان را بزودی مطیع ساخت و بر آنان حاکمانی گماشت که ترتیب آن انتصاب تا کنون بر قرار است. حاکم فزنی که گماشتهٔ نادرشاه بود با رسیدنِ احمدشاه، بگریخت؛ امّا ناصرخان حاکم کابل و پشاور به هواخواهی مغول اعظم به پایداری برخاست؛ امّا پس از مقاومتی مختصر از کابل بیرونِ رانده شد و با رسیدن پیشروان سپاه احمدشاه، قبایل افغان ناصرخان را مجبور ساختند از رود سند به آن سوی بگذرد. احمدشاه بسرعت از سند گذشت و او را از آنک و چچ نیز بیرون راند. پس از آن با سپاهی که پیوستن افغانانِ پشاور آن

راگسترش داده بود آهنگ هجوم هندوستان کرد. حاکم لاهورکه از تصمیم او خبر داشت از دهلی کمک خواسته بود، امّا احمدشاه فرصت نداد و بسرعت پنجاب را درنوردید و سپاهیان هند را در پیرامون لاهور شکست داد و پیروزمندانه به شهر درآمد و آمادهٔ پیشروی به سوی دهلی شد. در این حال، امپراتور هندوستان سپاهی نیرومند به فرماندهی پسرش و قمرالدین خان وزیر به مقابله فرستاده بود. سپاه مغول به سوتلج رسید و در حوالی آن رود در ناحیهای که بر معابر معمولی اشراف داشت مستقر گردید. احمدشاه موقعیت آنان را دریافت، از نقطهای که بلندتر از رودخانه بود گذشت. هندیان پس پشت او ماندند و او به سوی سرهند تاخت (که هندیان بار و بنه آنجا نهاده بودند) و پیش از آنکه دشمن به خود آید، آنجا را گرفت.

شاهزاده و وزیر هندوستان بی درنگ به سرهند تاختند تا بر احمدشاه حمله برند؛ امّا تا رسیدند جرأت خویش باخته در نزدیکی شهر لشکرگاه ساختند. احمدشاه بر آنان تاخت و پس از شلیک مکرر توپخانه که چند روز ادامه یافت، وزیر کشته شد و فرماندهی لشکر بر پسرش میرمنو قرار گرفت واو چنان با مهارت عمل کرد که درانیان ناگزیر حالت تدافعی گرفتند و سرانجام شبانه عقب نشستند.

اندکی پس از حرکت سپاه هند به سوی دهلی، محمدشاه درگذشت و پسرش که در سرهند فرماندهی میکرد، به جای پدر به پادشاهی نشست. صفدرجنگ وزیر شد و میرمنو حکومت پنجاب یافت و شاه جدید به راه خویش به سوی دهلی ادامه داد.

همین که این اخبار به احمدشاه رسید؛ او دوباره با سپاهش به لاهور تاخت. میرمنو که از دهلی کمک فوری دریافت نکرد و شاید هم به دلیل رسیدن صفدرجنگ به مقام وزارت که او خود را شایستهٔ آن می دید، به احمدشاه تسلیم شد و احمد شاه حکومت لاهور را به او باز داد و میرمنو تعهد کرد که باج ولایت را به صورت منظم به شاه درانی بپردازد

احمدشاه که کار پنجاب را بر وفق مراد یافت، به قندهار بازگشت و در راه، حکومتهای دیرهٔ غازی خان، دیرهٔ اسماعیل خان، شکارپور و ملتان را تنظیم کرد. شاید که در همین اوقات قبایل جنوبی افغان هم پادشاهی احمدشاه را به رسمیت شناخته باشند. وقتی احمدشاه به قندهار رسید، زمستان پرمشغلهٔ آن سال ظاهراً به آخر رسیده بود.

# لشكركشي به خراسان

در بهار ۱۷۴۹ احمدشاه از بخش غربی متصرفاتش یک سپاه بیست و پنج هزار نفری گرد آورد.

هرات تاخت و آن شهر را در دو هفته گرفت. پس آهنگ مشهد کرد وهمهٔ مواضع سر راه را به تصرف درآورد.

شاهرخ میرزا پسر نادر اوالی مشهد بود و به استقبال احمدشاه آمد. احمدشاه او را محترمانه پذیرفت و شهر و قلمروش را واپس به او سپرد. از مشهد به نیشابور تاخت و شاه پسندخان اسحاق زی را به مزینان و سبزوار مأمور ساخت. نیشابور سخت مقاومت کرد و هنوز در محاصره بود که به احمدشاه خبر شکست سپاهش در مزینان رسید. او که از امکان حمله از بیرون بیم داشت خواست که کار نیشابور را یکسره کند و دستور داد سپاهیان به وسیله نردبانها به قلمه بالا روند. این تدبیر هم به ناکامی و تلفات سپاه او انجامید و پیش از آنکه از این مصیبت به خود آید سپاه نیرومندی را خانان خراسان به یاری نیشابوریان رساندند و احمدشاه با آنان در نبرد بود که یورشی عظیم از داخل شهر بر او وارد آمد. اوضاع برای او بس نابسامان شد و ناچار بی درنگ به مشهد و از آنجا به هرات عقب نشست.

احمدشاه در بهار ۱۷۵۰ دگر باره به نیشابور تاخت و آن شهر راگرفت. شاید دیگر نواحی دور افتادهٔ خراسان را هم ـ که به قلمرو خویش پیوسته باشد ـ در همین وقت تصرف کرده باشد. تصور میکنم که قلمرو امپراتوری درانی از نیشابور به جانب غرب فراتر نرفت و او پس از این یورش به هرات بازگشت؛ ولی در زمستان یا سال دیگر (بهار ۱۷۵۱) احمدشاه ناچار شد به مشهد رود؛ زیرا میرطم خان قاین پرچم طغیان برافراشته شاهرخ را خلع و نابینا ساخته و خزانهٔ مشهد را تاراج کرده بود.

احمدشاه ، شاهرخ را دوباره بر تخت نشاند و به اندک مدتی قاین راگرفت و میرعلمخان را به کام مرگ فرستاد. در همین وقت کوشید تا استرآباد را نیز بگیرد که قاجاریان او را عقب راندند.

## فتح دهلي

در تابستان ۱۷۵۲ احمدشاه به پنجاب تاخت و میرمنو را که با دور دیدن او سر به شورش برافراشته بود، ایل ساخت. درجریان همین لشکرکشی کشمیر را فتح کرد و با عقد پیمانی بخشی از هند را که در شرق تا سرهند میرسید، متصرف شد. پس به قندهار بازگشت و چنین می نماید که چهار سال بعد را در آرامش گذرانیده است. برادرزاده اش لقمان خان شورش نمود و غلزیان طغیان

١- [ شاهرخ نوهٔ نادر است].

488

کردند ولی هر دو فتنه به آسانی فرو خوابانیده شدند. شاید که او در این مدّت به سامان دادن امور افغانستان و نواحی نزدیک و مجاور پرداخته باشد. در ۱۷۵۶ میرمنو حاکم پنجاب درگذشت. مرگ او توطئه ها و شورشهایی را در پی داشت و تمام استان به غایت آشفته گشت. وضع موجود دربار دهلی را برانگیخت تا لشکری عظیم به سرداری غازی الدین خانی وزیر برای تصرّف مجدّد پنجاب بفرستد. وزیر به آسانی به این مهم دست یافت و حکومت پنجاب را به آدبنه یگ که به ترتیب، دستیار شهنوازخان و میرمنو بود، سپرد. آدینه بیگ مردی بحلد و به دسیسه بازی معروف بود. غازی الدین خان سپس به دهلی بازگشت. احمدشاه با آگاهی از این تجاوز قندهار را ترک گفته از سند گذشت و آدینه بیگ را از پنجاب بیرون راند و به سوی دهلی تاخت.

اوضاع دهلی که غازی الدین خان ستمگرانه برآن فرمان می راند و به اکراه از امپراتور مغول فرمان می برد، آشفته بود و پس از اندک مقاومتی تسلیم شد. احمدشاه وارد دهلی شد و آزمندی آن فاتح و دستِ گشادهٔ سپاهیان تباهی بسیار به بار آورد. احمدشاه مدتی در دهلی ماند. پس سردار جهان خان را به دفع جَتان Jauts (جتها) فرستاد.

سردار بَلَمگر Ballumgur راگرفت و تُند به سوی مونوا Muttra تاخت و آن شهر را که مردمش سرگرم مراسم جشن هندوان بودند، گرفت. با وارد شدن سپاهیان قتل عام به راه افتاد و بسیاری از هندوان به اسارت گرفته شدند که سپس برده گشتند. سردار جهان خان به سوی آگره پیش رفت که به وسیلهٔ مردمانی جت عقب رانده شد. اکنون درانیان سراسر تابستان را در هندگذراندند و چون سپاهیان افسرده و بیمارگونه می گشتند، احمدشاه برآن شد تا به مرزوبوم خویش بازگردد و پیش از بازگشت، در دهلی خود و فرزندش تیمور با شاهد ختان خاندان سلطنتی ازدواج کردند. جهیزیهٔ هنگفتی با این بانوان همراه بود و امپراتور هند ناگزیر شد، پنجاب و سند را به تیمورشاه ببخشد.

احمدشاه پیش از ترک دهلی، وزارت هند را به برادر میرمنو و سپهسالاری را به نجیب خمان، رئیس افغانان سهارنپور که هنگام پیوستن به احمد در سوتلج به او تقرّب جسته بود داد. احمدشاه فرمانداری ولایتهای شرق را به تیمور سپرد و سردار جهان خان را نایب او ساخت. سپاه آنان متشکل از گروههای معدودی از درانیان، پارسیوانان و سربازان بومی بود. احمدشاه زمستان را در قندهار سپری کرد و پس از آن مشغول تنظیم آشفتگیهایی که در ایران و ترکستان بپا شده بود و از دقایق آن اطلاعی ندارم گردید.

## جنگ مرهته

همین که احمدشاه هند را پشت سر نهاد، غازی الدین خان با سپاهی از قوم مرهته، از فرخ آباد که به آنجا گریخته بود به دهلی تاخت و آن را محاصره کرد. نجیب خان پس از مدتی مقاومت شهر را گذاشت و به مهارنپور عقب نشست. تقریباً در همین حال پنجاب نیز درگیر آشویی سخت گردید و آدینه بیگ خان به این آشویها دامن می زد.

او پیشتر با رسیدن شاه گریخته و سپس سیکان را به شورش بر انگیخته و یک بخش سپاه شاهی را در جالندر شکست داده بود. او مرهته را که نجیب خان را از دهلی رانده بودند، به باز گرفتن پنجاب فراخواند و اکنون سپاهی از قومی مرهته به فرماندهی راگوبا Ragoba پدر پیشوای Paishwa کنونی عازم سرهند شده بود. تیمورشاه و سردارجهان خان که پیش از آن هم زیر فشار سیکان بوده به گروههای هندی سپاه خویش هم اعتماد نداشتند، به امین آباد عقب نشستند و لاهور که خالی شده بود به دست سیکان افتاد.

مرهته بزودی سرهند را گرفته به سوی غرب روان شدند. سردار جهان خان برای نجات دادن شاهزاده و سپاهیان باقیمانده از رود سندگذشت. این عقب نشینی شبانه صورت گرفت و سپاهیان هندوستانیش از آن بی خبر ماندند. با وجود آن خانوادهٔ سردار به چنگ دشمن افتادند، ولی بزودی آزاد شدند. مرهته که مانعی در راه ندیدند به فتوحات خویش تا بدان سوی جیلم ادامه داده سپاهی برای گرفتن قلمرو مُلتان فرستادند که به پیروزی انجامید. فرار تیمورشاه در اواسط ۱۷۵۸ بود. احمدشاه آمادهٔ لشکرکشی بود که نصیرخان رئیس بلوچان شورش کرد و لشکرکشی پس افتاد.

#### شورش نصيرخان

تاریخ بلوچستان پیش از این دوره مبهم است ولی چنان مینماید که بس از درگذشت معبت خان که از جانب نادرشاه به حکومت رسیده بود دومین برادرش حاجی خان به جایش نشست، که ظاهراً رعیتش از پیداد او ناراضی بودند و خود نیز با همدستی در شورش لقمان خان موجب خشم احمدشاه شده بود. معلوم است که احمدشاه او را خلع و حبس کرد و برادرش نصیرخان را به جای او به حکومت نشانید و معلوم نیست که چرا نصیرخان سر از اطاعت احمدشاه برتافته بود؛ ولی او در

١- جونز، تاريخ نادرشاه، كتاب چهارم، فصل ششم.

سال ۱۷۵۸ اعلام استقلال کرد. نخست شاه ولی خان وزیر به مقابل او فرستاده شد که در موضعی نزدیکِ شال شکست خورد. پس احمدشاه شخصاً به بلوچستان تاخت و گویا در خزان یا اواخر تابستان آن سال به آنجا رسید.

نصبرخان شکست خورد و به داخل قلعهٔ کلات عقب نشست و قلعه در محاصرهٔ احمدشاه درآمد. گفته اند که سران درانی نمی خواستند که نصیرخان به تمام و کمال رعیت و مطیع احمدشاه گردد؛ زیرا قلمرو او هنگام خشم شاه بر آنان، پناهگاهشان بود. خصوصاً شاه ولی خان وزیر بیا نصیرخان ارتباط برقرار واو را به مقاومت تشویق کرد و گفت که سران دُرانی همه با او هم رای اند و احمدشاه از سرمای زمستان که در پیش است عذاب خواهد دید. محاصرهٔ کلات چهل روز دوام کرد و علوفهٔ سواره نظام بشدت رو به کاهش نهاد. ناخرسندی احمدشاه از رخدادهای هند نیز احمدشاه را بیتاب ساخته و طالب یک حلّ فوری بود. و با پیشنهاد نصیرخان مذاکرات صلح آغاز شد و پیمانی منقد گردید که تاکنون هم روابط شاه با بلوچان بر همان پیمان استوار است.

چون خبر عقب نشینی شاهزاده تیمور به احمدشاه رسید، سپاهی به فرماندهی نورالدین خان بامیزی به آن سوی رود سند فرستاد. در این هنگام، آدینه بیگ درگذشته و سراسر پنجاب تا شرق جیلم در تصرّف مرهته بود. سیکان نیز که از مدتی دراز فرقهای از متعقبان نظامی را تشکیل داده بودند، برآن شدند تا همهٔ پنجاب را بگیرند و جانشینان آدینه بیگ با پیوند خیالی که با حکومت دهلی داشتند تا حدّی اهمیتی برای خود نگه داشته بودند؛ هرچند که مغول اعظم را قدرت واقعی در پنجاب نبود. نورالدین به آسانی به سوی جیلم پیش رفت. ناحیهٔ میان جیلم و رود سند در دست اقوام کاتر Kauters گوکر ورده و در پیشروی به سوی چناب به مانع عمدهای برنخورد؛ زیرا بخش مهم سپاه بودند و نورالدین خان در پیشروی به سوی چناب به مانع عمدهای برنخورد؛ زیرا بخش مهم سپاه مرهته اکنون به سوی دهلی عقب نشسته بود، ولی او صلاح ندید که پیش از رسیدن شاه به پیشروی ادامه دهد و احمدشاه به دلایل مختلف نتوانست پیش از زمستان ۱۷۵۹ به آنجا برسد. در آن هنگام شهری در نردیک جمنا است، نجیبخان و سران روهیله به او پیوستند. در این وقت سپاه مرهته به فرماندهی داتاپتیل Junkojee Sindia و جنکوجی سندیا Junkojee Sindia نزدیک او بسود، ولی با فرماندهی داتاپتیل Dattapatail و جنکوجی سندیا نوده می شد تا آنکه سپاه مرهته نزدیک

دهلی رسید و از جمناگذشته به سوی بادلی Baudlee پیش رفت تا از آن دفاع کند.

در بادلی نبرد شدید رخ داد، مرهته کاملاً شکست خوردند و داتاجی کشته شد و سپاهی به مقابل ملهرراوهولکرMulhar Holkar Row که یاری مرهته می آمد فرستاده شد. سپاه ملهر راو مورد حملهٔ ناگهانی قرار گرفت و کاملاً شکست خورد. احمدشاه پس از آن دهلی راگرفت و فازی الدین خان را ـ که بتازگی عالمگیر دوم امپراتور هند راکشته بود ـ مجبور ساختند به منطقهٔ قوم تجت بگریزد. ملهرراو و بقیهٔ سپاه مرهته نیز به آن منطقه پناه برده بودند. پس احمدشاه برای فتح دو آب روان شد و تنا انوپ شهر Anoopshehr تاخت و در آنجا برای گذراندن فصل بارانهای موسمی (مونسون) ماند و نواب شجاع الدوله وزیر هندوستان نیز به او پیوست.

# جنگ پانی پت

در جریان این فصل، مرهته برای جبران مافات سخت کوشیدند و سپاهی نیرومند از آن ملّت بسه فسرماندهی ویسواس راو Wisswas Row وارثِ امپراتسوری (ولیمهد) و شسداشیوراو Sheddasheo Row از دکن رسید. راو چنان از این تاخت مصیبتبار در هند مشهور شد که لقبِ بهاو Bhow یافت.

آنان دهلی را محاصره کردند. سپاه کوچکی از درانیان پس از مدافعه ای سرسختانه تسلیم شد. رود جمناکه در میانه واقع شده بود مانع رسیدن کمک احمدشاه که بر کرانهٔ راست رود لشکرگاه داشت می گردید؛ همچنان نمی توانست به کنج پوره Coonjpoora که در شصت میلی شمال دهلی قرار داشت کمک برساند. این بود که پیش چشم درانیان این شهر را گرفتند. سپاه درانی به سوی رودخانه پیش می رفت و احمدشاه چنان از این مصیبت اندوهگین بود که ناگهان تصمیم گرفت به هر قیمتی که باشد از رود بگذرد و با دشمن درافتد و کار را یکسره کند. با تحتل تلفاتی از رود گذشت و سرعتِ عملِ او باعث شد که سپاهیان مرهنه جرأت خویش را بیازند و به موضع پانی تخشت و سرعتِ عملِ او باعث شد که سپاهیان مرهنه جرأت خویش را بیازند و به موضع پانی موقعیت جدید و با مهارتی که در کاربُرد توپخانه داشتند در برابر هر حملهای امنیت داشتند؛ امّا اضطراب سپاهی را که بیشتر متشکل از افراد سواره نظام باشد، در چنان لشکرگاهی در میان

۱- شرح وقایع این دوره و جنگ پانی پت را یکی از تاریخ نگاران مماصر به وجهی عالی و درست به زبان انگلیسی در جلد سوم «مطالعات آسیایی» نگاشته است، برای اطلاع مفصل به آن باید رجوع داشت ولی اراثهٔ تصاویر زنده از این واقعه مرا بر آن داشت تا بندهایی از آن را پس از این نقل کنم.

خندقها واستحکامات می توان دریافت. این اضطراب با فعالیت درانیان فزون می شد. درانیان با جدیت جلو رسیدن تدارکات و مواد مورد نیاز را به لشکرگاه دشمن می گرفتند. با این همه، موهته سه یا چهار ماه به همین حالت ماندند. در این مدّت در گیریهای پراکندهای صورت می گرفت و آنان ازطریق شجاع الدوله به صورت غیرمستقیم پیشنهادهایی برای برقراری صلح ارائه کردند. سپاه درانی هم از کمبود ارزاق در تنگنا بود، امّا بردباری، هشیاری و فعالیت احمدشاه او را بر بسیاری از مشکلات غالب ساخت. اعتماد سپاهیان به او و رفتار نیکش با متحدان هندوستانی مانع بروز هر نوع نارضایی و اختلاف در لشکرگاه او می شد. در حالی که سپاهیان موهته از تلفات و نابسامانی در عذاب بودند و همهٔ بدبختیها را ازخطاهای فرماندهانشان ناشی می دانستند ا.

سرانجام کاروانی بزرگ که با ده هزار سوار تحت فرماندهی گوویند پاندیت Govind Pundit بدرقه می شد و عازم دوآب بود، در ناحیهٔ میان دهلی و میروت Meerut توسط عتیق خان پوپلزی تاراج شد. و گروه دیگری که خزانه را از دهلی همراهی می کرد به دست درانیان افتاد و دیگر موهته یارای ادامهٔ نبرد نداشتند و در واقع این امر ناممکن شده بود ۲. آنان در ۱۷۶۱ در هفتم ژانویه از

۱- احمدشاه چون به این لشکرگاه رسید دستور داد خیمهٔ قرمزی به فاصلهٔ یک کاس (یک ونیم میل) در پیشاپیش لشکرگاه بر پاکردند. او هر صبح پس از نماز و پیش از طلوع آفتاب، سوار بر اسب با پسرش تیمورشاه و چهل پنجاه سوار دیگر به همهٔ پُستها سر میزد. او همچنان لشکرگاه دشمن را تحت بررسی داشت. به عبارت دیگر همه چیز زیر نظارت خودش بود و هر روز چهل پنجاه کاس سواره در گردش بود. ظهر به خیمه کوچک باز میگشت و گاهی ناهار را در آنجا و گاهی در خیمههای دیگر در یکانهای نظامی صرف میکرد و این برنامه هر روزش بود.

شبانه سپاهی متشکل از پنج هزار سوار تا می توانستند به قرارگاه دشمن نزدیک می شدند و تمام شب دست به سلاح همان جا می ماندند. احمدشاه معمولاً به افسران هندوستانی اش می گفت: «بخوابید. نمی گذارم آسیبی به شما برسد» . و براستی دستوراتش چون قضا جریان داشت و کسی جرأت تر دید در اجرای آنها را به خود نمی داد.

توپخانهٔ هر دو جانب روزانه فمال می شد و شام توپخانه دوباره به قرارگاه برده می شد. شبیخونهای متعددی صورت می گرفت. سه ماه چنین گذشت. در این مدت سه نبرد شدید ولی نافرجام صورت گرفت. هر روز سپاهیان هر دو طرف در فعالیت بودند تا افسران هندوستانی بی تاب شدند و از احمد شاه خواستند کار را یکطرفه کند ولی او گفت: این کار جنگ است و شما به آن آشنایی ندارید. در کارهای دیگر مختارید. اما این کار را به من و اگذارید. شتاب نکنید و ببینید چگونه با اقدام در فرصت مناسب کارها را با پیروزی پایان خواهم داد».

۲- مورّخ معاصرِ پانی پت از زبان نواب شجاع الدوله می نویسد: «در این واپسین فرصت بهاو Bhow
 رقعه ای به خط خویش به وسیلهٔ معتمدی به من فرستاد که در آن نوشته بود :

لشکرگاه شاه به عزم حمله بر درانیان بیرون شدند. درانیان نیز دست به اسلحه بردند و شب به پایان نرسیده بودکه جنگ آغاز شد.

در اینجا به شرح جزئیات این واقعه نیازی نیست. مرکز شاه ـ با قلب سپاه ـ که متشکل از افغانان روهیله، دستهٔ درانیان پوپلزی و نیمی ازگارد سلطنتی بود با شلبک توپهای دشمن آشفته گشت و سپاهیان با اسبان گریختند و به نعرهٔ شاه ولی خان وزیر که از اسب پیاده شده میگفت که او تصمیم دارد تا جان دارد برجای خویش بماند، توجهی نکردند <sup>۱</sup>.

شاه شخصاً نیروی ذخیرهاش را به میدان فرستاد و مرهته دفع شدند و به چنگ جناح چپ سپاه درانی افتاده و در نتیجه مرهته کاملاً شکست خوردند. ژنرالِ مرهته، ولیعهد امپراتوری و تقریباً همهٔ سپاه آنان یا در جنگ و یا در تعقیب تباه شدند ".

«کاسهٔ صبرم چنان لبریز شده که یک قطرهٔ دیگر هم در آن نمیگنجد.اگر می توانی کاری بکن یا آشکاراسخنی بگوی. از این پس فرصتی برای نوشتن یا گفتن نخواهد بود».

«هرکارگانِ (خبر چینان، افراد استخباراتی) نواب خبر آوردند که مرهته از قرارگاههایشان بیرون آمدهاند. تو پخانهشان پیشاپیش و قطعات به دنبال روانند. آن جناب با شنیدن این خبر به خیمهٔ شاه رفت واز خواجه سرایان خواست که بی درنگ شاه را بیدار کنند که شغلی مهم پیش آمده است. شاه در حال آمد و از واقعه پرسید. نواب شرح داد و تقاضا کرد که اعلیحضرت سوار شود وارتش را دستور آماده باش دهد. شاه بر اسب که همیشه بر در خیمه آماده و زین کرده بود ـ بر نشست و در جامهٔ خواب نیم کاس از خیمه فراتر تاخت و به گروههای نظامی دستور داد تا اسلحه به دست آماده باشند.

شاه از نواب پرسید که این خبر راکی آورده است؟ نواب از من نام برد و شاه بی درنگ شترسواری را به دنبال من فرستاد. وقتی حضور یافتم جزئیات خبر را پرسید. گفتم که مرهته از سنگرها بیرون آمده اند و همین که روشن شود بر سپاهیان شما خواهند تاخت. در همین لحظه چند سوار درانی که از قرارگاه مرهته غنائمی گرفته بودند از کنار ما گذشتند و گفتند مرهته در حال گریزاند. شاه به من نگریست و خواست توضیح بدهم و من جواب دادم که بزودی درستی و یا نادرستی گزارش مرا در خواهند یافت. وقتی من سخن می گفتم مرهته در حدود بک و نیم کاس از سنگرهای شان دور شده توپها را جابجا کرده و ناگهان همه به یکبار شلیک کردند. شاه که بر اسب نشسته قلیان ایرانی می کشید قلیان را به غلامش داد و به آرامی به نواب گفت که: گزارش نوکر شما بسیار درست است و به دنبال وزیر اعظمش شاه پسندخان و دیگران فرستاد».

۱- نواب شجاع الدوله که سپاهش به دنبال بودند نتوانست ببیند که چه رخ منی دهد؛ زیراگرد و خاک بسیاری برخاسته بود تنها صدای آدمها واسبان را می شنید که به تدریج ضعیف می شد. پس مرا فرستاد تا وضع را معلوم نمایم. من شاه ولی خان را خشمگین دیدم که با اندوه به افرادش ناسزا می گفت که او را تنها گذاشته بودند. او می گفت: میهن ما دور است. به کجا می دوید؟».

۲- شنار افراد و کمیت نیروی طرفهای متخاصم را در چنین اوضاع نمی توان به آسانی دریافت. تـصور

این جنگ نیروی موهته را درهم شکست. آنان برنامههای خویش را در شمال هندکنار گذاشتند و سالهاگذشت تا توانستند به رهبری فرماندهی جدید ا طرحی نو بریزند.

پس از فتح پانی پت چنین می نمود که تمام هندوستان در تصرف احمدشاه است؛ ولی او برطبق نخستین برنامه اش رفتار کرد؛ یعنی به همان بخشی که نخست به او واگذشته شده بود قناعت نمود. و دیگر بخشها را به طیب خاطر به رئیسان محلّی که او را یاری کرده بودند بخشید و در بهار ۱۷۶۱ به کابل بازگشت ۲.

دوراندیشی و معقولیّت احمدشاه پس از آن آشکار گشت؛ زیرا او هرگز نمی توانست چنان متصرفات دور افتاده ای را نگه دارد؛ در حالی که او به دشواری توانست استان خودش پنجاب را ـ که د رآن اکنون سیکان بسیار نیرومند شده بودند ـ حفظ کند. موفقیّت این مردم او را ناگزیر ساخت که در آغاز سال ۱۷۶۲ به هند بازگردد. او در این بازگشت سیکان را از مناطق هموار بیرون راند؛ اما در ۱۷۶۳ مجبوراً به قندهار مراجعت کرد و چند سال پس از آن کشور بیش از هر وقت دیگر با اغتشاشات روبه رو بود. مراجعت احمدشاه در این سال به قندهار شایان ذکر است. در سرهند بود که از شورش قندهار آگاه شد. رودخانه های پنجاب پرآب شده بود و با آنکه اواسط تابستان بود، احمدشاه تصمیم گرفت از راه میان کرانه چپ سوتلج و بیابان به مُلتان و از آنجا به فرنی برود. سیاهیانش که عبارت از افغانان، اُزیکان، بلوچان و دیگر مردمان نواحی سردسیر بودند در اوایل راه آسیب فراوان دیده پیش از رسیدن به مُلتان بسیاری از گرما تلف شدند. اما مصیبت آنان به همین پایان تیافت و تا به کوههای افغانستان رسیدند زمستان آغاز شد و بسیاری نیز از برف و سرما تلف شدند. شورش به آسانی درهم کوییده شد؛ همچنان شورشی که در مجاورت هرات به رهبری درویش علی ایماق بیا شده بود خاموش گردید؛ اما تندرستی احمدشاه رو به کاهش نهاد واز این پس فمالیتهایش هم به نحو قابل توجهی کم شد. بر صورتش سرطان پدید آمد و در ۱۷۶۲ بیماری شدّت فعالیتهایش هم به نحو قابل توجهی کم شد. بر صورتش سرطان پدید آمد و در ۱۷۶۲ بیماری شدّت

میکنم که در سپاه احمدشاه چهلهزار تن رعایای خودش، سیهزار تن از مردمان روهیله و دهدزار سپاهیان متملق به رئیسان هند شامل بودند. هفتصد زنبورک شتر بر و چند تبوپ هم داشتند. شمار مرهته را عموماً سیصدهزار مرد میگفتند. معتبرترین منبع که در مورد نیروی آنان دیدهام «مطالعات آسیایی» است که سواره نظامشان را هفتاد هزار و پیاده نظام را پانزده هزار نوشته است.کمتر از دویست توپ نداشتند.

۱- مهاجی سیندیا Mahajee Sindia که سپاهش به شیوهٔ اروپاییان تربیت شده بود.

۲- در این هنگام احمدشاه سفیری به چین فرستاد و آن سفیر سفرنامهاش را به قلم آورده است ولی نتوانستم نسخهای از آن بیابم.

گرفت تا به مرگش منتهی شد؛ ولی چند سال با وجود پیماری سعی کرد از نیدان بدر نرود و سیکان را که هر روز نیروی بیشتری یافته و جلگه ها را تا ماورای جیلم گرفته بودند شخصاً تعقیب کرده، دوباره به کوهها راند؛ امّا این که آخرین لشکرکشی احمدشاه به هند بود سود پایداری نداشت چون به محض آنکه احمد شاه از پنجاب مراجعت کرد، سیکان با نیرویی بسیار بزرگتر از همیشه آمدند و سال ۱۷۶۸ به آخر نرسیده بود که از جیلم گذشته دژ مشهور روتاس Rotass را از درانیان گرفتند. شاه در کار تدارک از میان بردن این ننگ بود که شورش خواسان به رهبری نصرالله میرزا پسر شاهرخ شاه توجهش را به آن سوی جلب کرد.

افغانان میگویند که همهٔ بزرگانِ ایران ـ جز کریم خان زند ـ در این جنگ شرکت کرده بودند و نیروی متحدشان، در نزدیکی مشهد با سپاه احمدشاه به فرماندهی پسرش تیمور به نبرد پرداخت. هر دو سوی بخویی جنگ کردند، ولی در نتیجهٔ جنگ ـ بخصوص با دلیری نعیبرخان سردار بلوچ ـ شکّی نبود و با فتح کامل پایان پذیرفت. سپاه ایران که شاهرخ طرفدار فرارشان بود به مشهد پناه بردند. چون شلیک بر آن شهر مقدس که آرامگاه امام رضااع در آن قرار دارد بی خرمتی محسوب می شود، احمدشاه ناگزیر شد برای تسخیر آن به محاصره متوسل گردد که پس از چند ماه به پیروزی انجامید. شاهرخ شاه دختر خویش را به تیمورشاه داد و موافقت کرد تا شماری سپاهی نیز به خدمت احمدشاه موظف سازد.

احمد شاه در مدّتی که مشهد را در محاصره داشت، سپاهی به طبس ـ که در برابر درانیان مقاومت می کرد ـ فرستاد. دفاع شهر را علی مردان خان رئیس قبیله عرب زنگویی Zengooee برعهده داشت و سردار جهان خان فرمانده سپاه احمدشاه و برخی از سپاه او متشکل از بلوچان به سرداری نصیرخان بود. پیروزی کامل از آن سپاه احمدشاه بود: علی مردان به قتل رسید و طبس گرفته شد.

# مرگ احمدشاه و شخصیت او

پس از این لشکرکشی احمدشاه به قندهار بازگشت و هر روز بیماریش شدّت میگرفت چنانکه دیگر مانع لشکرکشی او به خارج شد. وی در بهار ۱۷۷۳ به کوههای توبه در منطقهٔ اچکزی، که تابستانی سردتر از قندهار دارد، رفت. جراحتش روز به روز بدتر شد تا در اوایل ژوئن ۱۷۷۳ در ینجاه سالگی در گذشت.

شخصیت احمدشاه، ظاهراً متناسب با اوضاع روزگار او بود. او با تهوّر و جدّیت توانست از نابسامانیهایی که با مرگ نادر پیش آمده بود، سود جوید و با تدبیر و میانه روی که اهمیتش کمتر از

نبوغ طبیعی او نبود، بر چنان مردمان جنگجوی و آزادمنشی فرمان براند.

دلیری و تحرک نظامی او را، هم رعایای خودش و هم کسانی که در جنگ یا اتحاد با او در تماس بوده اند، می ستایند. چنین می نماید که طبعی ملایم و دلی پرمهر داشت؛ و هرچند که به قدرت رسیدن و حفظ قدرت در آسیا بدون جنایت ناممکن می نماید، بازهم در شرق فرمانروایی را که از احمد شاه کمتر آلوده به ستم و بیدادگری بوده باشد نمی شناسیم.

احمدشاه را به لحاظ خصایل شخصی مردی پرنشاط، با محبّت و خوش طبع توصیف کردهاند. در مواقع رسمی متین و باوقار و در مواقع دیگر خونگرم و بی تکلف بود. با درانیان با همان برابری که پیش از رسیدن به شاهی به آن پابند بود رفتار می کرد. خُرمت ملایان و روحانیان را نگه می داشت و این احترام فراوان او هم صبغهٔ عاطفی و هم جنبهٔ سیاسی داشت. خودش نیز اهل عرفان و صاحب آثار بود و هم پیوسته آرزو داشت به مقام یک مُرشد برسد.

طسرزالعسمل او در نواحی مختلف مستصرفاتش عُسمدتاً بسر پسایهٔ مسسالمت بها افسفانان و بلوچسسان استوار بود. وی این اصل را در موردگروه اول بر عموم مردم و در موردگروه دوم بر زعما تطبیق میکرد. متصرفات خویش در ترکستان را با اعمال زور نگه می داشت، امّا سران تاتار را با میانه روی و مدارا به حال خویش میگذشت. استانهای هند تنها با زور نگه داشته می شدند. در مورد خراسان برخی از بزرگان با او ارتباط داشتند و از برخی گروگان گرفته بود و حاضر بود در برابر هر کس که مانع برنامه هایش شود دست به اسلحه ببرد.

پیش از این یاد شد که احمدشاه خردمندانه، به جای آنکه یک امپراتوری کوچک را تکمیل و محدود سازد، اساس یک امپراتوری بزرگ را نهاد. هنگام درگذشت او، متصرفاتش از غرب خراسان نا سرهند و از آمو تا دریا ای هند آگسترش داشت و این همه یا با انعقاد پیمان به دست او آمده و یا عملاً تصرف کرده بود.

### تيمور شاه

جانشین احمدشاه، بدبختانه شخصیّتی دگرگونه داشت. شیوهٔ عمل تیمور باعث شد که قدرت . درانیان نخست بی حرکت بماند و پس از آن رو به انحطاط گذارد.

تیمورشاه در دسامبر ۱۷۴۶ در مشهد زاده شد. در دربارِ پدرش آموزش یافت و او را د رچند لشکرکشی همراهی کرد.

شرایط نگذاشت تا اوخصایل و آداب هممیهنانش را فراگیرد و ظاهراً هرگز بـا زیـان آنـان

آشنایی کامل نیافت. در نوجوانی بر پنجاب گماشته شد و پس از آن به حکومت هرات یم بردمانش پارسیواناند منصوب گردید. هنگامی که بیماری احمدشاه شدّت یافت، تیمور در هرات بود و عازم کوههای توبه شد تا پدر را پیش از وفات ببیند و شاید هم میخواست تا در صورتِ وفات پدر حافظ منافع خویش باشد؛ امّا پیش از رسیدن به قندهار فرامین شاه را دریافت که اکیداً به او دستور داده بود تا به مقر حکومت خویش باز گردد و او، هرچند با اکراه، اطاعت کرد. این فرمانها به وسیلهٔ وزیر شاه ولی خان گرفته شده بود. وزیر با سردار جهان خان طرح توطئه ای را ریخته بود که می بایست در صورت درگذشت شاه، تیمور را به کناری نهند و سلطنت را به شاهزاده سلیمان و مداند. وزیر بود ـ بسپارند. پس از مرگ احمدشاه سران درانی در قندهار، برای تعیین جانشینش گرد آمدند. وزیر، شاهزاده سلیمان را پیشنهاد کرد امّا حزب دیگر به رهبری عبدالله خان پوپلزی (که مقام عالی دیوان بیگی را بر عهده داشت) به هواداری تیمور برخاست. این جرگه بدون رسیدن به فیصله ای به هم خورد و وزیر به صلاحیت خود، سلیمان را بر تخت نشاند. عبدالله و هوادارانش غیب نشستند و درانیان را برانگیختند تا از تیمور حمایت کنند.

چون خبر به تیمور رسید؛ با سپاهش که حامیان درانی و ایماق او هم در آن بودند. آهنگ قندهار کرد. شاه ولی خان هم کوشید تا سپاهش راگرد آورد ولی نتوانست و راهی جز تسلیم نیافت. پس به سوی اردوی تیمور رفت ولی اجازهٔ دیدار شاهزاده را نیافت. بی درنگ محاکمه و به اتهام قتل اعدام شد.

## شيوة حكومت تيمورشاه

تیمورشاه که اکنون بدون مزاحمتی تاج و تخت پدر را صاحب شده بود، تسلیم طبیعتِ راحت طلب خویش گشت. تمام شیوهٔ او در جهت تأمین آسایش و آرامش خویش بود، ظاهراً هرگز در اندیشهٔ جهانگشایی نبود و همهٔ عملیّات نظامی که وی به آنها دست زد تنها به خاطر دفاع از قلمروش بود و چون می دانست که در میانِ درانیان سازمانی نیرومند بر ضد او به وجود آمده واعدام وزیر، قبیلهٔ درانی را برانگیخته بود، ظاهراً به آنان ناباورانه می نگریست. وی نخستین نشانهٔ این ناباوری را با انتقال پایتخت از قندهار آشکار ساخت. قندهار در مرکز منطقهٔ درانیان واقع شده و پایتخت جدید یعنی کابل مسکن تاجیکان - آرامترین و بردبارترین قوم در میان رعایا - بود. در گزینش وزیران هم روش او چنین بود. در تمام مدّت سلطنت مشاوران عمدهٔ تیمورشاه قاضی فیض الله و لطفطی خان بودند که اوّلی مُلایی از خیل گمنام دولت شاهی و دومی شخصی از مردمان

جام در خراسان فربی بود. به صورت کلّی در ادارات مهم دولتی همان خانوادههای درانی را که احمدشاه تعیین کرده بود، باقی گذاشت؛ امّا با تأسیس ادارات جدید وانتقال وظایف کارکنان پیشین، همهٔ امور را در قبضهٔ وابستگان خویش قرار داد.

حکومتهای ولایاتی که به رؤسای بومی سپرده نشده بود به کسانی داده شد که از اهمیّت و نفوذ اندکی برخوردار بودند. تیمورشاه با این تدابیر میخواست از آشوبها ایمن مانده، به فرمانبری کامل موجود مطمئن گشته و بر درآمدها نظارت کُلّی داشته باشد. وی امور مالیاتی را بخوبی تنظیم کرده واز اقتصادی دقیق برخوردار شده بود؛ چنانکه برای تأمین مصارف عادی دولت، خود را از لشکرکشیها فارغ ساخته و در کار اندوختن خزانهای شد که در مواقع اضطراری به کار آید.

تیمور شاه بزرگان درانی را در دربار خویش نگه داشت؛ امّا چون در مرکز، سپاهی از قبیلهٔ درانی نداشت، برآن بزرگان تسلّط کامل داشت وآنان وسیلهای برای سرکشی نمی یافتند.

تنها گروههای نظامی که حضور داشتند افراد گارد شخصی بودند که فلامان شاهی خوانده می شدند و به حد کافی توان حفظ نظم در کشور را داشتند و بیشتر متشکّل از پارسیوانان و تاجیکانی بودند که با مردم یا سران افغان ارتباطی نداشتند و کاملاً به شاه وفادار بودند و تمنخواه خوبی می گرفتند. شاه آنان را تشویق می کرد و امتیازاتی می داد که آنان را از دیگر مردمان جدا نگه دارد. این سیاست در حفظ آرامش داخلی تا حدودی موفق بود. ولایاتی که مستقیماً تحت فرمان شاه بودند، خاموش ماندند و در دورهٔ سلطنت او هرچند توطئه هایی صورت گرفت و دوبار مدّعیان سلطنت بر او شوریدند، همه با هوشیاری شاه کشف شد یا با خزانهٔ پُر و نگهبانان شایسته آنها را شکست داد؛ اما ولایات دورتر آهسته آهسته خود را از نظارت دربار رها ساختند. حکومت شهرت و نفوذ خارجی خویش را باخت و دولتهایی که با تسلیم شدن به احمدشاه قلمروهایشان را حفظ می کردند، اکنون به طرح برنامههای توسعه طلبانه بر ضد درانیان پرداختند.

انعطاط درانیان در روزگار تیمورشاه بشدت احساس نمیگردید، امّا آغاز آن حتی در همان زمان دیده میشد، که در عهد اخلافش سرعت گرفت.

## شورش عبدالخالق خان

نخستین رخداد مهم روزگار پادشاهی تیمورشاه شورش عبدالخالق خان یکی از نزدیکانش بود که احتمالاً در سالهای ۱۷۷۴-۱۷۷۵ صورت گرفت. عبدالخالق خان در سازماندهی سپاهی که متشکّل از درانیان و فلزیان و بزرگتر از سپاه گارد شاهی بود، موفق گردید. سپاه شاهی که منظم و دارای فرماندهان آزموده بود واگر حرکتی هم بر ضد آن صورت میگرفت شاید آن حرکت شکست می خورد؛ امّا دو تن از بزرگان ـ که ظاهراً خیلهایشان را برانگیختند ـ عبدالخالق را مستقیماً نزد شاه بردند و چنین دگرگونی غیرمترقبه در جنگهای داخلی درانیان اثر تعیین کننده داشت. عبدالخالق شکست خورده، اسیر و نایینا گردید و بزودی آرامش به کشور درانی بازگشت. از آن پس تا سال ۱۷۸۱ هرچند که شورشهایی به پیمانه های مختلف در بلخ، خراسان، سیستان و کشمیر برپا شد، ولی یکی از این شورشها شایستهٔ گزارش خاص است.

# شورش فيضالله

این شورش در ۱۷۷۱ توسط صاحبزادهٔ چمکنی رُخ داد. دسیسهٔ این پیرو درویش به قصد کشتن تیمورشاه سازمان یافته بود که میخواست برادرش شاهزاده سکندر را بر تخت بنشاند. صاحبازاده، فیض الله را که کینهٔ شخصی [باشاده] داشت واز طایفهٔ خلیل بود ـ آلهٔ دست خویش قرار داد. فیض الله توانست رضایت شاه را در تدارک سپاه برای حمله بر پنجاب جلب کند و بزودی شمار معتنابهی از افغانان خصوصاً از قبایل خیبرگرد آورد. چون سپاه آماده شد به بهانه عرض سپاه به شاه، آن را به سوی ارگ پشاور سوق داد.

با رسیدن به ارگ دربانان را کشته و با تمامی نیروهایش بر ارگ یورش بسرد. تیمورشاه تنها فرصت یافت که خود را به طبقهٔ فوقانی یکی از کاخها برساند و وضع خود را برای محافظان روشن سازد. فلامان شاهی و معدودی از درانیان که آنجا بودند بی درنگ گرد آمدند و کشتاری وحشتناک در سپاه فیض الله به راه انداختند. فیض الله و پسرش گرفتار شدند و پس از تحتل شکنجه بدون اینکه دستیارانشان را نام ببرند، اعدام شدند. صاحب زاده سخت مورد بدگمانی قرار گرفت چنانکه شاه دستور گرفتاریش را داد ولی همهٔ دربار از او شفاعت کردند و تحقیق بیشتری به عمل نیامد.

گفتنی است که همهٔ سپاهیان فیض الله از طرح او بر ضد شاه آگاه نبودند و پس از رسیدن به بالاحصار اراده اش را دریافتند. بسیاری از آنان از همکاری او امتناع کردند؛ حتی نوهٔ خودش که به دلیل خودداری از داخل شدن به ارگ به دست او پاره پاره شد. و در کشتاری که سپس رخ داد تشخیصی میان گناه کار و بی گناه نبود.

تیمورشاه در ۱۷۸۱ شخصاً برای بازستاندن مُلتان که توسط حاکمان آن به سیکان واگذار شده بود حرکت کرد و سپاه کوچکی را پیشاپیش به مقابلهٔ سپاه سیکان در نزدیک مُلتان فرستاد و سپاه بسرعت پیش تاخت و بر سیکان یورش برد و آنان راکاملاً درهم شکست. شهر پس از چند روز

محاصره، به تصرّف درآمد و به سپاهی که در آن شهر بود دستور داده شد به منطقهٔ خود برود ولی به دلیل بی نظمی مورد حمله و تاراج قرار گرفت و برخی از افراد آن کشته شدند.

#### شورش در سند

در همین احوال تالپوریان سند شورش کردند که منجر به بیرون راندن حاکم سند شد و سال دیگر شاه نیرویی را به فرماندهی مددخان برای سرکویی شورشیان فرستاد که بزودی همهٔ آن ولایت را تسخیر نمود. تالپوریان به بیابانهای اصلیشان عقب نشستند و دیگران ظاهراً برای ایمن ماندن از ارتش درانی به کوهها و بیشه هاگریختند. مددخان با شمشیر و آتش منطقه را به تباهی کشید و در این کار چنان شدّت نشان داد که پس از آن یورش، منطقه دچار قحطی هراس انگیزی شد. میگویند که هنوز سند از آن آسیب به خود نیامده است. مددخان سرانجام عازم قندهار شد و حاکم مخلوع را بلامنازع به آن ولایت گذاشت، ولی این آرامش دوامی نیافت. تالپوریان بازگشتند حاکم را بیرون راندند و سند را بازیس گرفتند.

تیمورشاه برای نسخیر مجدد سند مدتی درنگ کرد و گویا در ۱۷۸۶ سپاهی به فرماندهی احمدخان نورزی به آن سوی اعزام کرد، که هم نیرویی کمتر از سپاه پیشین داشت و هم فرماندهی ناتوانتر. تالپوریان از سند نگریختند، بلکه نیرویشان را تنظیم کردند و در برابر احمدخان پایدار ماندند. احمدخان ناگزیر در سنگری پناه گرفت و سرانجام شکت خورد و تلفات سنگینی را متحمل شده به شکارپور عقب نشست. سندیان که پیشتر وکیلی نزد تیمورشاه فرستاده بودند، اکنون بر کوششها بشان برای مصالحه افزودند. وکیلشان با فروتنی رضایت شاه را جلب کرد و وزیران را نیز رشوهای گزاف داد. سرانجام تالپوریان موافقت کردند که برقرار سابق مالیه بهردازند. و «رقم» حکومت به نام میرفتحملی رئیس تالپوریان صادر شد.

شورش آزادخان در کشمیر در فاصلهٔ لشکرکشیها به سند و بر ضد بهاول خان در اوایل ۱۷۸۸ فرو نشانیده شد؛ ولی تا تابستان آن سال رخداد مهمی برای سلطنت پیش نیامد.

## جنگ با شاه بخارا

در تابستان ۱۷۸۸ نبرد با آزیکان به وقوع پیوست. شاه مرادبای پادشاه بخارا، از مدتی به این سو بر قلمرو درانیان دست درازی میکرد و همزمان با لشکرکشی تیمور شاه به بهاولپور تجاوزاتش به حدی رسید که شاه ناگزیر شد برای دفاع از ولایات شمالی تصمیم قاطعی بگیرد. بسیاری از مردمان کابل نسخهٔ نامهای را که تیمورشاه به شاه مراد به همین مناسبت نوشت، به دست دارند. این

نامه بیانگر نظرات تیمورشاه و حاوی نوضیحات مشخصی در زمینهٔ جنگ است. در نامه آمده است: احمدشاه پیوسته با دولت بخارا روابط حسنه داشته و تیمورشاه نیز میخواهد این روابط را حفظ کند و مدتی است شاه مراد بر قلمرو درانیان تجاوز میکند و با پاسخ قاطع والفاظ ملایم سعی شده جنگی رُخ ندهد: با همهٔ این تدابیر وی اکنون با تعقیب مقاصد خویش مَرو اراگرفته مردمانِ شیعهٔ آن را بیرون رانده و چنین استدلال کرده است که میخواهد آنان را به اسلام راستین درآورد. در نامه تأکید شده است که هیچ دولتی نمی تواند به بهانهٔ مذهبی در امور شهروندان دولت دیگر مداخله کند. پس به احساسات متضاد مذهبی شاه مراد اشاره میکند که شاه مراد بیا تجاوزات خویش مانع اقدامات تیمورشاه در پاکسازی هندوستان از هندوان، یهودان، مسیحیان و دیگر کفار خویش مانع اقدامات تیمورشاه در پاکسازی هندوستان از هندوان، یهودان، مسیحیان و دیگر کفار

تیمورشاه میگوید: این ملّتها از او باری جُسته اند و با توجه به عملکرد شاه مراد او ناگزیر است از آنان حمایت کند. پس اعلام میکند که میخواهد بی درنگ روانهٔ ترکستان گردد و از شاه مراد میخواهد که شخصاً بیاید تا اختلافات را حلّ و فصل کنند.

تیمورشاه در بهار ۱۷۸۹ با سپاهی که رعایای او شمارهٔ افراد آن را صدهزار تن می دانند از کابل روان شد. تیمورشاه به آهستگی روان بود تا به شاه مراد فرصت دهد که ابتکار عمل را به دست گیرد. مُدّتی کوتاه در گُندُز توقف کرد. پس به آقچه ـ نزدیکترین شهرک به ناحیه ای که ازبکان اشغال کرده بودند ـ رفت. شاه مراد از آمو گذشته وارد گلف شد و سپاهی متشکّل از افراد همهٔ مناطق تحت فرمانش او را همراهی می کرد. وی برادرش مُترِ قوش بیگی را با سپاهی کوچک به آقچه فرستاد. در همین حال الله وردی تازِ قورفان تپه راه خوار و بار وعلوفه را بر درانیان بست. در آقچه چند عملیّات جزئی و بدون نتیجه صورت گرفت و شاه مراد با مقاومت جدی روبه رو نشد و نفع خویش را در مصالحه دانست و مذاکره را آغاز کرد و با مهارت و تدبیری که به آن معروف و موصوف بود موفقانه به پایان رسانید.

او می دانست که تیمورشاه از روی اکراه به نبرد بیرون آمده است و می دانست که اگر تیمورشاه بتواند با حفظ نام، آبرومندانه خود را از آسیب ازبکان نگه دارد خرسند خواهد شد. پس او را اعتبار پیروزمندانه ای بخشیده گروهی از ملایان و روحانیون والامقام بخارا نزد او به شفاعت فرستاد تا به محرمت قرآن و آیین مشترک تن به صلح دهد واز ریختن خون مسلمانان بپرهیزد. به این ترتیب صلح

۱- ایرانیان مرو و ازبکان مور Mour میگویند.

برقرار شد.

پسر شاه مراد به اردوی تیمورشاه آمد و با عزّت مورد پذیرایی قرار گرفت و خیلی زود مرخص شد. شاه مراد در تمام جریان مذاکرات نهایت احترام را رعایت کرد ولی همهٔ جاهایی را که فتح کرده بود از آنِ خود نگه داشت و تیمورشاه و سپاهش در همهٔ اهداف ناکام شدند و تیمور تنها توانست با این کار مناطق باقیماندهٔ قلمروش را ایمن سازد.

مدتی از زمستان گذشته بود که تیمور به سوی کابل روان شد. او ناگزیر توپخانهاش را در بلخ گذاشت و بسیاری از سپاهیانش از شدت برف و سرمای هندوکش تلف شدند.

ارسلاخان، رئیس قبیلهٔ مهمند بالاکه در لشکرکشیهای خارجی تیمورشاه مکرر شهرت نیک یافته بود، همزمان با جنگ ترکستان، شورش کرد و راه کابل ـ پشاور را بست السیس خود را به شاهزادهای که در پشاور فرمانده بود تسلیم کرد. تیمورشاه بدون توجه به تسلیم داوطلبانهٔ او و بدون پذیرفتن شفاعت شاهزاده دستور داد او را به طایفهای از قبیلهٔ خودش ـ که با او دشمنی دیرینه داشتند ـ سپردند و افراد آن طایفه بی درنگ او را به قتل رسانیدند. افغانان این کردار تیمور را به بخرشتی یاد میکنند.

تیمورشاه در بهار ۱۷۹۳ در راه پشاور ـکابل بیمار شد و در ۲۰ مِه همان سال درکابل درگذشت. پادشاهی زمان شاه

هنگام وفات تیمورشاه تصمیمی برای جانشینی او گرفته نشده بود ۲. خودش نیز ولیعهدی تعیین نکرده بود. بزرگترین و معروفترین شاهزادگان حضور نداشت. همایون در قندهار و محمود در هرات حاکم بود. شاهزاده عباس حکومت پشاور را داشت، ولی با اطلاع از بیماری پدر به او پیوست.

۱- ارسلاخان باری مجبور شد پیروانش را پراکنده سازد و به منطقهٔ اتمان خیل پناهنده شود. شرح واقسمه نمونهٔ خوبی از رسم و رواج افغانان را به دست میدهد

چون ارسلاخان به نعستین روستای منطقهٔ اتمان خیل نزدیک شد، بزرگان روستاکه از عواقب حادثه و ناخوشنودی تیمورشاه آگاه بودند، در خارج روستا به دیدار ارسلاخان رفتند و گفتند پناه دادن به او و مهمانداری باعث دشمنی شاه که بسیار قوی تر از آنان است خواهد شد و به این سبب نمی توانند به او پناه دهند. ارسلاخان در حالی که میکوشید ترخم آنان را جلب کند، پنهانی مقداری از اثاثِ خود را از راه دیگری به روستا فرستاد. بزرگان چون از این اقدام او مطلع شدند و دریافتند که افرادش وارد روستای آنان شده اند. بی درنگ به او گفتند که او در پناه و مورد حمایت آنان است. او را با مهربانی و مهمان نوازی پذیرفتند و مردم خویش را به دفاع از او تشویق کردند.

٢- مطالبٍ صفحات آينده از تاريخ آقاى الكساندر گرفته شده است.

دیگر شاهزادگان در کابل بودند؛ بجز فیروز، برادر تنی محمود، که با او در هرات بود.

با درگذشت تیمورشاه بی درنگ توطئه ای برای برنشاندن شاه زمان به شاهی آغاز شد. این توطئه را ملکهٔ محبوبهٔ تیمور پیش می برد. ملکه توانست سرفرازخان رئیس بارکزیان را در این کار شامل سازد و به وسیلهٔ او طرفداران خانان درانی را جلب کند.

شاهزادگان خاندان شاهی کوشیدند تا مباس را بر تخت بنشانند؛ ولی هرچند که با روحیهای قوی عمل کردند؛ تدبیری نداشتند و گرفتار نیرنگ رقیبان شدند. هواداران زمان دروازه های بالاحصار را گرفتند و جرگهٔ بزرگان درانی که با شتاب تشکیل شده بود آن شاهزاده را به شاهی برنشاند. با اعلان پادشاهی شاه زمان بسرعت به محافظان اینام داده شد و شاهزادگان در بالاحصار کابل زندانی شدند و شاه بی درنگ به ادارهٔ حکومت پرداخت.

وسایل تدارکِ سپاهی، برای تحکیم قدرتِ شاهِ جدیدوسرکوب شورشهای احتمالی ـ از سوی برادرانش ـ فراهم گشت.

شاه زمان بیش از همه از همایون بیم داشت، که اگر قرار می شد پادشاهی به ارشد اولاد برسد، برنده همایون بود؛ حکومت قندهار ـ قلب منطقهٔ درانی ـ هم در دست همایون بود، امّا محبوبیتی نداشت. اطرافیانش او را تنهاگذاشتند و از سپاه کوچکی به فرماندهی شاهزاده شجاع (شاه کنونی) شکست خورد و به بلوچستان پناه برد. شاه زمان قندهار راگرفت و محمودهم (که حاکم هرات بود) بزودی اظهار اطاعت کرد و شاه عازم کابل شد.

چنین مینماید که شاه زمان با ایمن شدن از رقیبان عزم لشکرکشی بر هند داشت. این عزم را شاهزاده میرزا آحتن بخت که در روزگار تیمور از دهلی به کابل گریخته بود و سفیزان تیپوسلطان تقویت و تحریک میکردند. تیپوسلطان، به شرط حمله به بریتانیاییان وجه گزافی نثار شاه کرده بود. در دسامبر ۱۷۹۳ شاه زمان به پشاور رفت و تصمیم داشت بیدرنگ به هند حمله کند. اما اندیشید که قلمرو خودش هنوز آرامش کامل نیافته و لشکرکشی به خارج مناسب نیست واز تصمیمش منصرف شد.

براستی هم با مرگ تیمور اوضاع ولایات دورتر آشفته گشت و مجادله بر سر قدرت واذعا بر تاج و تخت دشمنان خارجی را تشویق و رعایای جاه طلب را تشویق کرد تابه گسترش اختیارات خویش بپردازند.

# جنگ در بلخ

جدیترین خطر که از جانب ترکستان تهدیدش می کرد، در این زمان رفع شد. شاه مراد که برنامهاش برای فتح جنوب آمو از جانب تیمورشاه به مانع برخورده بود با مرگ آن پادشاه به بلخ تاخت. محمدخان سپاه منصور که از سوی شاه کابل حاکم بلخ و افسری دلیر و کاری بود با بخش اعظم سپاه چهار هزار نفریاش شکست خورد و در جریان درگیری اسیر شد. شاهمراد، در اندیشه استفاده از آشفتگی بقیهٔ سپاه بسرعت به سوی مرکز ولایت تاخت، امّا بقیهٔ سپاه بلخ چنان دلیری از خود نشان دادند که بندرت در چنان شرایطی ممکن می گردد. بزرگان درانی، پس از گرفتار شدن حاکم، قدرت را به دست گرفته و باجدیت آمادهٔ دفاع شدند. بخش وسیع و ویران بلخ را به حال خویش گذاشته و از حصار شهر با وجود حملات شدید دشمن سه یا چهار ماه دفاع کردند. در میان دیگر کوششهایی که شاه مراد برای تسخیر حصار نمود یکی هم اقدام وحشیانهای در مورد حاکم اسیر بلخ بود که او را زیر دیوار نگه داشته مدافعان را تهدید کرد که اگر دست از مقاومت بر ندارند، او را خواهد کشت واین تهدید شاه در برابر چشم مدافعان حصار عملی شد. سرانجام شاه زمان، پس از پیروزی در خراسان ، به کابل رسید و شاه مراد ترسید که مبادا بی درنگ عازم بلخ گردد.

شاه مراد سفیرانی به کابل فرستاد و پیشنهاد کرد، که او از ادعا بر بلخ منصرف میگردد به شرطی که پیمان صلح روزگار تیمورشاه رعایت گردد. شاه زمان که اندیشهٔ لشکرکشی بر هند را درسر می پرورانید موافقت کرد و همزمان با رسیدن او به پشاور، صلح برقرار شد.

بقیهٔ سال ۱۷۹۳ و بخشی از سال ۱۷۹۴ در خاموش ساختن شورش کشمیر که با مرگ تیمورشاه، بر پا شده بود، گذشت وامور ولایات جنوبی هم که شاه شخصاً به آن جایها رفت تنظیم شد. امیران سند مجبور شدند تا دو میلیون و چهارصد هزار روپیه مالیه بپردازند و شاه زمان عازم کابل گشت.

#### شورش محمود

شاه زمان دیری در پایتخت نماند؛ زیرا معمود که به اقتضای زمان اظهار اطاعت کرده بود، اکنون دوباره سر بر شورش برداشت. شاه در رأس یک سپاه پانزده هزار نفری در برابر او روان شد. هردو برادر در هلمند به هم رسیدند و پس از نبردی سخت که نزدیک بود در آن شاه زمان شکست یابد، فتح کامل نصیب او شد. تقریباً همهٔ بزرگان ایماق و بسیاری از سران درانی به چنگ او افتادند که همه را بخشید و رها کرد. محمود از میدان نبرد گریخت و صحیح و سالم به هرات رسید.

شاه پس از فرستادن نیرویی برای تصرّف فراه، به قندهار بازگشت و از آنجا به پشاور رفت ویرای پیاده کردن طرح دلخواهش ٔ لشکرکشی به هند - آغاز به فراهم آوری سپاه نمود.

## اوضاع بلوجستان

شاه زمان پیش از ترک قندهار، شیرمحمدخان (پسر وزیر شاه ولی خان) برای تنظیم امور حکومت بلوچستان به آنجا فرستاد. نصیرخان در بهار ۱۷۹۴ درگذشته و پسرش میرمحمود به جایش نشسته بود؛ اتا پسر عمویش بهرام خان در برابر او به مخالفت برخاسته بخش بزرگی از بلوچستان را در اختیار گرفته بود. شیر محمدخان موفق شد که بهرام خان را شکست داده استحکامات تحت تصرف او را دوباره به میرمحمود بسیارد و حکومت بلوچستان را ظاهراً بازسازی کند. اما آسیبی که آن حکومت دید، دیگر بهبود نیافت. قبایل جنوب ـ غربی بلوچستان که تازه به اطاعت نصیرخان در آن حکومت دید، هرگز سراپا مطبع نشده و از این آشفتگیها سود جسته سر از اطاعت برکشیدند، و میرمحمودکه روحیهای ناتوانتر و ظرفینی کمتر از پدر دارد هرگز نتوانسته است جز به نام، بر آنان میرمحمودکه روحیهای ناتوانتر و ظرفینی کمتر از پدر دارد هرگز نتوانسته است جز به نام، بر آنان

# شکست وگرفتاری همایون

طرح شاه زمان بر ضد هند ، با شورش تازهٔ برادرش همایون عملی نشد. هنمایون که دربند نصیرخان بود، توانست بگریزد و پس از یک سلسله ماجراجوییها سپاه نامنظمی فراهم آورد. طالع مدد کرد و به پیروزیهای غیر مترقبهای رسید که منجر به فتح قندهارگشت، امّا شاه زمان بزودی به غرب بازگشت. اطرافیان همایون تنهایش گذاشتند و او به دشواری توانست به کوهها گریزد.

شاه زمان در راه پشاور بود که همایون دوباره در رأس سپاهی ظاهر شد ولی از افسران شاه شکست خورد و پس از گریزی دراز در لیا Leia واقع بر کرانهٔ شرقی رود سند، گرفتار و نابینا شد و بقیهٔ زندگی را در حبس سپری کرد.

حکومت شاه زمان، از آن پس موفقانه و بدرستی رهبری می شد. شاه دیگر در سلطنت بلامنازع بود و بر تمام قلمرو بازمانده از تیمورشاه مسلط شد. شاه خود فعال، مدبر و با کفایت می نمود و به یاری این صفات برآن بود تا به جبران اشتباهات حکومتِ پدر پرداخته و جریان امور را بر روال روزگار احمدشاه باز آورد.

#### شخصيت شاه زمان

شاه زمان با وجود نقایصی که در خودش موجود بود و با وجود اشتباهات اصولی که در سیاست مرتکب شد، اگر یک کار نمی کرد، شاید می توانست به آنچه که می خواست برسد و آن یک کار، سپردن اختیارات و وظایف به یکی از مقربان بی کفایت ـ به جای آنکه خود حکومت کند و تصمیم گیرد ـ بود. او با این کار باعث ایجاد عوامل تباهی خود و ملتش گردید.

شاه زمان پیش از هرکاری بایست به جلب حمایت قبیلهٔ خویش می پرداخت، که این کار با پیشبرد برنامهٔ اصلی او خیلی ارتباط داشت و اگر به این کار توفیق می یافت، آرامش داخلی کشور را یکباره تأمین می کرد.

در سیاست خارجی می بایست نخستین هدفش دفاع از خواسان می بود؛ زیرا در ایران قدرت در دست شاهی فعال تثبیت گردیده واو کمر به فتح آن ایالت بسته بود، و پیدا بود که از جانب شاه زمان مقداری کوشش لازم بود تما جملو پیشروی او را می گرفت. در واقع این کار حتی در صورد لشکرکشیهای او به شرق هم ضروری بود.

هم هندوستان و هم ایران در مقایسه با روزگار احمد شاه بسیار دگرگون شده بودند و از هندوستان جز با لشکرکشیهای پی در پی و دراز مدّت چیزی به دست نمی آمد. در دهلی دیگر گنجی نمانده بود که به رنج لشکرکشی بیارزد و تسخیر پنجاب با یک تاخت شتابزده میشر نمی شد. مقابلهٔ سیکان ـ که با آمدن احمدشاه پنجاب را ترک می گفتند و چون می رفت بر می گشتند ـ با سپاهی که برای نگهداشتن آنجا کافی می بود امکان داشت و این کار در صورتی می شد که مرز غربی آرام می بود.

برنامهٔ شاه زمان تقریباً به عکس آن چیزی بودکه مختصراً یاد شد. شاه زمان فاصلهٔ میان دربار و درانیان را بیشتر ساخت. برای حفاظت خراسان اقدام جدّی نکرد و کوششهای نادرست و نابهنگام برای فتح هند، تنها به ناکامی او در رسیدن به این آرمان انجامید. اصل همهٔ این اشتباهات انتخاب وفادارخان به وزارت و اعتماد بی چون و چرای شاه به او بود.

وفادارخان یک سدوزی بود که با رفتار ملایم ومرموز، آهسته آهسته اعتماد شاه را جلب کرد و از قدرت خویش در کاهش نیروی سرافرازخان، سپاه و همهٔ افسران عالیرتبه کارگرفت. ظاهراً او مزاج اربابش را دریافته بود و می دانست که با همهٔ غرور و نفوذ نا پذیری اش می توان او را با مداهنه

و چاپلوسی فریفت و میدانست که شیفتهٔ فعالیت و تشبت هست ولی حوصلهٔ کافی برای تنظیم و پیشبرد جزئیات امور را ندارد. وفادارخان جاه طلب بود و با هرکس که در قدرت با او برابری و همچشمی می کرد، در می افتاد. امّا در مجالس وقتی با خطر شخصی مواجه می شد، غرور و اعتماد او با ترس و فرزدلی برابر بود. حقارت و نفرت هم . که به هر حال با آن مواجه بود. به این خصوصیتها افزوده می شد.

رسیدن او به مقام عالی و اعمالی که پس از آن انجام داد، درانیان را از او بیزار ساخته بود واو هم چون درانیان را خوش نمی داشت از هر فرصتی برای تشدید اختلاف و حسادت میان شاه و آن قبیله استفاده می کرد. آزمندی او نیز کمتر از جاه طلبی برای دولت زیان آور نبود. گردش چرخهای حکومتها وادارات ولایتها آشکارا به نفع او بود. کمی درآمدها که نتیجهٔ اختلاس گماشتگان او بود در دوران شاه زمان که برنامه هایی پرخرج داشت بشدت احساس می شد، و در نظم واقتصاد ـ که پدرش در آنها شهرت یافته بود ـ هیچ سهمی نداشت.

بقیّهٔ روزگار سلطنت شاه زمان در کار کوششهای لشکرکشی به هند سپری شد؛ کوششهایی که پیوسته با فشار خطرات غرب ـ که تدبیری برای آن نسنجیده بود ـ معطّل می ماند. اگر هم می توانست بدون اخلال برنامهاش را عملی کند، عیب کار بیشتر آشکار می شد: شاید می توانست دهلی را از مرهته بگیرد، اما غنیمتی در پنجاب تبود که هزینهٔ پیشروی او را تأمین کند واگر به دعوت الفغانان ا روهیله و برای تصاحب ثروت وزیر به لکهنو روی می آورد، با سپاهی که به این مقصد به فرماندهی سرجیمز کریگ Sir James Craig تشکیل شده بود، روبهرو می شد. با توجه به شیوهٔ نبرد درانیان، که او به کار می برد، کمتر جای تردید بود که او از لشکرکشی نتیجهای جز پایان دادن به نقشه هایش در هند به دست می آورد.

#### حمله برينجاب

نخستین حملهٔ شاه زمان بر پنجاب در اواخر سال ۱۷۹۵ آغاز شد. در آنک با پُلی که ازقایقها ساخته شد، از رود سندگذشت و سه منزل تاخت تا به حسن ابدال رسید و از آنجا نیروی بزرگی به فرماندهی احمدخان شاهین چی باشی برای تصرف رُوتاس فرستاد. این مأموریت با موفقیت انجام شد و بسیاری از گوکران Guckers، جتان و دیگر مسلمانان پنجاب به این سپاه پیوستند و سیکان شتابزده به کوهها گریختند و برخی به آن سوی رود بیاس Hyphasis رفتند. امّا بزودی خطر از آنان رفع شد؛ زیرا یک هفته بعد، در حسن ابدال به شاه زمان خبر رسید که آقا محمدخان قاجار پادشاه

ایران به غربِ خواسان حمله کرده است. شاه زمان بی درنگ برای دفاع از متصرفاتش، چنان با شتاب بازگشت که فاصلهٔ حسن ابدال تا پشاور (بیش از هفتاد و هفت میل) را دو منزل تاخت و در سوم ژانویهٔ ۱۷۹۶ به پشاور رسید.

هدف حملهٔ ایرانیان ، گرفتنِ مشهد بود که در آنجا نارضایتی گسترده ای در برابر خاندان نادرشاه به میان آمده بود. نادر میرزا فرماندار با کفایت مشهد برنامه ای را تعقیب کرد که یکبار پیش از آن به موفقیت انجامیده بود و با رسیدن ایرانیان، به سوی کابل گریخت و پدرش شاهرخ میرزا به سبب پیری و ناتوانی برجای ماند وخود را به عطوفتِ فاتح سپرد؛ اما تسلیم شاهرخ، آقامحمدخان را ـکه هم طبیعتی خشک و بربرانه داشت و هم عقدهٔ ستمکاری نادر بر او و بر خانواده اش در دل او بود ـ نرم نساخت. شاهرخ هنگام ورود به اردوگاه ایرانیان گرفتار شد و برای آنکه خزانهٔ نادری را نشان دهد مورد شکنجه قرار گرفت، و پس از تحتل انواع شکنجه و عذاب این نوادهٔ پیر و نابینای نادرشاه ، در ارودی ایران کشته شد. سپس آقا محمدخان وارد مشهد شد و قبر نادر را ویران کرد و استخوانهای آن جهانگشا را به تهران فرستاد. این نکته قابل توجه است که اعضای خانوادهٔ نادر پس از آنکه مدّتی مدید مورد حمایت ملّتی قرار گرفت که نادر کشورش را از یوغ آنان نجات داد، به از آنکه مدّتی مدید مورد حمایت ملّتی قرار گرفت که نادر کشورش را از یوغ آنان نجات داد، به دست ایرانیان قتل عام شدند.

از آنجاکه مشهد روزگاری دراز وابسته به کابل بود، این حمله بیم و وحشت را بر شاه زمان چیره ساخت؛ به کابل بازگشت و در تدارک جنگ شد و به اُزیکان پیشنهاد کرد که با او در برابر ایرانیان متحد شوند. امّا آتش خشمش بزودی فرو نشست. سفیر آقا محمدخان به نزد او آمد و شاه نیز عقب نشست و توانست شاه را قانع کند که بیمی از خطر در مورد دیگر نواحی قلمروش نداشته باشد و اندیشهٔ انتقام را از سر بدر کند.

## لشکرکشی بر هند

ابراز نظر ایرانیان تجدید اندیشهٔ شاه زمان را در اشتیاق ابلهانهٔ او به لشکرکشی بر همند در پی داشت و هنوز آقامحمدخان عقب ننشسته بود که وی آهنگ پشاور کرد و برای رفتن به پسجاب آمادگی گرفت. یک نیروی سی هزار نفری گردآورد که نیمی از آن را درانیان تشکیل می دادند و در پایان نوامبر به عزم هند بر نشست و بدون برخورد به مانعی به لاهور رسید و در سوم ژانویهٔ ۱۷۹۷ وارد آن شهر شد.

نقشهٔ شاه زمان برای تسخیر هند همانند نقشهٔ احمدشاه بود. او مکرّر چپاول (دسته های کوچک

تندسیر) می فرستاد تا هنگام عقب نشینی سیکان بر آنان بتازند؛ چهارپایان را بستانند و غلّه جاتشان را ضبط یا تباه کنند. به این طریق قلعه های سر راهش راتسخیر کرد و در عین حال به تشویق رهبران سیک پرداخت که به او تسلیم می شدند. با آنکه برنامه اش تا حدی با تلقینات ملّایان متعصب، آزمندی وزیر و تاراجگری سپاهیان به مانع بر می خورد، بازهم پیشرفتهایی داشت و بسیاری از سیکان به او پیوستند و چندتن از رهبرانشان به دربار او در لاهور حضور یافتند.

پیشروی سپاه درانی و تصرّف لاهور در سراسر هند شوری برانگیخت. نا توانی مرهته که همه نیروهایشان براثر بی اتفاقی به جنوب رفته بودند، ضعف حکومتِ نوابِ وزیر و تمایل بسیاری از رعایا به قیام و شورش، همراه با اضطراب مسلمانان که میخواستند دینشان غالب بماند و خاندان تیموری دوباره به قدرت برسد، کشور را آماده ساخته بود تا میدان بی نظمی و آشوب گردد و اگر شاه به سوی دهلی پیش می راند، بی گمان فتح با او بود.

اوضاع امور را نخست نیروهایی که مورد تهدید قرار گرفته بودند، دریافتند. مرهته براستی ترسیده و تدارک دفاعی اندکی گرفته بودند و چشم امید به یاری همسایگان داشتند؛ امّا حکومت بریتانیا تداییر جدّی تری گرفته، سپاه نیرومندی را به انوپ شهر Anoopsheher فرستاد تا مرز متحد خویش ـ نواب وزیر ـ را حفاظت کند.

طرفداران شاه زمان هم بیکار ننشستند و در چندین بخش هند توطئههایی با هدفِ مساعدت با لشکرکشی آن پادشاه برپا شد. آففانان اروهیله به گردآمدن و مسلّح شدن آغاز کردند و هر مسلمان، حتی در اقصای دکن چشم به راه این مبارز مسلمان بود. این امیدها و آرزوها با ناکامی لشکرشیهای شاه زمان به مرور زمان از میان رفت؛ امّا تأثیر پیشروی او دائمی بود. سالها گذشت تا مرهته از ظهور یک احمدشاه دیگر فارغ بال شدند و مقصد مأموریت هیأت بربتانیایی در ۱۷۹۹ به ایران به عقب انداختن یک دورهٔ سه سالهٔ تهدید حمل شاه زمان بود.

عقبنشینی شاه زمان در ۱۷۹۷ در پی دریافت خبر شورش در قلمرو خودش بود. شاهزاده محمود هرچند هنوز بر هرات حاکم بود، پیش از حرکت شاه زمان به سوی هند، نشانه های شورش را آشکار کرده بود و در غیاب او سپاهی مشتمل بر بیست هزار تن گرد آورده بود که بیشتر پارسیوانان خراسانی بودند و اگر شاه بسرعت باز نمیگشت شاید که با این سپاه بر قندهار خمله میکرد.

شاه زمان در هفتم سپتامبر ۱۷۹۷ برای مقابله با او از قندهار روان شدرو هنرچند تنرتیبات

نادرست او میخواست به شکستش منجر شود، امّا خیانت نزدیکان محمود این نقص شاه زمان را جبران کرد. قلیج خان تیموری ارگ هرات را به نام او گرفت و حاکم درانی هرات هم به او پیوست. سپاه نیز راه مخالفت با محمودگرفت و محمودکه از هر سو ناامیدگردیده بود، با پسرش کامران به ترشیزگریخت.

شاه زمان بی درنگ وارد هرات شد و دو تن از مشاوران محمود را به خاطر این شورش اعدام کرد، امّا جز آن شدّت عمل نشان نداد. شاه چندی به این امور مشغول بود و همین که فراغتی یافت متوجّه پنجاب شد، که گرفتاریش در غرب کارش را در آنجا معوق ساخته بود. همین که شاه زمان پنجاب را ترک گفته بود، سیکان از مخفیگاههایشان برگشته به انتقام ستمی که بر هم کیشانشان از سوی درانیان رفته بود مسلمانان را مورد زجر و فشار قرار دادند. آنان حتی پنج هزار تن از افغانانان شرقی را که تحت فرماندهی یکی از افسران شاه تا جیلم پیش رفته بود قطعه قطعه کردند. و هنگام که شاه سومین لشکرکشی به جانب هند را آغاز کرد سراسر پنجاب بیش از هر وقت دور از امکان فتح بود. او در بیست و پنجم اکبر از پشاور حرکت کرد و بدون برخورد به مانعی تا لاهور پیش رفت. او در برنامهاش همچنان بر آشتی جویی سیکان تأکید داشت. هیچ گزارشی از رنج و آزار مردم پنجاب در جریان این لشکرکشی حکایت نمیکند. بسیاری از رهبران سیک و همهٔ «زمینداران» پنجاب به دربارش حاضر شدند و پیش از بازگشت شاه شخصاً یا به وسیلهٔ نمایندگان به او ادای بنجاب به دربارش حاضر شدند و پیش از بازگشت شاه شخصاً یا به وسیلهٔ نمایندگان به او ادای احترام کردند که از آن جمله رنجیت سنگ ـ شاه کنونی پنجاب ـ شخصاً آمده بود.

در حدود اواخر ۱۷۹۸ شاه خبر هجوم فتحطی شاه پادشاه ایران را بر خراسان دریافت و عازم پشاورگشت و در سیام ژانویه ۱۷۹۹ به پشاور رسید. در بازگشت توپهایش به سبب بالا آمدن ناگهانی آب رودخانه در جیلم از دست رفت؛ ولی بعداً توسط رنجیت سنگ و صاحب سنگ بیرون آورده شده و مستردگردید.

شاه زمان پس از توقنی کوتاه در پشاور آهنگ هرات کرد و برآن بود که بقیهٔ سال را آنجا بگذراند. ظاهراً در این هنگام توجهش را به صورت جدّی معطوف دفاع بخش غربی قلمروش گردانیده بود. شاید این نگرانی به دلیل حضور برادرش محمود در سپاه ایران بود که بیم داشت مبادا با حمایت ایرانیان بتواند دوباره هرات را متصرف گردد یا اقلاً بخش دیگری از متصرفات درانی در خراسانی ایران را در اختیار گیرد. با این همه، چون شنید که فتحعلی شاه عقب نشسته و کوششهایش در خراسان به جایی نرسیده است، بیشتر در هرات نماند و به قندهار عقب نشست و تا زمستان

1799 در آنجا ماند.

از رسیدن شاه زمان به قندهار دیری نگذشته بود که محمود کوشش ناموفقی را برای تصرف هرات انجام داد.

از فرار شاهزاده [محمود] به ترشیز هنگام تصرف هرات (در ۱۷۹۷) پیش از این یاد شد. او بزودی حازم دربار ایران شد و مورد پذیرایی گرم قرار گرفت. در بهار ۱۷۹۸ به کاشان و از آنجا به اصفهان رفت و تا بهار ۱۷۹۹ در اصفهان ماند و در آن سال چنانکه یاد کردیم شاه ایران را در لشکرکشی به خراسان همراهی کرد. پس از بازگشت شاه، او در خراسان ماند و کوشید مساعدت برخی از بزرگان آنجا را برای حمله به هرات جلب کند. در ترشیز و طبس نا کام شد ولی توانست حمایت مهرطی خان حاکم قاین و بیرجند را به دست آرد و با ده هزار تن از افراد او به سوی هرات پیش رفت واین پیشروی بایست به فاصلهٔ یک ماه از رفتن شاهزمان از هرات صورت گرفته باشد. در اسفزار به سپاهی برخورد که شاهزاده قیصر به مقابل او فرستاده بود و آن را شکست داد و به پیشروی ادامه داد و هرات را محاصره کرد. عملیات محمود در آغاز موفقانه بود؛ امّا وفادارخان نیرنگی به کار برد و محمود را بر مهرطی بددل ساخت. شاهزادهٔ بُزدل شبانه از لشکرگاه گریخت و مهرطی هم ناچار به قلمرو خود عقب نشست و در بیابان میان هرات و بیرجند، پیش از رسیدن به مهرطی هم ناچار به قلمرو خود عقب نشست و در بیابان میان هرات و بیرجند، پیش از رسیدن به مهرطی هم ناچار به قلمرو خود عقب نشست و در بیابان میان هرات و بیرجند، پیش از رسیدن به منزل سختیها کشید.

معمود به ترکستان گریخت و خود را به بخارا رسانید. در بخارا بگرمی پذیرفته شد و چندی در یکی از کاخهای سلطنتی اقامت گزید تا آنکه سفیر شاه زمان به دربار شاه مراد رسید و اعتراض شاه را از اینکه در بخارا به شهزاده معمود پناه داده اند به او رسانید و خواست که معمود را که در برابر ولی نعمتش سر بر شورش برداشته مسترد دارند. میگویند سفیر صلاحیّت داشته است تا در برابر تسلیم نمودن معمود هدیهٔ گزافی به شاه بخارا بدهد؛ ولی معلوم نیست که این پیشنهاد چگونه به او تقدیم شده است. بیگمان شاه مراد پاسخ شاه زمان را به نرمی و مدارا داد. بسیاری براین باورند که نزدیک بود که شاه مراد معمود را تسلیم کند ولی معمودگفت که عزم سفر حج دارد و با اقدام به انجام این عمل دینی حمایت علما را برای کسب آزادی خویش جلب کرد؛ اما گزارشی که بیشتر درست می نماید این است که شاه مراد نمی خواست شاه زمان را بر نجاند و همچنان نمی خواست که با خیانت به مهمان، خود را بدنام سازد. پس نهانی به شهزاده محمود از خطری که او را تهدید با خیانت به مهمان، خود را بدنام سازد. پس نهانی به شهزاده محمود از میان بردارد. شاه محمود از

بخارا به خوارزم (یا اورگنج) رفت و با پذیرایی گرم پادشاه آنجا مواجه شد و از اورگنج دوباره به ایران رفت.

# دسیسهٔ شش تن از بزرگان

هنگامی که معمود سرگردان بود، در قندهار رخدادی به وقوع پیوست که در بهروزی آیندهٔ او اثر جدی گذاشت. شش تن از بزرگان درانی و قزلباش که از قدرت و خودخواهی وفادارخان به تنگ آمده بودند با طرح دسیسهای برآن شدند تا وزیر را به قتل رسانند؛ شاه زمان را خلع کنند و شاه شجاع را بر تخت بنشانند. دسیسه گران بارها با هم دیدار کردند؛ ولی با وجود تدابیری که در نهان داشتن این اقدام گرفته شد سرانجام جاسوسان وفادارخان از آن آگاه شدند. معاون منشی باشی میرزا محمد شریف خان که از یکی از توطئه گران جریان را شنیده بود، راز آنان را آشکار ساخت.

طراحان اصلی این دسیسه عبارت بودند از سرفرازخان رئیس بارکزیان، محمد عظیمخان رئیس الکوزیان، و امیر اصلان خان رئیس قبیلهٔ نیرومند پارسی جوان شیر.

معمد عظیم خان که از همه پرخطرتر بود، پیش از همه دستگیر شد. افسری هم مأمور دستگیری سرافرازخان گردید. چون افسر به خانهٔ آن بزرگمرد رسید، پسرش فتح خان (که در امور درانیان شهرت تمام دارد ومقامی بزرگ) از او پذیرایی کرد. فتح خان بدون اظهار نشانه ای از بدگمانی به افسر گفت که ببخشید پدرم نیستند و اکنون به دنبالشان می روم. فتح خان نزد پدر آمد وگفت که افسر برای دستگیری او آمده است و بی پروا - چنانکه خصلتش بود - پیشنهاد کرد که افسر را بکشند؛ محاظفان را بگیرند و به قندهار بگریزند. سرافرازخان این مشورت بیرحمانه را رد کرد و با افسر به دربار حاضر شد. امیر اصلان، هنگامی که فرمان گرفتاریش صادر شد در دربار بود و دیگر دسیسه گران در خانه هایشان دستگیر شدند.

بامداد روز دیگر همه به حضور شاه احضار شده و به قتل رسیدند. در پی این اعدامها امینالملک و حکومت خان الکوزی هم کشته شدند و ترس شاه و وزیر از این دسیسه چینی به تمامی پایان بافت؛ امّا خشمی که از این اقدام خونین پدید آمد خطر را روز افزون ساخت و روحیهٔ طغیان که منجر به براندازی شاهزمان شد از همان زمان قوت گرفت.

### پیوستن فتح خان به محمود

فتحملی شاه در بهار ۱۸۰۰ برای دومین بار بر خراسان تاخت و محمود همراهش بود و به او قول داده شده بودکه بر تخت کابل خواهد نشست. شاه زمان با شنیدن خبر پیشروی شاه ایران به سوی هرات تاخت. تابستان در آنجا ماند و اوایل پاییز بسرعت عازم کابل شد. سپاه را از راه معمولی فرستاد و خود با دو یا سه هزار سپاهی برگزیده از طریق منطقهٔ ایماق و کوههای دشوارگذار هزاره جات رفت و چون راه کابل را به خط مستقیم پیش گرفته بود از گذرگاههای سختی گذشت و در کمتر از دو هفته به پایتخت رسید. همین که شاه زمان از هرات روان شد فتحعلی شاه نیز از سبزوار بازگشت.

شاه محمود که در خراسان مانده بود، ناامید از یاری ایرانیان به طبس رفت. وی از دربار بسیار ناراضی بود. اکرم خان علیزی و دو سه تن دیگر از بزرگان درانی هنوز با او بودند و در سرنوشت او همنوایی داشتند. آیندهٔ محمود هرگز چنین تاریک نبود. امّا با رسیدن فتح خان بارکزی مشاورینش افقی تازه یافتند و فتح خان، محمود را به ابتکاری فرا خواند که راهش به تخت سلطنت مستهی گشت.

فتع خان پس از مرگ پدر به قلعه اش در گیرشک رفت؛ امّا از بیم شاه آنجا را ترک کرد. روح انتقام در او به جنبش در آمده و از شاه و وزیرانش متنفّر بود، و مشاهدهٔ احوال وافکار مردم در سرزمین درانیان برای مردی باشهامت مانند او بسنده بود تا برای سرنگون ساختن حکومت دست به کوششی متهورانه بزند. مشورت او به محمود این بود که دیگر متکی به کمک خارج نباشد، بلکه به قندهار رود و مطمئن باشد که درانیان از او حمایت خواهند کرد. درانیان که پیوسته به اقدامات دلیرانه عادت داشتند، گویا این پیشنهاد را مشتاقانه پذیرفتند؛ زیرا دوری از وطن بیش از همه چیز آنان را رنج می داد.

محمود در حالی که بیش از پنجاه سوار با او نبودند، طبس را ترک گفت و از طریق بیابان به سیستان رفت و به جلال آباد مرکز آن ولایت رسید. بهرام خان حاکم سیستان او را با جبین باز پذیرا شد. همین بهرام خان بود که دخترش را به شاهزاده کامران پسر محمود داد. همراهانش را که در طول سفر در بیابان خسته و فرسوده شده بودند دوباره مجهز ساخت و پیشنهاد کرد که با سپاهش شاهزاده را یاری کند ولی محمود بر طبق برنامهٔ فتع خان این پیشنهاد را نپذیرفت و با بقیهٔ همراهان خستهاش وارد منطقهٔ درانی شد.

مشاورش در شناخت علایق هم میهنان خویش به خطا نرفته بود. درانیان بر محمودگرد آمدند و سپاهی فراهم آوردند که بتواند با میرآخور حاکم قندهار مقابل گردد. میرآخور در بیرون حصار لشکرگاه ساخته بود، ولی براثر حملات سبک ولی مکزر دشمن ناگزیر به داخل قلعه رفت. محمود

شهر را محاصره کرد و سپاهش تا چهل و دومین روز محاصره رو به افزایش بود. در آن روز فتح خان تقریباً تنها به داخل شهر رفت و خود را به «ننگ و نام» دژبان معروف و بزرگ ـ عبدالله خان ـ سپرد. تأثیر چنین پناهندگیها در جای دیگر شرح داده شده است و در اینجا اثرش کامل بود. عبدالله خان هواداری اش را از محمود اعلام کرد. میرآخور ناچار شد بگریزد و دروازهٔ قندهار بر روی شورشیان باز شد.

#### سیاست نادرست شاه زمان

همزمان با جریان این ژخدادها وحتی پس از شنیدن خبر آغاز حوادث، شاه زمان به صورتی خستگی ناپذیر برای یک لشکرکشی دیگر به هندوستان آمادگی میگرفت و پس از سقوط قندهار به کابل بازگشت؛ امّا پیش از آنکه پشاور را ترک کند، مرتکب کارهای نادرستی شد.

هبدالله خان الیکوزی، حاکم کشمیر که به دربار آمده بودگرفتار شد و مورد شکنجه قرارگرفت. برادرش سیدال خان که در قندهار بود، با شنیدن این خبر با تمام طایفهٔ الیکوزی به محمود پیوست. دیگر اینکه شاه زمان سپاهی مشتمل بر پانزده هزار مرد به فرماندهی مُلااحمد و میرویس نورزی برای مقابله به کشمیر فرستاد. این نیرو که می توانست برای سرکویی محمود مورد استفاده قرارگیرد براثر بی پروایی فرماندهش مُلااحمد متلاشی گشت.

شاه زمان نیروی معتنابهی تحت فرماندهی برادرش شجاعالملک در پشاور گذاشت و ظاهرآ از نارضایی همگانی بیخبر بود و چنان می اندیشید که معمود را با اندک تلاشی مغلوب خواهد ساخت. چون به کابل رسید واقعیت حال را دریافت و امنیت خویش را در خطر دید. با آگاهی از نارضایی بزرگان دُرانی خود را بسختی در میان آنان در امان می پنداشت. نگهبانان را دوچندان ساخت و به جای حضور عادی در دربار آنان موظف شدند به مراقبت دائم از قصر همت گمارند. بی اعتمادی شاه به قبیلهٔ خویش بیشتر از کوششهای مشتاقانه ش د رجلب حمایت فلزیان آشکار شد واین تدابیر که او برای جلب اعتماد ناراضیان پیش گرفته بود باعث بیزاری بیطرفان یا خوشبینان او می شد. وحشت وزیر آشکار تر بود و پیداست که بیم و هراس چنان بزدلی را پیش از شاه فراگرفت. تصمیمات وحشت وزیر آشکار تر بود و پیداست که بیم و هراس چنان بزدلی را پیش از شاه فراگرفت. تصمیمات ملاقات با او بیش از پیش دشوار گردید و او را بی اعتمادی و اضطراب فراگرفت. تصمیمات منابزده و ناامتوار می گرفت. تردیدی که دربار از سرنوشت آیندهٔ خویش نشان می داد بزودی در میان مردم گسترش یافت و در میان چنان ملت خرافه دوست دشوار نبود که رخدادهای عظیم و میان مردم گسترش یافت و در میان چنان ملت خرافه دوست دشوار نبود که رخدادهای عظیم و ناخوشایندی را انتظار بکشند.

م شاه زمان پس از یک سلسله مذاکرات بی اثر با سی هزار مرد به مقابل شورشیان تاخت. دو گروه از سپاه را پیشاپیش فرستاد. فرمانده گروه مقدّم احمدخان نورزی بود. شاه بزودی در پی آنان روان شد و همیشه یکی دو منزل از آنان عقب می ماند و شاید این برنامه هم از ترس وزیر سرچشمه می گرفت، که بر وحشت سپاهیان افزود.

احمدخان چنان آزار و خفت دیده بود که می خواست از وزیر انتقام بگیرد و بر او بی اعتماد بود؛ چه اندکی پیش از سپردن وظیفهٔ خطیر فرماندهی، گویا نقشهٔ قتلش از سوی وزیر کشیده شده بود. با این همه وفادارخان امیدوار بود که با رسیدن به این مقام عالی و با تعظیم و تکریم او را به سوی خود جلب کرده باشد. احمدخان برای آن به فرماندهی تعیین شده بود که با توجه به تجارب پیشین، فیصلهٔ پایداری یا عقب نشینی با او بود.

احمدخان پیش از جدا شدن از سپاه اصلی تصمیم قطعی نگرفته بود که چه راهی را پیش بگیرد یا اقلاً فتح خان چنین امیدوار بود. اقداماتی که فتح خان برای جلب همکاری او پیش گرفت . هرچند که با خشونتهای عجولاتهٔ مخصوص او مطابقت داشت ـ برای دیگری جز او نمی توان به یقین باور داشت. وی هبدالله خان نورزی را زندانی کرد و هشدار داد که اگر برادرش احمدخان نزد او نرود بی درنگ او را خواهد کشت. فتح خان محبت احمدخان را به برادرش می دانست و در کارهایش برای رسیدن به مقصد پروای عدالت را نداشت و اگر احمدخان تا آن دم براستی در تردید بود، این تهدید عزمش را جزم کرد و چون به طلایهٔ لشکر محمود در سرآسیاب Sirreeasp برخورد با تمام نیروی تحت فرمانش به آن سپاه پیوست.

#### فرار شاه زمان

بخش مهم لشکر شاه زمان به فرماندهی شهزاده ناصر در آب تازی به فاصله ای نه چندان دور از سرآسیاب بود که به شاه خبر رسید افواج مقدم دو سپاه به هم رسیده و درگیر شده اند و سپاه متوقف شد و سنگرگرفت و خبر پیوستن احمدخان به سپاه معمود بزودی آشکار شد، امّا در سپاه حساسیّتی بزرگ برنیانگیخت. تأثیر خبر در اردوی شاه ـ که هر تصمیمی با نفوذ وفادارخان گرفته می شد متفاوت بود. در آنجا همه چیز باخته پنداشته شد و شاه بسرعت به کابل گریخت. شاید با شنیدن همین خبر فرار شاه بود که روحیهٔ سپاه تحت فرمان شهزاده ناصر از میان رفت و چنان آن سپاه آشفته گشت که ناچار شهزاده ناصر هم تنها به کابل فرار کرد و با این خبر سپاه به کلی از میان رفت و شاید براکنده شد.

محمود یک گروه دوهزار نفری را بزودی تحت فرمان فتح خان به کابل فرستاده و خودش، هم بسرعت در پیش روان شد.

# نگونبختی شاه زمان

در همین حال شاه زمان شتابان به فرار خویش ادامه داده، خسته وگرسنه به شینوار رسید. وزیر و بیشنهاد کرد که برای رفع خستگی اندکی در قلعهٔ مُلاً هاشق استراحت کنند. میرآخور نمی پذیرفت و چون دلایل او را نشنیدند آنان را ترک گفت و پس از گذراندن ماجراهایی در امن و امان به پشاور رسید.

شاه به همراهی وزیر، دو برادرش، خان مُلا، شاطرباشی و یک پیشخدمتِ خاص به قلمهٔ مُلاعاشق درآمد. مُلاعاشق آنان را بگرمی استقبال کرد؛ امّا در عین حال ترتیباتی گرفت که نتوانند از آنجا بیرون روند و خُبر دستگیری آنان را به کابل برای محمود فرستاد.

شاه زمان که دانست گرفتار شده است. از تمام وسایل برای انصراف مُگلامِاشق از خیانت بر مهمان و ولی نعمت استفاده کرد؛ امّا مؤثر واقع نشد؛ سرانجام دست به زور برد که آن آن هم کاری ازپیش نبرد. پس تن به تقدیر سپرد و مصائب آینده را با شکیبایی و پایداری تحمل کرد .

اسدخان یکی از برادران فتح خان، بی درنگ برای دستگیری شاه زمان فرستاده شد و بزودی در پی او افسر و جراحی اعزام و مأمور میل کشیدن به چشمان او شدند. آنان شاه زمان را در راه کابل دیدند و دستوری که داشتند با فرو بردن نیشتری به چشمانش، انجام دادند. سپس او را به کابل برده و در بالاحصار زندانی کردند. وی در روزگار سلطنت شاه محمود در حبس ماند و با جلوس شاه شجاع رها گردید و از آن پس زندگی نسبتاً راحتی دارد. وفادارخان و برادرانش پس از دستگیری بسرعت اعدام شدند.

## **بینظمیهای حکومت شاه محمود**

جلوس شاه محمود، نخست مورد استقبال گرم همگان قرار گرفت. وفادارخان برزگان را با تنزیل منظم مقام و منصب و بینوایان را با اخّاذی ناراضی ساخته بود. ملّت با اشتیاق امیدوار بود که با دگرگونی حکومت، اگر به شکوه و رفاه روزگار احمدشاه نمی تواند رسید، باری به آرامش روزگار

۱- وی الماس گرانبهای کوه نور را ـکه یکی از گرانبهاترین الماسهای جهان است ـ با چند قطمه جـواهـر دیگر در دیوار همین خانه و قلمه نهفت که پس از جلوس شاه شجاع پیدا شد.

پسرش [تيمورشاه] برسد. اما خصايل شاه محمود همهٔ اين آرزوها را نقش برآب ميساخت.

شاه محمود که بی انضباط و تن پرور و بُزدل بود، در سامان دادن حکومت نیز ـ چنانکه در میدان جنگ ـ سهمی اندک گرفت؛ و در حالی که آسایش وامنیت او تأمین شد، به ادارهٔ وزیران و تأمین رفاه مردم خویش بی علاقه ماند.

ادارهٔ امور دولت کُلاً به اکرم خان طیزی و فتع خان بارکزی واگذار شد. اکرم خان همهٔ اوصاف اشراف درانی را دارا بود. مغرور، دارای روحیهٔ قوی، سرسخت، صرفهجو ـ ولی نه خسیس ـ درارتباط با هوادارانش متعهد و به ارزشها و افتخارات ملی پابند بود.

فتع خان از آن زمان یکی از شایسته ترین و معروفترین شخصیتهای تاریخ دوانیان شمرده می شود و اکنون بر مسند وزارت تکیه زده و بی علاقهٔ خویش به نام سلطان قدرت را در دست دارد. جز در دورهٔ کوتاه و توفانی پیروزی محمود، بخش اول زندگی او در توطهها و ماجراجویها گذشت. باری یک سپاه شورشی را در چپاولگریها حمایت کرده وگاهی در رشک و دوستی پرمخاطره با شاه زیسته است. شخصیت او چنان شکل گرفته است که از شرایط و اوضاع توقع می رود. چون بدبختیها او را تا حد رعایا فرود نیاورده، روحیهاش ثابت مانده و فعالیتش کاهش نیافته است. همه او را صاحب شجاعت بسیار و استعداد فراوان می دانند. به هوادارانش بسیار علاقه مند است. در برابر آنان سخاوت دارد و هیچ انضباطی را تحمیل نمی کند. چون به ضابطهای پابند نیست از هر فرصت پیش آمده برای رفاه خود و هواخواهانش استفاده می کند و در آن جانب اعتدال را مرعی نمی دارد. اگر چه به افراط میخوارگی می کند، ولی منافع حزب و گروهش را همیشه در نظر دارد و اگر گاهی فروگذاشتی داشته باشد با تصمیمات قاطع آن را جبران می کند. همیشه در نظر دارد و اگر گاهی فروگذاشتی داشته باشد با تصمیمات قاطع آن را جبران می کند. می گویند جوانی است بالابلعد و خوش سیما ولی اندکی لاغر. رفتاری ملایم و فروتنانه دارد و این با اجرائات اداری اش که آزرم و بیم و حوصله را در آن راهی نیست در نضاد است.

در دربار محمود برخی بزرگان دیگر هم بودند که کم و بیش قدرتی داشتند که برخاسته از توجه شاه یا ارتباط با حزب برسر اقتدار و یا تبار و شایستگیشان بود. هریک از آنان با استفاده از بی بندوباری آن عصر می توانستند بدون مانعی، جز تحمیل تمایلات رقیبان، به اخاذی و انتقامجوییهای شخصی بپردازند. سوء استفاده از آزادی بیشتر در میان نظامیان رواج داشت چون دربار بر آنان متکی بود و با توجه به ناآرامیهای پی هم که به خلع او منتهی شد، روزگار او بیش از تأسیس یک حکومت منظم به پیروزی موقتی یک ماجراجو همانند بود.

حکومت محمود در این هنگام در پایتخت برقرار بود؛ اما ولایات هنوز زیر فرمانش نیامده بودند.

هرات را برای برادرش فیروز ـ که پادشاهیاش را به رسمیت شناخته بـود ـ واگذاشـته و او بالاستقلال حکومت میکردند. دیگر ولایات شمال شرقی هنوز از شاه زمان هواداری میکردند. دیگر ولایات در حالی که هیچ طرفی را نگرفته بودند، ظاهراً انتظار فیصلهٔ آخر مـدعیان سلطنت را میکشیدند.

رقیب اصلی محمود یعنی شاهزاده شجاع الملک برادر تنی شاه زمان هنوز باقی بود که در این هنگام بیست سال داشت و باگروه کوچکی از نگهبانانش در پشاور مانده بود. خانوادهٔ شاه زمان و تقریباً تمام جواهرات و دیگر اموال سلطنتی به او سپرده شده بود. پس از نخستین هراسی که با شکست برادرش بر او مستولی شده بود برآن شد تا برای مقابلهٔ منظم با مدّعی سلطنت [محمود] اعلام پادشاهی کند. مبلغ گزافی در میان قبایل پیرامون پشاور پراکند و بزودی بسیاری از بردرانیان زیر پرچمش گرد آمدند و این اقدام ظاهراً هراس دربار شاه محمود را برانگیخته بود. وی پیش از آن به دلیل ناتوانی عمومی حکومت، محبوبیتش را نزد همگان از دست داده بود؛ زیرا تمام ملّت را به خودکامگیهای درباریان و نظامیان سپرده بود. دسیسهای به هواخواهی شجاع کشف شد و مختارالدوله که یکی از بزرگان و عامل توطئه بود دستگیر شد و دسیسه عقیم ماند.

در دهم سپتامبر ۱۸۰۱ شجاع الملک به عزم حمله بر کابل از پشاور حرکت کرد و در نیمهٔ راه میان آن دو شهر در جلگهٔ کوچک اشپان که در میان تپهها محصور شده به نیروی سه هزار نفری معمود برخورد. این جلگه در بستر شرخرود واقع شده بود. شجاع الملک در حدود ده هزار مرد برا خود داشت؛ آنان هرچند که از عهدهٔ جنگهای قومی بر می آمدند امتا با جنگهای منظم و قواعد آن بیگانه بودند. در آغاز پیروزی با سپاه شجاع بود امتاگروهان بردرانی او که پیروزی را قطعی شمردند به سود خویش می اندیشیدند واز صفوفشان خارج شده به تاراج خزانهٔ سلطتی که شاه شجاع از روی بی احتیاطی به میدانِ جنگ آورده بود پرداختند. فتح خان از فرصت استفاده کرد و در حالی که فرماندهی بارکزیان را به عهده داشت سپاه شاه شجاع را پراکنده ساخت و شجاع به کوههای خیبر گریخته، مترضد فرصتی تازه برای تجدید ادعای سلطنت ماند.

### شورش غلزي

با درهم پاشیدن سپاه شجاع آرامش کشور تأمین نگردید و شورشی تازه برپا شد که نه تنها

سلطنت معمود که حکومت همهٔ درانیان را تهدید می کرد. فلزیان از روزگار احمدشاه کاملاً آرام بودند و ظاهراً با درانیان کاملاً در آشتی به سر می بردند. با دودمانهای سلاطین فلزی رفتاری معبت آمیز می شد و عبدالرّحیم نمایندهٔ خاندان سلطنتی فلزی افزون بر املاک پدری، از شاه زمان مستمرّی می گرفت. دیگر فلزیان مانند قبایل دیگر شاید مورد بی عدالتی قرار می گرفتند، اما اقدامی که نشان دهندهٔ خصومت باشد، در برابر آنان نشده بود؛ اما فلزیان دشمنی دیرینه را از یاد نبرده بودند و ناتوانی درانیان برای آنان فرصت داد تا استقلال خویش را باز پس ستانند.

طرح شورش نخست در کابل ریخته شد که بسیاری از سران فلزی در آنجا بودند. آنان تاج سلطنت را بر سر هبدالزحیم خان نهادند که با وجود بیدادی که اخیراً از طرف حکومت بر او شده بود، از این شورش احساس خطر می کرد و پیشنهاد قوم را با تردید پذیرفت. پس بزرگان برای آمادگی قبایل از هم جدا شدند و پس از آن ملاقاتهای دیگری برای طرح عملیات تشکیل دادند. سپاهی مأمور مقابله با درانیان قندهار گردید و چند سپاه دیگر فلزیان به سوی کابل روان شدند. آنان نخست قلعههای کوچک و متعددی را در راه فزنی گرفتند و حاکم فزنی را در میدان جنگ شکست دادند ولی نتوانستند شهر را بگیرند. فلزیان پس از آنکه باغها و مزارع اطراف فزنی را از میان بردند، از راه شلگر و زُرمُل وارد لوگر شدند و بسیاری از فلزیان در راه به آنان پیوستند.

حکومت دُرانی چنان از اوضاع غافل بود که تا فلزیان به فزنی نرسیده بودند، شاه حتی از احتمال وقوع شورش اطلاعی نداشت. شرح سراسیمگی پدید آمده در کابل بر اثر این حادثه غیرمترقبه ناممکن است. حکومت، نوبا و بیشتر نواحی کشور ناآرام بود. معدود افواج سلطنتی هم به پشاور فرستاده شده بودند وجز غلامان شاهی و نوکران بزرگان درانی که با آنان در دربار بودند، هیچ سربازی نبود. امّا با ظهور این خطره مشترک، درانیان و نوکران ایشان اسلحه به دست گرفتند و بدون توقع حقوق به خدمت حاضر شدند؛ آنان هم که سلاح نداشتند با اسلحهٔ سلطنتی تجهیز شدند و به این ترتیب یک سپاه سه چهار هزار نفری تشکیل گردید.

این حادثه باعث شدکه مختارالدوله از زندان آزاد شود و فرماندهی افواج سلطنتی را به دست گیرد. آنان در دوازدهم نوامبر از کابل به سوی فزنی روان شدند و بزودی دریافتند که شورشیان از آن شهرگذشته و از طریق لوگر عازم کابل اند.

افواج شاهی نیز به آن سوی شتافتند و در سجاوند به فلزیان برخوردند، لشکر غلزیان دست کم از بیست هزار مرد تشکیل گردیده بود؛ اما تقریباً همه پیاده بودند و اسلحهٔ کارآمدی نداشتند و سلاح

برخی تنها مجماق بود. انفیباطشان بسیار کم بود و عاری از هرگونه نظمی بودند. درانیان در سه بخش صف بستند. شتران که توپهای چرخان را بار داشتند در پیشاپیش قرار گرفته بودند. آنان به این ترتیب آمادهٔ مقابله با غلزیان شدند و غلزیان بدون توجّه به شلیکهایی که به سوی آنان می شد به صورت آشفته ای هجوم آوردند. چون ازشتران توپدار گذشتند سخت بر صفوف درانیان حمله آوردند. صفوف مقدم راه بر آنان گشودند و چنان می نمود که پیروزی با فلزیان است تا آنکه بخشهای ثابت سپاه درانی بر آنان تاختند و چنان عرصه بر فلزیان تنگ شد که به فکر دفاع و جفاظت خود افتادند.

فلزیان اگرچه با این حمله درهم شکستند؛ امّا متفرّق نشدند و یکپارچه به سوی قلعهٔ زرّین عقب نشستند، که متعلق به خودشان و در حدود شش میلی میدان جنگ بود. درانیان چندی در پی ایشان رفتند ولی چون اثری در آن کار ندیدند، دست از تعقیب کشیدند.

شبانه به فلزیان نیروی کمکی رسید و بامداد دیگر به سوی کابل تاختند. درانیان به فاصلهٔ اندکی برجانب چپ در قفا ماندند و هنگام غروب به قلعهٔ شاهی که تنها چند میل با کابل فاصله دارد، رسیدند؛ در حالی که درانیان بیخبر به دنبال مانده و تمام روز منتظرشان بودند. درانیان روز دیگر از تاخت فلزیان به سوی کابل آگاه شدند و با شتاب فراوان خود را به قلعهٔ امین الملک که در میان کابل و دشمن واقع بود، رساندند.

فلزیان که تا آن وقت با اندکی نظم و ترتیب رفتار می کردند، اکنون دست به خشونت و غارت دراز کردند. آنان با وجود کوششها و ممانعت عبدالرحیم خان روستاهای اطراف را شبانه غارت کردند و بامداد روز بعد به قصد حمله بر درانیان ـ بدون فرمان وبدون نظم و ترتیب هجوم بردند؛ امّا کاملاً شکست خوردند و کشتهٔ بسیار دادند. می گویند سه هزار تن از آنان در جنگ و تعقیب کشته شدند و دیگران در نواحی خود متفرق گردیدند. درانیان با سران بریدهٔ دشمن به کابل رفتند و در آنجا کلّه منار ساختند.

### دومین شورش غلزی

شروع زمستان مانع دوام دشمنیها شد، امّا در آغاز بهار ۱۸۰۲ فلزیان به صورت ناگهانی ـ مانند پیش ـ ولی با تنظیم بهتری به پا خاستند. در این قیام تقریباً همهٔ خیلهای فلزیان شامل بودند و می گویند جمعاً پنجاه هزار مرد بودند. چنان فیصله شد که یک لشکر به فرماندهی عبدالرحیم خان از سوی جنوب و لشکر دیگر به فرماندهی فتع خان بابکرزی از سوی شرق بر کابل حمله کنند و یک

سپاه ده هزار نفری درانیان را در داخل منطقه شان مشغول سازد. در برابر هر یک ازاین لشکرها یک لشکرها یک لشکر درانیان ختم شد.

عموماً میگویند (اگر درست یا نادرست، نشان دهندهٔ وضع کشور در آن دوره است) که سه جنگ، شکست خیبریان به فرماندهی شاه شجاع و شکست اُزبکان در بلخ همه در یک روز مارس به مخردید. پس از این درگیریها یک فوج سلطنتی مأمور تاراج مناطق فلزی شد، که یک نیروی ده هزار نفری فلزیان را در مُلاشادی شکست داد(۱۱مه ۱۸۰۲) و این واپسین پایداری غلزیان بود. با این درگیری شدت عمل حکومت هم به پایان رسید و غلزیان پس از تأمین آرامش واقعاً همان موقفی را یافتند که پیش از شورش داشتند.

گفتیم که شاهزاده شجاع همزمان به سه جنگ بزرگ غلزیان متحمل شکست شد. او در رأس دوازده هزار خیبری به سوی پشاور راند و با سپاهیان منظم آن شهر روبهرو گردید.

خیبریان با تحمل تلفات سنگینی شکست خوردند و چون تابستان بود بسیاری از آنان هم که به سوی کوههاگریخته بودند، پیش از آن که به کوهها برسند از گرما و تشنگی هلاک شدند. و شجاع با تحمل دشواری به مخفیگاه سابقش گریخت.

### ناتواني حكومت

اکنون آرامش کامل سلطنت تأمین شد؛ امّا حکومت گرفتار ناتوانی غمناکی گردید. ولایات معدودی فتح شده بود. خانان بلوچ و بسیاری از قبایل افغان از شناسایی یک حکومت ناپایدار امتناع میکردند و چون خزانه تهی بود، شاه از دست زدن به اقدامات جدّی برای اعادهٔ اختیارات سلطنت عاجز بود.

ایرانیان از نابسامانی اوضاع سلطنت استفاده کرده و تقریباً فتح خراسان ایران را تکمیل نمودند. آخرین جایی راکه گرفتند مشهد بود ، که در آن شهر نادر میرزا و سی و هشت تن دیگر از خاندان نادر دستگیر و به تهران برده شدند که در آنجا به جز یک طفل، همه اعدام گردیدند.

یکی از پسران فتحملی شاه در مقام حاکم خراسان ایران در مشهد مستقر شد. و همین دوره را می توان تاریخ فتح منطقه به دست ایرانیان دانست؛ هرچند که ترشیز تا ۱۸۱۰ فتح نشده بود و تصور می کنم که کلات نادری هنوز هم فتح نشده باشد. مشهد در تابستان ۱۸۰۲ فتح شد.

با ختم جنگ غلزی و پس از شکست سجاع الملک، دربار از خطرات فوری آزاد شد و توجه خود را معطوف به بازپسگیری ولایات شورشی کرد. امّا چنانکه از این دست حکومتها توقع می رود، تأمین امنیّت از خارج، مخالفت شدید سران حزب حاکم بویژه اکرم خان علی زی و فتح خان را به همراه داشت. سرانجام فتح خان به فرماندهی اشکری برای تأمین آرامش نواحی جنوب غرب کشور اعزام شد. وی نخست به پشاور رفت و از آنجا مبلغی به زور ستاند و پنجاه هزار روپیه هم از بزرگان کشمیر گرفت. پس به سوی جنوب تاخت واز کوهات، بَنُو و دامان نیز مبالغی جمع کرد. مدّتی دراز صرف ایل ساختن اقوام وزیری کرد. پس از غارت کردن سرزمین آنان روانهٔ قندهار شد. در راه نیز به هرجا رسید در خاموش ساختن آن کوشید و در تابستان ۱۸۰۳ به آنجا رسید. در غیاب او چند واقعهٔ مهم رخ داد.

## احوال شجاعالملك

شجاع الملک از هنگامی که شکست خورد تا رسیدن فتح خان به پشاور در چورا متعلق به منطقهٔ افریدی ماند. نزدیکان قدیمی اش هنرز با او بودند و او را شاه می خواندند. امّا چنان می نمود که از کوشش در رسیدن به سلطنت دست کشیده، وقتش را به مطالعه و مذاکره و مباحثه با نظامیان همراه و برخی علما میگذرانید. رسیدن فتح خان با چنان لشکری شجاع را در وضعی قرار داد که در چورا احساس امنیت نکند و ناگزیر بازهم به سوی جنوب رفت و در کوهستانهای کاکر پناه گرفت و با فروش جواهرات یا ضیافت اهالی امرار معاش می کرد. وی در قعر زمستان ۱۸۰۲ در حوالی شهرهای شال یا کویته بلوچستان به همین حال بود. میرابوالحسن خان و ضبط بیگی را به شال فرستاد تا بکوشند چیزی از جواهرات بفروشند امّا در چنان جایی خریدار خوبی پیدا نمی شد. آنان در بازگشت، شاهزادهٔ پریشان را دیدند که همراهان محنت زده را گذاشته، برای آگهی از چگونگی فروش جواهرات به سوی آنان می شتابد. چون از ناکامی آنان آگاه شد همراهانش را برای فروش جواهرات به سوی آنان می شتابد. چون از ناکامی آنان آگاه شد همراهان شاهزاده پیرامون چاره جویی فرا خواند. در این بینوایی ضبط بیگی اطلاع داد که همان روز کاروانی بزرگ وارد شال شده است و با وجود تردید شجاع فیصله شد که آن کاروان غارت شود. نظامیان شاهزاده پیرامون شهر شال راگرفتند و اسنادی به امضای شهر شال راگرفتند تا در آینده یول خویش را بگیرند ا

بهای اموال این کاروان بیش از سیصد هزار روپیه بود. و نه تنها احتیاجات شاهزاده را تأمین کرد بلکه او توانست با این پول سپاهی به قصد حمله بر قندهار فراهم آورد. او را در این کار

۱- وی یول بسیاری از آنان را برداخت.

مددخان، پسر یکی از بزرگان ـ که او هم مددخان نام داشت ـ مساعدت کرد، امّا چون عملیات مشترک انجام نیافت ناکام شد. شجاع ناگزیر به کوهها پناه برد و سپاهش نیز بزودی پراکنده گشت.

#### ناخشنودي مردم

در عین حال حکومت معمود شتابان راه زوال می سپرد. ناتوانی و تنبلی شاه مردم را از حکومتش روگردان ساخته بود. از فرمانهایش سرپیچی می شد بدون اینکه نافرمانان کیفر بینند و افسرانش آن قدر کفایت نداشتند که حتی پایتخت را در آرامش نگه دارند.

فلامان شاهی (یا نگهبانان قزلباش شاه) که رفتار خشونت آمیز نظامی با تندخوبی فیطریشان در آمیخته بود، در بزهکاری راه افراط گرفته و کابلیان بسیار به آنان بدیین شده بودند. آنان بیش از آنکه از آزمندی و فشار آنان بر انگیخته شوند، از آدابدانی و متانت آنان و اظهار علنی عقاید شیعی که با توجه به تعصب آنان برایشان بیگانه می نمود، احساس حقارت می کردند.

بی نظمیها بیشتر شد و نارضاییهای موجود در غیاب فتح خان و با درگذشت اکرم خان ـکـه محمود را از دو وزیر نیرومند و دلیر محروم ساخت ـ به صورت خطرناکی شدّت یافت.

از رفتار فلامان شاهی مکرّر شکایت می شد، اتا معمود توجهی نمی کرد. تن پروری او وی را به کارهایی علاقه مند ساخته بود که موجب بیزاری مردم می شد. در عین حال می ترسید نظامیان را ـ که بر آنان متکی بود ـ برنجاند. طرفداری معمود از آنان مردم را ناراضی تر می ساخت و کم نبودند بزرگانی که می خواستند بر این تحریکات دامن زنند و از تأثیرات آن سود ببرند. برجسته ترین این اشخاص یکی احمدخان نورزی و دیگر نواب خان لنگ بود که هر دو از بزرگان دربار احمدشاه و مظهر ارزشها و تعصبات پیشین درانیان بودند؛ ولی محرّک راستین این تحریکات مختارالدوله بود که برای این کار بسیار مناسب می نمود.

### شخصيت مختارالدوله

مختارالدوله با تظاهر به میانه روی و بی اعتنایی به امتیازات مادی جاه طلبی مفرطش را می نهفت. او از مدتها پیش در حسرت وزارت بود و آن را حق فطری خویش می دانست، و حکومت با آگاهی از ادعاهایش از اعطای امتیاز در برابر خدمات بزرگ او واز اعتماد به او خودداری کرده بود. وی با صفاتی که داشت مورد توجه هموطنانش گردیده بود. در دلیری شهرت داشت و همهٔ کمالات نظامی ملتش را دارا بود. به پول توجهی نداشت و آن را وسیله ای برای رسیدن به هدف می دانست. از تجمل و شکوه بدش می آمد. حتی جامهٔ درویشان می پوشید و روش آنان را معمول می داشت.

این سادگی از چنان مردی که در سپاهیگری و سیاست مقامی والا داشت، وی را نزد مردم گرامی ساخته بود. حتی در وزارتش پایین ترین افراد هم آزادانه در خانه یا در دیوان می توانستند نزد او بروند. بسا که بدون نگهبان و گاهی پیاده بیرون می آمد. پیوسته آمادهٔ کمک دیگران بود. اگر با بردباری وخودداری نمی توانست طرف را خرسند سازد، با وعده کار را تمام می کرد. بسا که وعده می داد؛ بی آنکه پروای وفا به آن داشته باشد. با دشمنان خوش طبعی و مدارا می کرد چنانکه نه تنها گناهان گذشته شان را می بخشود بلکه هنگامی که در اختیارش بودند به آنان فرصت مزاحمت می داد؛ بی آنکه مجازاتشان کند. این صفات مردمی را که به آسانی، قدرت طلبی، بی انضباطی، می داد؛ بی آنکه مجازاتشان کند. این صفات مردمی را که به آسانی، قدرت طلبی، بی انضباطی، دسیسه گری و نیرنگبازی او را نمی توانستند درک کنند، جذب کرده بود. او استعداد خاصی در رهبری شورشها با استفاده از مذهب داشت. او با مرگ پدرش شاه ولی خان ناگزیر به بلوچستان رهبری شورشها با استفاده از مذهب داشت. او با مرگ پدرش شاه ولی خان ناگزیر به بلوچستان بناه برده و روزگارش را دور از خان و مان به آموزش گذرانیده بود؛ چندانکه در میان افغانان عالمی نامور شد. در مقایسه با درانیان در اشکال عبادات بی پروا بود؛ امّا به مذهب اهل ستت همیشه نامور شد. در مقایسه با درانیان در اشکال عبادات بی پروا بود؛ امّا به مذهب اهل ستت همیشه نامور شد. در مقایسه با درانیان در اشکال عبادات بی پروا بود؛ امّا به مذهب اهل ستت همیشه سیداحمد معروف به میرواعظ که هم عالم و هم روحانی بود رفاقت صمیمانه داشت.

#### مير واعظ

میرواعظ استمداد طبیعی عالی داشت. با سفرهای مکرر به حج، پرهیزگاری و زندگی پارسایانه در کابل نام و نفوذ والایی کسب کرده بود. مواعظ و انتقادات آزادانهاش در باب معایب دربار، فساد اخلاق عمومی، آزادی شیعیان که با نظری ناخوش نگریسته می شدند قدرتش را تحکیم بخشیده بود.

میرواعظ پیش از این با شِکوهٔ رسمی به شاه محمود از درازدستیهای نگهبانانش شهرت یافته بود و می توان او را رهبر شناخته شدهٔ ناراضیان در مراحل اولیهٔ قیام شمرد.

در همین هنگام حادثهای رخداد که نارضایی مردم را به اوج رسانید وآن را به یک قیام علنی تبدیل کرد. این حادثه قتل یک جوان کابلی توسط یکی از قزلباشان بود که با او درگیر شده بود. می گفتند که طرفدارای معمود از شیعیان عامل این حادثه است. آنان جنازهاش را شهیدگونه تشییع می کردند، که توسط دسته ای از قزلباشان بر روی جمعیت شلیک شد و آنان با جنازه به خانهٔ میرواعظ رفتند. این بی خرمتی خشم مردم را به بالاترین حد رسانید و با استفاده از غیبت غلامان (قزلباش) که در خدمت شاه بودند به یکی از محلاتشان حمله برده و آن را پس از اندک

مقاومتی خارت کردند.

جنگ فردای آن روز با شدت بیشتری آغاز شد. شماری از مردمان اطراف کابل برای کمک به شنیان گرد آمدند و بسیاری از تفنگ داران کوهستان به رهبری یکی از پیران به همین منظور به کمک شنافتند.

مختارالدوله و دیگر بزرگان درانی در همین هنگام دیده شدند که آشکارا مردم را تحریک میکردند تا برای مذهب خویش جنگ کنند؛ در حالی که میرواهظ به شهیدان وعدهٔ بهشت می داد و بر روی بزرگان آب مقدس زمزم، که خود از مکه آورده بود می افشاند. امّا هردو جانب در گرمای فوق العادهٔ آن روز تابستانی خسته شدند و شام با تسلیم شدن پارسیان [یعنی قزلباشان] مصالحه شد. این درگیریها در روزهای چهارم و پنجم ژوئن - [تیمهٔ خُرداد یا جوزا] - ژخ داد. هر دو جانب خواهان آتش بس موقتی بودند. شاه منتظر فتح خان بود، که با سپاهی از قندهار به کابل می آمد؛ و مختارالدوله انتظار شاهزاده شجاع را می کشید که او را برای نشستن به تخت سلطنت دعوت کرده

ترس محمود وقایع را قبل از آنکه برای بحران آمادگی بگیرد، پیش می راند. او امنیت خویش را تنها در دستگیری مختارالدوله می پنداشت و آن نجیب زاده پی به این موضوع برد، در هشتم ژوئیه از کابل گریخت؛ ولی پیش از فرار به میروافظ دستور داد که دوباره آشوب را دامن زند و میروافظ چنان کرد. خشم مردم به صورت ماهرانه ای از شیعیان به سوی شاه معطوف گردید که حامی آنان بود.

این اقدامات چنان مؤثر بود که وقتی در دوازدهم ژوئیه مختارالدوله با شجاعالملک بازگشت، محمود را در بالاحصار در محاصرهٔ مردم دید؛ امّا نه او و نه شاهزاده وارد کابل شدند بلکه در تدارک سپاهی برای مقابله با فتح خان برآمدند، که با هشت یا ده هزار مرد به شهر نزدیک شده بود. بزودی هر دو طرف درگیر شدند. نخست پیروزی با فتح خان بود. او لشکری را که مستقیماً بر او تاخته بود شکست داد و روانهٔ کابل شد؛ امّا در همین حال یکی از بزرگان سپاه او به شجاع پیوست و سپاه فتح خان آشفته و متفرق شد؛ چندان که او تنها ماند و ناچار پا به فرار نهاد.

بامداد روزِ بعد شاه شجاع پیروزمندانه وارد کابل شد. مختارالدوله د رکنار او پیاده روان بود و بسیاری از امیران در پی او بودند. برای حفظ تأثیر پیروزی ایمان راستین به جارچیان که پیشاپیش روان بودند دستور داده شد که به جای شعار تُرکی دربار، شعار سنّی سر دهند.

دروازده های بالاحصار با رسیدن شاه گنوده شد. محمود تنها ماند و به آرامی روانهٔ بالاترین طبقهٔ قلعه که در آن شاهزادگان خون شریک زندانی بودند گردید. چشمان محمود سلامت ماندند؛ ولی متأسفانه شاه شجاع دلایل کافی در پشیمانی از این مهربانی که شاید نخستین نمونه در کشورش بوده باشد دارد.

این انقلاب گرچه در آن هنگام اوضاع امور را بهبود بخشید؛ امّا نتوانست قدرت شاه یا اهمیّت دولت را تأمین کند. گرچه شاه جدید کفایت حفظ شؤون یک سلطنت باثبات را داشت امّا از داشتن ذکاوت و نیروی لازمهٔ بازسازی حکومتی که از مدتها پیش در بی نظمی و فساد غوطه می زد محروم بود.

از آنچه در باب سلطنت محمود بیان شد، می توان تصور کرد که بزرگان نیرومند و نافرمان شده بودند؛ نظامیان حوصلهٔ رعایت انضباط را نداشتند؛ حکومت تا حدّ زیادی از مردم دور شده بود. استانهای دورافتاده ونیروهای همسایه به جای هراسی که از درانیان احساس میکردند، اکنون بی تفاوت و حتی نافرمان شده بودند. برخی از شرایط موقعیت شاه شجاع بر آشفتگی اش می افزود و مانع از تجدید اعتبار حکومت می گردید. شاه دو سال در سرزمینش آواره بود، و در این مدّت بارها کوشیده بود تا رقیب را از میدان بیرون راند و در این کوششها رهین منّت بزرگان دُرانی و قبایل دیگر بود و این امتنان برای او که زود تحت تاثیر قرار میگرفت و همیشه احسان دیگران را به یاد داشت اهمیّت بیشتری می یافت. دعوت مختارالدوله و یارانش از او که نمی توانست خدماتشان را فراموش کند و مجبور بود قدرتشان را محترم بدارد، مدعیان جدیدی به میدان آورده بود. نتیجه آن شد که مقامات و مناصب و امتیازات اعطائی شاه برای طرفدارانش بسنده نبود و او ناچار بود که بخشی از عواید ثابتش را به کسانی ببخشد که چیز دیگری نیافته بودند. بدین گونه تقریباً تمام درآمد پشاور برای خیبریان که از او حمایت کرده بودند اختصاص داده شد و بخش مهمی از درآمد دولت در مناطق دیگر به درانیان پرداخت میشد. آنچه میماند از دست وزیر میگذشت. واز آنجا که بزودی منافع او از منافع شاه جدا شده بود مبلغ گزافی از بیتالمال را به سود خویش خرج میکرد. بازهم اگر شاه کاملاً به وزیر اعتماد میکرد، شاید ناآرامیهایی که سپس احساس شد، رخ نمی داد. نفع وزیر در تحکیم قدرت شاه بود و پیروزی او در آغاز سلطنت شاه شجاع ثابت کرده بود که او چنین قریحه، استعداد و نفوذی داشت. امّا روی این برنامه کار نشد. شاه نمی خواست قدرتش را به وزیر بسپارد و یاران قدیمش هم که خود در پی کسب قدرت بودند رشک پادشاه را بر وزیر

برانگیختند و او را تشویق به مخالفت با اقدامات او کردند. ناهماهنگی میان شاه و وزیر مانع از هر اقدامی در برابر دشمن مشترک میگردید و هر یک میکوشید منابع را هزینهٔ جلب هواخواهان رأی خود سازد.

در نتیجهٔ ناتوانی حکومت، هر بزرگی که از دربار راضی نبود، این قدرت را داشت که دست به شورش زند و اگر موفق نمی شد می توانست در میان قبیلهٔ خودش یا در نقطهای از کشور پنهان گردد و شاه را بر او دستی نبود. یا اگر می خواست می توانست با دربار آشتی کند و بخشوده شود. وضعیت شاه برای حمایت از قدرت او آشتی دادن دوستان را بر مجازات دشمنان ارجحیّت می داد. این اطمینان به عفو، شورشهای این دوره را خصوصیّت ویژه ای بخشید. این شورشها غالباً علل جزئی داشتند و با آنها بسیار سطحی برخورد می شد. کوچکترین تحریک از سوی دربار می توانست یکی از اشراف را به شورش بکشاند و کوچکترین تخطّی از سوی یکی از شورشیان می توانست او را دوباره به دربار کشانیده یا وادار به تأسیس گروه جدید سازد. اینها بیش از آنکه به یک جنگ داخلی دباهت داشته باشد به بازی کودکان می مانست.

به هرحال رشک میان شاه و وزیر پس از جلوس شاه شجاع بزودی نمایان نشد و ابتدای سلطنت او قرین آرامش و خوشبختی بود.

نخستین اقدام شاه جدید، رهایی برادرش شاه زمان بود و پس از آن بسرعت مُلاهاشق دستگیر و به سزای نمک نشناسی و خیانت خویش رسید. این یگانه اعدام در پی انتقال سلطنت بود. دیگر همهٔ اقدامات حکومت مختارالدوله آشتی جویانه بود و سعی می شد که خاطرهٔ جنگهای داخلی که از مدتها پیش سایه افکنده بود از میان برود. وی در عین حال بر آن بود تا ولایات سرکش را ایل سازد و امپراتوری را به وضع پیشین بازگرداند.

# اعزام لشكر به قندهار

نخست سپاهی به قندهار ـ که تا آن زمان در تصرف شاهزاده کامران و وزیر فتح خان بود ـ فرستاده شد. آن شهر به آسانی تسخیر گردید و از آن مهمتر فتح خان تشویق گردید که خود را به شاه جدید تسلیم کند. فرصت مساعدی برای جلب این شخصیت فعال و نیرومند پیش آمده بود؛ امّا گذاشتند که بگریزد و از آن پس پیشامدهای ناگواری بقیهٔ روزگار سلطنت شاه شجاع را آشفته ساخت و سرانجام باعث براندازی سلطنتش شد. فتح خان توقع فوقالعادهای از دربار نداشت و پیش از منصب پدری چیزی نمیخواست. امّا این خواست ـ یا از بی تدبیری شاه و یا از رشک

وزیر- برآورده نشد. فتح خان پس از اقامتی کوتاه در دریار آنجا را با ناخوشنودی ترک گفت و رهسپار قلعهاش درگیرشک گردید.

## شورش شهزاده قيصر

آثار ناراضی شدن فتح خان بزودی و باشدت آشکار شد. در ژانویهٔ ۱۸۰۴ که شاه با سپاه سی هزار نفریاش در پشاور انجمن ساخته و در پی آرامش بخشیدن به متصرفاتش ـ از طریق ترساندن حکام سند و کشمیر ـ گردیده بود، خبر رسید که در قندهار شورشی برپا شده است و او ناگزیر برنامهاش را ناتمام گذاشت.

بروز وگسترش این رخدادها نشانهٔ خوبی برای توضیح بی ثباتی ونا پایداری است که جنگهای داخلی اخیر افغانستان را مشخص می سازد.

حکومت قندهار به شاهزاده قیصر (پسر شاه زمان) سپرده شده بود و احمدخان نورزی که به دلیل پایبندی استوارش به تستن، خاطرهٔ فرارش از شاه زمان به فراموشی سپرده شده بود، رهنمایی و نیابتش را به عهده داشت. فتح خان در پی آن شد که قیصر جوان را به حبس احمدخان تشویق کند و خود در پی به دست آوردن سلطنت برآید. احمدخان زندانی و با او به درشتی و خشونت رفتار شد، و برای تحقیر به شخصیت بزرگش او را به زنجیر فیل بستند. امّا همین که شاهزاده و فتح خان آمادهٔ حرکت به سوی کابل شدند، او را رها کردند وامور دفاع شهر را به او سپردند.

تایج دور از توقع نبود: پسر احمدخان به شاه شجاع پیوست و باعث شکست قیصر شد؛ هرچند به حال او فرقی نمی کرد که چه کسی پادشاه باشد، امّا برای آنکه از قیصر انتقام گرفته باشد، کامران را از فراه دعوت کرد تا قندهار را متصرف شود. شاه شجاع، پس از شکست قیصر بار دیگر در تدارک آرام ساختن مربوطات شرقی بود که شنید بازهم قیصر و فتح خان قندهار را متصرف شده و سرگرم گردآوری سپاهند. پس به قندهار بازگشت، شهر را بازپس گرفت و قیصر تقاضای عفو نمود که با مهربانی پذیرفته شد و حکومت را مجددا به دست گرفت. فتح خان که برنامهاش را در قندهار مواجه با شکست دید، آهنگ هرات کرد و اعتماد شاهزاده فیروز را به دست آورد و او را برای به دست آوردن سلطنت برانگیخت. چون فیروز آمادهٔ کارزار شد، شجاع قیصر را به فرماندهی سپاهی مأمور مقابلهٔ او ساخت و در ضمن به آشتی دعوتش نمود. فیروز که مردی دوراندیش بود پذیرفت مأمور مقابلهٔ او ساخت و در ضمن به آشتی دعوتش نمود. فیروز که مردی دوراندیش بود پذیرفت و فته خان آزرده از فیروز دوباره به گرشک رفت.

هنگامی که نمام غرب قرین آرامش گردید شاه و وزیر در پایان سپتامبر از **قندهار آهنگ سند** 

کردند و بزرگان سند را مجبور ساختند که حکومت جدید را به رسمیت بشناسند و هفده لک (یک میلیون و هفتصد هزار) روپیه بپردازد. پس شاه به مرز شرقیاش رهسپار شد و همهٔ استانهای مسیرش را به اطاعت خویش درآورد. در آوریل ۱۸۰۵ به پشاور رسید و بزودی سفیری از سوی شاه بخارا نزد او آمد تا اتحاد روزگار شاه زمان را تجدید کنند و در عین حال پیشنهادی در مورد ازدواج شاه شجاع با یکی از دختران شاه بخارا و خواستگاری یکی از شاهدختهای کابل برای شاه بخارا داشت. سفیر محترمانه استقبال شد ولی چون رسم درانیان نیست که به خارجیان دختر بدهند، جواب مؤدبانهای در این مورد گفتند ولی پیشنهاد ازدواج شاه شجاع با دختر شاه بخارا پذیرفته شد.

# دستگیری فتح خان

قیصر حکومت قندهار را با علاقه مندی و وفاداری به شاه همچنان در دست داشت. وی حتی برنامه ای برای دستگیری فتع خان ساخته بود و می خواست او را به انتقال مصائب پدرش شاه زمان به چنگال مرگ بسپارد. امّا پسانتر فتع خان چنان قیصر را تحت تأثیر آورد که شخصاً به دیدارش در زندان رفت و فتع خان با الفاظ شیرین و چرب و نیرم دلش را به دست آورد و از خدمات پیشین و امیدهای آینده یاد کرد و سرانجام قیصر نه تنها آزادش ساخت که همان تقرب قدیم را دوباره به او بخشید و بازهم در سودای سلطنت شد.

فتح خان پس از رهایی به گرشک رفت و در تدارک کار خویش شد و چون به قندهار بازگشت، دریافت که قیصر تحت نفوذ خواجه محمدخان، یکی دیگر از اشراف دست از برنامهٔ شورش کشیده است. فتح خان پیوندش را با قیصر گسست و برآن شد تا قندهار را به شاهزاده کامران تسلیم کند و کامران را برای تصرّف شهر دعوت کرد. کامران که در آن هنگام در فراه بود، بی درنگ سپاهی فراهم آورد و به عیدگاه ـ در چند میلی قندهار ـ رسید. قیصر در آستانهٔ رها کردن شهر بود که صحنهای پدید آمد که حتی برای کسانی که با شخصیت عجیب و فوق العادهٔ فتح خان آشنایند و هم با وجود دگرگونیهای ناگهانی در میان درانیان، باور کردنش دشوار است. قیصر شبی پیش از اقدام به فرار خواست با فتح خان و داع کند. این ملاقات در پرتو مشعلی و در ایوان بازاری رخ داد که کوچههای اطرافش پر از سوارانی بود که آمادهٔ عزیمت بودند. در آغاز گفت و گو هر یک از دو تن کوچههای اطرافش پر از سوارانی بود که آمادهٔ عزیمت بودند. در آغاز گفت و گو هر یک از دو تن دیگری را ملامت کرد؛ اتا شهزاده بتدریج صدایش را آرام تر ساخت و به یاد فتح خان آورد که از مرگ نجاتش داده است و این عمل را با مجبور ساختن او به فرار پاسخ نگوید. فتح خان به نوبهٔ خویش از برنامههایش به طرفداری قیصر و بی اعتنایی وی به مشورههایش. شکوه سرداد. سپس خویش از برنامههایش به طرفداری قیصو و بی اعتنایی وی به مشورههایش. شکوه سرداد. سپس

قیصر به او اطمینان داد که حاضر است از این پس به مشور تهایش عمل کند و با سوگندهایی سخت .

که فتح خان را به لرزه درآورد - سخنانش را نیرو بخشید و سرانجام کینه از دل برون کرد و سوگند یاد
کرد که شاهزاده را در همهٔ پریشانیها مددکار باشد. روز دیگر شاهزاده و فتح خان هر دو در برابر
کامران برنشستند. فتح خان با لشکرش پیش رفت و کامران را از گردش اندیشهاش آگاه ساخت و
کوشید تا او را به عقب نشینی تشویق کند. کامران از این دگرگونی ناگهانی حیران شد، اما خود را
نباخت و پاسخ منفی داد. فتح خان بدون آنکه منتظر بقیهٔ سپاهیان بماند با شمشیر آخته بر کامران
تاخت و این حملهٔ برق آسا لشکر کامران را آشفته ساخت و کامران به دشواری توانست بسوی فراه
بگریزد.

اکنون برنامهٔ فتح خان برای رساندن قیصر به سلطنت از سرگرفته شده بود و شاهزاده ظاهراً با این برنامه توافق کامل داشت؛ اما خواجه محمدخان با مهارت آن را با مانع روبهرو ساخت و برای آنکه این برنامه را کاملاً باطل سازد، از هر وسیلهٔ ممکن، حتی از خرافه پرستی دسیسه گران سود جست.

#### حمله بركشمير

در همین حال شاه در کار فراهم آوری سپاه در پشاور برای تسخیر کشمیر بود. در تمام کشور کشمیر تنها ولایتی بود که هنوز در طغیان به سر می برد. عبدالله خان حاکم کشمیر برای آنکه خود را از لشکرکشیها در امان دارد، بر آتش آشویهای قندهار دامن می زد. و گرچه این آشویها اکنون پایان یاته بود، ظهور اختلافات در دربار شاه شجاع همچنان او را ایمن می داشت. اکرم خان با چرب زبانی شاه را برآن داشت تا فرماندهی سپاه را به وزیر نسپارد وحتی سخن از فرماندهی خویش می گفت. اتا وزیر با لشکرکشی مخالف بود و می گفت باید به یک فرصت مناسب موکول شود و شاه نیز با او موافق بود. سرانجام آن فرصت در کابل مساعد شد و هنگامی که وزیر آمادهٔ حرکت بود، شاه به تحریک اکرم خان اعطای فرماندهی سپاه را مشروط به تقدیم سه لک رویه (سیصدهزار روییه) قرار داد؛ اتا در همین حال دختر بسیار گرامی وزیر درگذشت و ماتم او بدر را زمین گیر کرد؛ چنانکه گفت از روی خاک او بر نخواهد خاست و دیگر او را با امور دنیایی پدر را زمین گیر کرد؛ چنانکه گفت از روی خاک او بر نخواهد خاست و دیگر و را با امور دنیایی بدر را زمین گیرد و طرح لشکرکشی بر کشمیر را عملی سازد و او با دودلی ـ براستی یا تظاهر ـ پذیرفت و دیگر سخنی از پول به میان نامد.

سرانجام وزیر با سپاه ده هزار نفری روان شد. نخستین درگیری در مطفرآباد رخ داد. در آنجا یک لشکر کشمیر کرانهٔ صخرهای رود جیلم راگرفته بود؛ امّا وزیر سپاهش را در چهاریخش از آنجا گذرانید و دشمن را به عقب راند. در این درگیری یکی از پسران وزیر زخمی شد. بقیهٔ راه کشمیر از کوههای بلند و دشوارگذار میگذشت که بسیاری از مواضع تُند و لفزنده بود و پیشروی سپاه وزیر به آهستگی صورت میگرفت و تدارکاتش پیش از رسیدن به دره رو به تمامی گذاشت.امّا وزیر با ابراز همدردی سپاهیانش را جرأت بخشید و از اندوختهٔ خویش به آنان داد؛ میگویند پیش از آنکه او بتواند چیزی بیابد، سپاهیانش بسیار از گرسنگی در رنج بودند. چون وارد درهٔ تنگی شد که در انهای آن سپاهیان حشمن قرار داشتند، نتوانست چندان خودداری کند که توان نبرد را داشته باشد و بتواند همهٔ پریشانیهایش را از میان بردارد. پس باب گفت و گو با عبدالله خان را گشود. عبدالله خان نمیخواست خشم وزیر را برانگیزد که دست به اقدام خطرناکی زند. پس شرایط او را شنید و موافقت کرد که ارزاقی سپاه را فراهم کند.

مختارالدوله به سخنان فریبنده ادامه داد تا هرچه میخواست به دست آورد. پس نقاب دوستی از چهره برگرفت و بی درنگ خصومت و درگیری آغاز شد.

هنوز هم جیلم در میان دو سپاه قرار داشت. سرانجام شبانه عبدالله خان بر رود جیلم پُل بست و شتابان از آن گذشت و در حالی که وزیر برای مقابله آمادگی کامل نداشت در پَیش ظاهر شد. بسیاری از سپاهیان وزیر به جست وجوی خواروبار رفته بودند و هنگامی که به مقابل دشمن برآمد، بیش از صد سوار با او نبودند. امّا بتدریج سپاهیان گرد آمدند و لشکری که مقدّم سپاه بود با آشفتگی بسیار بر دشمن تاخت. عطامحمد پسر وزیر از بُزدلی مغلوب گردید و بدون اینکه یک حمله هم بکند بگریخت و سپاهیان بی دلش هم در پی او روان شدند. اما وزیر با استقامت و آرامش جرأت بیاهیان را به آنان باز گردانید و فرار پسر را مصلحتی وانمود کرد و شتابان بر دشمن تاخت. این حمله با حملهٔ سابق فرق داشت. کشمیریان شکست خوردند و به سوی رود عقب رانده شدند، چنان که راه پل ازانبوه فراریان بسته شد و بسیاری از سپاهیان از جمله خود عبدالله خان نا گزیر شنا کنان از آب گذشتند و بسیاری کشته یا غرق شدند.

# درگذشت عبدالله خان

عبدالله خان به داخل قلعه پناه برد و برای یک محاصرهٔ طولانی آمادگی گرفت و سپاهیان شاه بقیهٔ زمستان را به دلیل سرما و خستگی از هرگونه عملیاتی باز ماندند.

در اوایل بهار بر قلعه تاختند و این حملات دو ماه دوام کرد؛ تا این که عبدالله خان درگذشت. او مردی با استعداد و دلیر بود. کشمیریان و درانیان زیر دستش هنوز از او یاد میکنند. او را در دادگستری و حکومتداری و خوش طبعی و متانت میستایند. همچنان وی یک مشوق بزرگ دانش وادب بود و شاید دُرانی دیگری چنین مطلوب همگان نبوده باشد.

پس از مرگ عبدالله خان مدافعان قلعه دو ماه دیگر هم پایداری کردند؛ و آنگاه به شرطی قلعه را تسلیم کردند؛ و آنگاه به شرطی قلعه را تسلیم کردند که خانوادهٔ عبدالله خان و دیگر بزرگان قلعه بتوانند بدون مزاحمتی در پشاور یا کابل زندگی کنند. این شرایط دقیقاً رعایت شد و کشمیرکاملاً به اطاعت شاه درآمد. وزیر پس از تصرف کشمیر چند ماهی در آن ولایت ماند. امّا در این مدّت در غرب چه خبر بود؟

آشتی فتح خان و قیصر دوامی نیافت. خواجه محمدخان برتری خویش را حفظ کرد و فتح خان بار دیگر به گرشک رفت و در تدارک دسیسه با کامران شد.

توقع می رفت که قیصر در خطر کردن با مردی که بتازگی فریبش داده بود، تأمّل کند؛ امّا کامران عادت کرده بود که دست به هرکاری بزند، چون او در متن انقلابها بزرگ شده بود. وی به فتح خان پیوست و هر دو آهنگ قندهار کردند و باگروهی از سپاهیان شاه درگیر شدند. قیصر به منطقهٔ بلوچان گریخت و منتظر نیروی تقویتی شاه ماند.

شاه در پشاور بود که این خبر ناخوش بدو رسید و بی درنگ وزیر را از کشمیر فرا خواند که نتوانست یا نخواست بیاید و ناگزیر شاه خود با لشکری در برابر شورشیان تاخت. پیش از رسیدنش به قندهار سپاهش دوباره از کامران شکست خورد. یک سپاه شش هزار نفری هم به فرماندهی ملک قاسم پسر فیروز از هرات به یاری کامران رسیده بود. امّا آن سپاه بزودی ـ به سبب حملهٔ ایرانیان ـ به هرات فرا خوانده شد. شاه بدون مانعی وارد قندهار گردید و فتح خان بزودی ترغیب شد که به شاه بپیوندد.

#### حمله بر هرات

حملهٔ ایرانیان ـ که سبب فراخواندن ملک قاسم گردید ـ به دلیل عملیات متجاوزانهٔ فیروزالدین صورت گرفت و از چندی به این سو مورد تهدید بود؛ ولی چنآن خود را ایمن می پنداشت که بهترین قطعات نظامی را به یاری کامران فرستاده بود. ایرانیان با نیروی تمام به شهر نزدیک شدند و او تدارکی برای دفاع ندیده بود. در این وقت سپاه او متشکل از هفتصد تن درانی و دو هزار تن پارسیوان بود؛ امّا بزودی پنج یا شش هزار رزمندهٔ ایماق هم به آنان پیوستند. آنان به تشویق مُلّای

ازیکی به نام صوفی اسلام که مدّتی مدید در هرات اقامت داشت و ثروت و قدرت فراوانی به هم رسانده بود بر ضد ایرانیان و شیعیان برخاستند.

فیروز با این سپاه به مقابل ایرانیان بیرون شد، که در عِدّه و عُدّه بر سپاه او بر تری داشتند. او به جای آنکه برای دفاع در پُل مالان [هریرود] بماند، آن پُل را پشتِ سر نهاد ویک گروه پیاده نظام ایران بی درنگ یگانه پل را اشغال کرد. با وجود آن هفتصد درانی شتابان بر آنان تاختند. امّا چون شمار آنان بسیار اندک بود، بزودی در محاصره ماندند و تا واپسین تن کشته شدند. با محاصرهٔ درانیان سپاهیان ایماق هم بزودی پراکنده شدند و فیروز بی آنکه بیشتر بکوشد، بگریخت. صوفی اسلام پیشاپیش ملایان، طالبان و نوکرانش که داوطلبانه او را همراهی میکردند، دلیرانه جنگ میکرد تاکشته شد. جسدش به دست ایرانیان افتاد و با خفّت سوزانیده شد. گریختگان هم وضع بهتری نداشتند. بسیاری در هریرود غرق شدند و فیروز که اسبش را از دست داده بود به دشواری بهتری نداشتند. بسیاری در هریرود غرق شدند و فیروز که اسبش را از دست داده بود به دشواری

ایرانیان بی درنگ به محاصرهٔ هرات پرداختند. ملک قاسم در راه بود و درانیان و ایماقان فرصت فراهم آمدن داشتند. ایرانیان به فیروز پیشنهاد صلح کردند و آن شاهزادهٔ با تدبیر پذیرفت. شرایط مصالحه عبارت بود از پرداخت پنجاه هزار روپیه، گرو نهادن پسر فیروز تا هنگام پرداخت آن مبلغ و ازدواج دخترش با یکی از شاهزادگان ایرانی در مشهد؛ که تنها دو شرط اوّل پذیرفته شد.

پیروزی ایرانیان نخست حساسیتی شدید در میان درانیان برانگیخت و شاه باری بر آن شد تا به تن خویش برای حفظ اعتبار نام افغانان به هرات رود، امّا اوضاع داخلی در وضعی بود که به او اجازهٔ دست زدن به عملیات بزرگ خارجی نمی داد.

## اختلافات شاه و وزير

مهمترین مانع، اختلافات میان شاه و وزیر بود که بتندی به سوی گسستگی آشکار پیش می رفت. تاکنون شاه با وجود رشکی که به اختیار وزیر می برد او را به دلیل وابستگی به نفوذ و قابلیّت او خُرمت می نهاد، امّا اکنون شاه در فرونشاندن شورشی بزرگ تنها مانده بود؛ نه کمک وزیر را ذریافت ونه مشورتش را. این پیروزی تشویقش کرد تا بیشتر به خود متکی باشد، با خواستهای وزیر مخالفت کند و مشورهاش را نپذیرد.

نارضایی وزیر از کاهش نفوذش روزافزون بود. این بدگمانی هم در حق او میرفت که گویا مشوق حرکتی برای رسانیدن شاهزاده عباس ـ یکی از شاهزادگان زندانی ـ به پادشاهی بوده است. این کوشش گرچه ناکام شد، ولی از نتایج جدی هم خالی نبود؛ از جمله معمود در جریان همین آشفتگی توانست بگریزد.

دیری نگذشت که وزیر از کشمیر بازگشت و دریافت که شاه آهنگ سند دارد. او همهٔ توانش را برای انصراف شاه به کار بست و چون دید که اثری بر شاه ندارد بر آن شد تا دیگر عبث نکوشد و شاهزاده ای را بر تخت بنشاند که گوش بر سخن او داشته باشد. پس در کابل ماند و پیوند خویش با شاهزاده قیصر استوار کرد و او را برانگیخت تا شامل برنامهٔ او گردد.

در همین حال شاه روانهٔ سند شد و با حاکمان سند به چنان توافقی رسیدکه دشمن سرسخت آنان دفتح خان ناخرسند شد و بی درنگ با سه هزار سپاهی تحت فرمانش از ارتش سلطنتی بیرون رفت.

در جریان این رخدادها، یا شاید پیش از گریز فتع خان، به شاه خبر رسید که وزیر شاهزاده قیصر را بر تخت سلطنت کابل نشانده است و دیری نگذشت که گفتند پشاور هم به دست شورشیان افتاده است. شاه برآن شد تا نخست همین شهر را بازپس گیرد و موفق شد در پایان فوریه وارد پشاور گردد. تقریباً در همین حال وزیر و قیصر با نیرویی در حدود دوازده هزارنفر به نزدیکی پشاور رسیدند و پس از گفت و گوهای بی شر در مارس ۱۸۰۸ دو طرف درگیر نبرد شدند.

لشکر سلطنتی نخست درهم شکست، چنان که شاه میخواست از میدان بگریزد. وزیر با شجاعتِ فطری و با نزدیک پنداشتن موفقیت در رأس گروهی از مردان، بی تدبیرانه حمله کرد. خانان پیرامون شاه سرسختانه مقاومت کردند. در این زد و خورد وزیر از پای درآمد. سپاهیان شاه دوباره جمع شدند و جنگ به نفع آنان تمام شد. شاه فاتحانه وارد پشاورگردید و سر وزیر هم بر نیزه از یی او روان بود.

این پیروزی امور شاه را در پشاور دوباره سربراه ساخت؛ امّا کشمیر هنوز در دست طرفداران وزیر، تحت فرمان پسرش عطامحمدخان است. و شاه با دشواریها و اولویتهایی که در کابل و قندهار دارد نمی تواند کاری در برابر آن ولایت بکند.

میرواعظ که در کابل مانده بود همین که از شکست و کشته شدن دوستش باخبر شد، بی درنگ همهٔ شاهزادگان را از بند رها ساخت و ترتیبات محکمی برای دفاع شهر گرفت. امّا با رسیدن شاه ناچار شد شهر را ترک گوید و با قیصر به کوهستان رفت و درآنجا چندی در برابر سپاهیان شاه پایداری کرد. سرانجام قیصر تشویق شد که تسلیم گردد و مورد عفو قرار گرفت. شاه به رویارویی با محمود ـ که با فتح خان یکجا شده و قندهار را گرفته بود ـ شتافت. هر دو جانب در شرق قندهار

درگیر نبرد شدند. محمود شکست خورد و قندهار به دست شاه افتاد.

شاه اکنون عزم سند داشت؛ ولی چون مالیات آن ولایت پیشتر فرستاده شده بود، وی روانهٔ پشاور شد و دهم ژانویه ۱۸۰۹ به آنجا رسید.

بزودی هیأت کابل [هیأت سفارت بریتانیا] به پشاور رسید. رُخدادهای بعدی در گزارش نخست آمده است.

پیوست ۲ گزارش آقای دوری

پیش از این یاد کردهام که آقای دوری (Durie) سفرنامهاش را نوشته است وگفتم که پرسشهایی از او کردم وجواب آنها را نیز نوشته است: پیوست دوم عبارت از گزارش او و آنچه در داخل گیومه آمده کلام و تحریر خود او است. من به لحاظ دستوری و یا برای رفع ابهام در انتخاب واژه ها تغییراتی داده ام؛ زیرا آقای دوری با شتاب نوشته بود. بازهم روش او تغییر کلّی نیافته و بخشهای داخل گیومه را می توان کاملاً کلام خودش شمرد. آنجا که از آقای دوری با ضمیر شخص سوم یاد گردیده یا از گزارش خودش تلخیص شده و یا از یادداشتهای من که در بالا اشاره شد برگرفته شده است که در آنجا هم طرز بیان او حفظ گردیده است.

«شام به مهمانسرایی رسیدم که بنای سنگی داشت و در پیرامون آن اشعار فارسی نقش بسته بود. پس به اتک رفتم که اندکی دور از آن بر فراز کوهی خوش منظره واقع شده و در پایین آن رودی خروشان و بسیار تندسیر جریان دارد. چون نگذاشتند از دروازه وارد شوم، به روستایی رفتم که بر جانب چپ قرار داشت. در آنجا بیش از بیست پتان بر نیمکتهایی در چوکی (نگهبان خانه) که پرچمی برآن نصب بود، نشسته بودند. دو یا سه قلیان داشتند که میکشیدند و باهم سخن میگفتند. سلام کردم و وارد شدم. نشستم و من هم قلیان کشیدم. پرسیدند: از کجا آمده ای؟ گفتم: از بنگال و آهنگ بغداد شریف و مکه مبارکه برای ادای حج دارم. وقتی گفتم که در خدمت انگلیسیان بوده ام یکی از آنان که چپن به تن داشت و دستاری گلرنگ به سر بسته بود، با شگفتی از جنگ رامپور یاد کرد و گفت که انگلیسیان در حالی که آتش نگشوده بودند بسیاری کشته شدند و هنگامی که فقط تنی چند مانده بودند شلیک کردند که قوم روهباله عقب نشستند و کشته شدند و منطقه شان تسخیر شد. تقریباً همهٔ آنان با نیمکتها از اتاق بیرون شده و در فضای باز نشستند. حدود ساعت هشت یکی از آنان متوجه شد که من گرسنه م ومقداری نان آورد و گفت چرا زود تر نگفته ما تا نان خورشی فراهم آنان متوجه شد که من گرسنه م ومقداری نان آورد و گفت چرا زود تر نگفته ما تا نان خورشی فراهم کند. بامداد از رود ـ با دشواری بسیار از سرعت آن ـ گذشتم».

چهار روز پس از آن آقای دوری به پشاور رسید. گاهی در راه همراهانی می یافت. در روستاهایی که در مسیر بودند برای قلیان کشیدن توقف میکرد. گاهی از روستاییان و گاه از دیگر

مسافران نام میگرفت. در پشاور مردم از ستم درانیان و نوکران شاه شکایت داشتند. آقای دوری تاکنون بی پول سفر کرده بود. در پشاور آرایشگری با دیگران مبلغی پول سیاه برای او جمع کردند واو با کاروانی عازم کابل شد. «روز دیگر، شماری از سکه ها را، در حالی که قلیان میکشیدم، کودکان از من گرفتند». همان روز روستاییان یک پسر درانی را ربودند و درانیان با گرفتن تاوان رضایت دادند.

وی به سوی درهٔ خیبر پیش رفت. کاروان غالباً برای باج گرفتن توسط خیبریان متوقف می شد و مورد مزاحمت قرار می گرفت «شامگاهی کاروان توسط افغان کهنسالی که چماقی به دست داشت متوقف شد. من وقتی به او نزدیک شدم کوشیدم چماق را از او بگیرم. وی مرا با سنگ زد و بیش از سی تن از کوههای اطراف فرود آمدند. من برخاستم و آنان پس از مقداری مناقشه ما را گذاشتند که به راه خویش ادامه دهیم. جاده تا لالپور (لعل پور) بر کرانهٔ رود پایین و بالا می رفت. با چند تن از کاروانیان، پیرامون اروپاییان و [هیأت] سفارت بحث شد. آنان اروپاییان را می ستودند واز هر جهت دانا، مطلع و منصف می دانستند». در اینجا چون نتوانست باج بیردازد، از کاروان واماند؛ امّا سپس با برخی از مسافران همراه شد که با وی رفتاری مهرآمیز کردند و برایش نان و میوه دادند. آنان یک همسفر ایرانی را هم با خود برداشتند که «با سخنان و خواندن اشعار همه را سرگرم می ساخت».

سفر وی از پشاور تاکابل دو هفته شد. بسیاری از همراهان وی را در اصل آزیک می پنداشتند. باری یکی از مسافران دریافت که وی ختنه نشده است و دیگری پیشنهاد کرد که اگر موافق باشد، او را ختنه کنند؛ امّا آقای دوری نپذیرفت و گفت که در کابل این کار را انجام خواهد داد. «یک مسیحی ـ وقتی داخل یک خیل میگردد ـ نه در شهرها باید بیمناک باشد و نه در جاده. امّا در جریان سفر شاید برخی از روی نادانی رفتاری نادرست با وی داشته باشند».

چون وارد کابل شد به محلّی رفت که متعلق به برخی از «فقیران» بود و یکی از آنان را درآبکشی کمک کرد تا خسته شد و آن شخص گفت که دیگر بس است «شام فقیر بزرگ آمد و جوانی که عاشق شاه نام داشت مرا نزد شخصی برد که یک قرص نان به من داد.

### كاخ و بالاحصار و بازار

کاخ سلطنتی در مقابل تکیه (اقامتگاه فقیران) قرار دارد. کاخ سلطنتی سه مناره با سقفهای مطلا و تالاری با شکوه با چندین ستون دارد. این ساختمانها در بالاحصار است و بالاحصار بر

تبهای واقع شده که پیرامون آن حصاری دارد که تا «شوربازار» میرسد. در این بازار نانوایان، طباخان، آبگوشت فروشان، میوه فروشان، سبزی فروشان و فالوده فروشان دکان دارند؛ همچنان دکانداران هندو و کفاشان که کفشهای ظریف و پوتین می فروشند. از این بازار کوچهای به جانب غرب میرود که در آن خانه های مرتفع هندوان و آپارتمانهای دو طبقه برای اقامت بازرگانان ساخته شده است. در خانه های هندوان چوب بسیاری به کار رفته است. از «دروازهٔ لاهوری» خیابانی به سوی شوربازار کشیده شده است (دکانها اجناس گوناگون دارند و بیشتر آنها نظیر اجناس دکانهای پشاور است) و تا بالاچوک امتداد می یابد. بر دو سوی، دکانهای بازرگانان بزرگتر هندو و مسلمان قرار دارد، این بازار سرپوشیده است. از اینجا به میدان میرسیم که دارای چندین ساختمان دوطبقه است. در طبقات زیرین پیشهوران و دکانداران کالاهای گوناگون را می فروشند. این میدان با دو سه کوچه به دکانها و بازارهای دیگر وصل میشود. وقتی از بازارها میگذشتم، رهگذران و دیگران که مرا می دیدند، که مسافرم، پیسه (پول میسی) یا نان به من می دادند تا به مقدار کافی نان، هیزم، میوه و فالوده تهیه کردم (فالوده که از خامه، شربت و برف تهیه می شود بسیار خنک و خوشمزه است). روزی بر کوهی بلند برای تفرّج ـ که گروهی از «فقیران» در آن مردم را سرگرم مىنمودند ـ بالا رفتم. مردمان بسيار جمع شده بودند. راهى كه به اين كوهها بالا مىرود بسيار خوشمنظر وزیبا است و هر طرف جاهایی برای نشستن دارد. مردم اینجا و آنجا می نشستند و زیبایهای شهر را می ستودند: باغهای خوش منظر، خانه های دو سه طبقه با روکار ظریف و زیبای گلی؛ خانه های بسیار بلند تر هندوان که درآنها چوب بسیاری به کار رفته است؛ قلعه های متوسطی که در میان کوههای اطراف در درههای زیبا واقع شده و مسکن افغانان است.

مردمان شهر از اقوام مختلفند؛ شهریان اصیل با توجه به سردی هواکاملاً سفید پوستند. افغانان کابل گندمی رنگ متمایل به سفید و یا زردند. اتا هرچه به سوی قندهار پیش برویم مردمان خوبروترند، ولی سفید نیستند. از کابل تا بلخ واز قندهار تا هرات، مردمان، سفید پوستند و مردمان سمت شکارپور، دیره وجز آن سیاه چرده و گندمگونند. همه مسلمانند؛ اتا دکانهای پارچه فروشی، غلّه فروشی و بسیاری از دکانهای دیگر در دست هندوان است. در جنوب و غرب شهر رودخانهای روان است که بسیار ژرف نیست و در همین مسیر در نزدیک شهر رودی باریک در میان کوهها جاری است که درختان میوهٔ خُرد و بزرگ و مزارع پیرامون آن مناظر دلپذیری را به وجود آوردهاند و در فاصلهای دور تر قلعه های خوبی واقع شدهاند.

## در تکیهٔ فقیر

بیست روز در منزل فقیر به خوشی گذشت. در آنجا مردمانی از طبقات مختلف می آمدند قلیان تنباکو یا چرس (حشیش) می کشیدند و از هر دری سخن می گفتند. اروپاییان را بسیار آگاه، مؤدب، ولی از برخی جهات گمراه، می پنداشتند. نانوایی که از هند آمده و مدتی را در خدمت انگلیسیان گذرانیده بود، می گفت چون باری کُتک خورده از کار دست کشیده و عازم بغداد است. او پیش روی جمع کشیری می گفت که از درانیان و مغولان شنیده است که اروپاییان هم مانند ما مسلمانانی خوبی اند، ولی آنان به نظر او کافر شمرده می شوند و دیگران هم باید همین گونه فکر کنند».

بسیاری در آن تکیه می آمدند و قلیان می کشیدند و با آقای دوری به گفت و گو می نشستند. برخی پی می بردند که او مسلمان نیست، امّا کاری به کارش نداشتند. برخی از بزرگان به او می گفتند: چون به کشورش بازگشت مبادا اطلاعاتی در باب جا و محلّشان بدهد.

«فقیر بزرگ میخواست فصل سرما را درمنزل او بگذرانم و گفت که به من پوستین و جامههای دیگر خواهد داد؛ امّا من بدون اطلاع قبلی از آنجا روان شدم و چون به دروازهای که رو به قندهار دارد رسیدم، مقداری تنبا کو گرفتم و چون بیرون شدم، خیمههای گروهی از مسافران معتبر را دیدم که عزم حج داشتند. آنان چند روزی میماندند و من روان شدم. یک افغان مرا تا قلعه قاضی، قاضی همراهی کرد و از من خواست که چون به بغداد برسم او را دعاکنم. با رسیدن به قلعه قاضی، وی مقداری نان برایم فرستاد. غروب به مسجدی رفتم. مُلّایی که در مسجد بود، قدری نان و دوغ به من داد.

شام روز دیگر به میدان رسیدم. به قلعهای رفتم که بر زمینی مرتفع قرار داشت. چند تن نشسته بودند. قلیان خواستم و تهیّه کردند. یکی از آنان بیمار بود وخواست چیزی برایش تجویز کنم. گفتم: نمی توانم چون نام داروها را در اینجا نمی دانم. شب به مسجد رفتم. همه مشغول نماز بودند. پس از نماز برنج و دوغ در کاسه های چوبی آماده شد و مقداری هم به من و هم به دیگر مسافران دادند. آن را با قاشقهای چوبی میخوردند. روز دیگر قبل از ظهر به جایی رسیدم که دو سه درانی را با اسانشان دیدم. قلیان تمارف کردند و مرا از تنهارفتن ییم دادند و گفتند که افغانان [آن منطقه]

شریرند ۱. و شاید سر از تنم جداکنند یا بردهام سازند. فقیری که عصازنان راه می رفت به آنجا رسید ومعلوم شدکه مازم آنسوی است. شادمان شدندوگفتندکه در پی ایشان روان شوم.پیمار دیگری هم با آنان بودکه به روستایی در آن نزدیکیها میرفت. به سوی چند قلعه پیش رفتیم و تاریک شدکه آنجا رسیدیم و بسختی مقداری نان و برنج پیدا کردیم. روز دیگر مردی آمد و نوجوان کوچکتر را ـکه وی از سوی خواهرش آمده بود ـ مجبور به بازگشت به شهر ساخت. شام بودکه به راه افتادیم و مرد بیمار ما را ترک کرد؛ چون به مقصدش که قلعه های افغانان وردک بود، رسیده بودیم. در سایهٔ درختانِ نونهال نشستیم. فقیر لنگ و نوجوان به چند خانهٔ قلمه رفتند و با صدای بلند نان خواستند که مقدار زیادی به دست آوردند. قلیان هم خواست، که چند تن گفتند نداریم واو بدرشتی با آنان سخن گفت و چون میخواست بازگردد یکی از افراد آن خانه ها از او خواست که اندکی انتظار بکشد تا برایش نان وگوشت بیارود. شام برای هر یک ازما یک کاسه آبگوشت بسیار خوب با دو پاره نان و دو پاره گوشت آورد. روز دیگر به قلعه های دیگر رسیدیم وفقیر با صدای بلندش مردم را مجبور ساخت به او قلیان، تنباکو و نان بدهند. روز بعد در یک قلمهٔ دیگر چند تن از مُلَایان نزد ما آمدند و در موضوعات مختلف مذهبی سخن گفتند. آنان با التماس از همراه جوان ما یک کتاب دعای کوچک فارسی را دریافت کردند و چند پول مسی و مقداری آرد به او دادند. شب در مسجدی خفته بودیم که چند مرد مسلح به مسجد آمدند. از سرو صدای آنان بیدار شدیم به مسجدی دیگر رفتیم. روز دیگر پیمار بودم و نتوانستم با پای آبلهزده و قلیانبهدست با دو همراهم به سفر ادامه دهم. فقیر لنگ با خشم قلیان راگرفت و هر دِو شتابان به راه خویش ادامه دادند. اندکی رفتم، خانهٔ گردِ کوچکی دیدم. داخل شدم و دراز کشیدم. تب کرده بودم. هوا رو به تاریکی داشت که یک دُرانی سوار براسب با یک پیاده آمد. مرا دیدند و پرسیدند وگفتند اگر نتوانم پیاده بروم، آنان مرا به پشت اسب خواهند برد. گفتم: به هیچ حال نمی توانم بروم. گفتند: بر فراز این کوه چشمهای است و نیم نان ضخیم به من دادند که آن دم نتوانستم بخورم. بامداد به آن چشمه رفتم. نبان خبوردم و آب نوشیدم. افغان دیگری آمد، پارهای نان به او دادم و به روضه رفتم.

### در غزنی

از آنجا به غزنی رفتم و به سوی تکیهٔ فقیری که دیوار نداشت و در یک فرورفتگی قرار گرفته

١- فلزيان تاراجگرندكه پيشتر هم از آنان ياد شده است.

بود، روان شدم. جویی بزرگ در آنجا روان بود. به بازار شهر رفتم، کوچه ها تنگ و نزدیک به هم بودند. پولی به دست آوردم. نان و آبگوشت و تنبا کو خریدم و به تکیه بازگشتم. فقیر لنگ و جوان ترجیح داده بودند بازگردند و من با یک فقیر هندوستانی که عازم حج بود آشنا شدم. میگفت پولها و پتویش را دزدیده اند. با من با مهربانی رفتار می کرد. دو روز بعد او با کاروانی رفت و من نتوانستم، که پاهایم بسیار آزرده بودند. فقیر ساکن تکیه یک مرد کهنسال و بلند قامت هندوستانی بود که مناطق مختلف تاتارستان و ترکستان را دیده و تا حدود چین رفته بود، و روزگاری بود که در فزنی مناطق مختلف تاتارستان و ترکستان را دیده و تا حدود چین رفته بود، و روزگاری بود که در فزنی منزوان خانه های چویی مر تفعی داشتند و بسیاری از آنان به من مهربان بودند و هر یک سه یا چهار پیسه به من می دادند. یکی جفتی کفش با یک جلیقهٔ کتان رنگین به من داد. [فزنی] شهرکی است دارای دیوار که تقریباً در مرکز شهر بازار سرپوشیده ای دارد. پس از هفت روز اقامت به راهم ادامه دادم و شام به نانی (Nanee) رسیدم. از ضیافتی سخن می گفتند و تاریک شده بود که من هم به آنجا دادم و شام به نانی (Nanee) رسیدم. از ضیافتی سخن می گفتند و تاریک شده بود که من هم به آنجا رفتم. بیش از سی کس بودند. غذا که آماده شد میزبان مهمانان را تعارف کرد و همه گرد آمدند. رفتم. بیش از سی کس بودند که خود را گرم می کردند و به پایکویی آئن می پرداختند. پس به صرف غذا نصرتم کود کلمه گفتند و بگرمی به غذا نشستند. مردی با آفتابه لگن آمد و دست ها را شستند. من که رسیدم چند کلمه گفتند و بگرمی به ضرف غذا دعوتم کردند. پس بسمالله گفتند و آغاز کردند.

غذا با صرف آبگوشتی که در ظروف چوبین بود آغاز شد. نان را در آن ریزه می کردند و با دست می خوردند. قاشق چوبی هم بود امّا نه چندان که به هرکس یک قاشق برسد. سوپ بسیار خوبی بود که ادویه داشت. برای هر دو یا سه تن یک کاسه و گوشت را هم به دست مهمانان می دادند که در روی نان خویش می نهادند. با خوشمزگی می خوردند. هرکس هر قدر که می خواست می توانست بخورد. پس از خوردن غذا همه دعا کر ند و برای میزبان پیروزی خواستند و من هم چنان کردم. این غذای شب بود. پس قلیان کشیدند. برخی رفتند و بعضی ماندند. من هم رفتم. ضیافت ساعت نه شب آغاز شد و ساعت یازده به پایان رسید. روشنی هم با افروختن آتش فراهم می شد. زنان در خیمه ها غذا می خوردند).

آقای دوری در ضیافتهای دیگری هم اشتراک کردکه همه تقریباً چنین بودند. در برخی برای گوشت هم ظروف چوبی وجود داشت. برخی میرفتند و برخی به گفت و گو مینشستند و برخی میخواندند. آقای دوری میگوید: «روز دیگر به قره باغ و از آنجا دیر وقت به اُوتِه رسیدم. قلعه ها شکسته و فرو ریخته بود و شب را در سرمای سخت و بادهای تند بهدشواری گذرانیدم. بامداد به راه افتادم و به یک قلعهٔ آباد رسیدم و نان و قلیان به دست آوردم. در راه مُقُر جوانِ تناور و نیرومندی با چماق ضخیمی به من حمله ور شد و مرا بازرسی کرد؛ حتی میخواست کفشهایم را هم تفتیش کند. چون چیزی نیافت دست به سینه نهاد و پوزش خواست. من هم خیربادگفته و به سوی مُقُر روان شدم. کاروانی از شتر و بُحز آن دیدم. آتش افروختم و قلیان کشیدم و به قلعه رفتم که جمعیت اندکی داشت و نتوانستم نان کافی به دست آرم؛ ولی در بازگشت به سوی کاروان یکی از خانمها حال مرا دید و مقدار بسیاری نان به من داد. کاروان بعدازظهرِ روز بعد به راه افتاد و من هم روان شدم امّا نتوانستم به راه ادامه دهم به سوی قلعههایی به فاصلهٔ یک میل از جاده رفتم. تاریک بود که به چند تن رسیدم که در کنار جویی نشسته بودند. گفتم پیمار و خسته ام و نمی توانم خود را به قلعه برسانم. یکی مسجدی را نشانم داد وگفت که برایم نان خواهد آورد. به مسجد رفتم. پس از ساعت یازده مردی بیمار برای نماز آمد و حال مرا دید و به من نان آورد. پس از ساعت دوازده مرد اوّلی قدری نان بسیار ضخیم آورد و با پوزش بسیار خواست دعاکنم که دیگر وعدهٔ خویش را از یاد نبرد. روز دیگر آنجا ماندم و به ضیافتِ آبگوشت و گوشت و نان دعوت شدم و روز بعد به راه افتادم؛ امّا در راه قلمهای ندیدم و ندانستم چه کنم. مردی را دیدم و از او پرسیدم. گفت که او به خیمه گاه میرود و شتابان رفت و من هم در پیش رفتم و تاریک شده بودکه آنجا رسیدم. نان و قلیان به من دادند و نمدی که برآن بخوابم. خانمی که نمد را به نزد من آورد پاهای آزردهام را دید؛ قدری کره داد که بر آنها بمالم وگفت که صبر کنم و من هم ماندم. در این حال دعوایی راه افتاد. یکی از جوانان افغان شمشیر کشید ولی او راگرفتند و دعوا بزودی پایان یافت. وجای آن را پایکوبی گرفت. افغانان دستان هم راگرفته دایرهای ساختند و با صدای بلند به خواندن و پایکویی و دست افشانی پرداختند. آتش بزرگی افروختند و مرا نیز ـ البته باگرمی ـ فرا خواندند. گوشت و نان و آبگوشت در کاسه ها آورده شد. روز دیگر روان شدم به خیمه ها رسیدم و در روز بعد به فقیر بلوچ کهنسالی برخوردم. به خیمه ها رفتیم احوال ما را پرسیدند و ما را وادار به آواز خوانی کردند وسپس نان و دوغ دادند». باری چند تن افغان به بهانهٔ نشان دادن روستا آقای دوری و آن بلوچ را به بیراهه کشانیدند و در مُشت تپهها به مُجست وجوی آن دو پرداختند و چون دریافتند که چیز با ارزشی ندارند، آنان را به حال خود رها کردند. بلوچ مقداری کاغذ داشت که به او پس دادند.

آقای دوری میگوید «بار دیگر صبحانه را در یکی از خیلها خوردیم و روان شدیم، تا هوا تاریک شد و راه گم کردیم و از خستگی دراز کشیدیم. نزدیک خیمه گاهی بودیم امّا از شبدت تاریکی و خستگی نمی توانستیم راه و جهت آن را بیاییم. برخی از افغانان صدای ما را شنیده بودند تاریکی و خستگی نمی توانستیم راه و جهت آن را بیاییم. برخی از افغانان صدای ما را شنیده بودند و نزد ما آمدند. به کمک آنان به خیمه گاه رفتم. برای ما آتش افروختند؛ نان دادند و نمد که بر آن بخوابیم. فقیر شیر خواست. بُز زردی را دوشیدند و به او شیر آوردند. روز دیگر به آسیایی رسیدیم؛ قدری آرد گرفتیم و روان شدیم. جراحات پایم مرا از رفتن باز میداشت و پس ماندم. به آسیای دیگری رسیدم. در آنجا افغانی که مدتی در لاهور و دهلی بود و قدری زبان هندوستانی می فهمید با من بسیار مهربانی کرد. مرا به خیل خود برد. آردم را خمیر کرد و پخت و برایم بُخفتِ جورایی داد. بامداد دیگر روان شدم، دو سه روز دیگر با گذشتن از خیلها به کلات رسیدم. کلات بر کوهی قرار مرا می بخستند. به شهر صفا رسیدم که آن هم ویران و بی جمعیت بود، یکی دو روز بعد باز راهم به شب افتاد. تمام شب راه پیمودم. باد تندی بود؛ خوابم نمی برد. بامداد به شهر ویران گمانه رسیدم. از آنجا به جویباری رسیدم و نشستم. افغانی را دیدم و با او به قلعه رفتم. بخوبی پذیرایی شدم. برایم هندوانه و خربزه آوردند.

#### دوری در قندهار

از آنجا حرکت کردم و غروب به قندهار رسیدم. به چهارسو رفتم. افضل محمد، آخوندزاده و دو سه فقیر را دیدم که درکنار راه آتش افروخته قلیان میکشند. سلام کردم. پرسیدند که کیستم؛ گفتم: از هندوستان میآیم و به حج میروم.

آخوند زاده خواهش کرد که بنشینم. و قلیان تعارف کرد و گفت: فقیران هندوستان عموماً شایستهٔ احترامند. آنان مسجد شکسته و کوچکی را نشانم دادند. پس از گرم شدن و قلیان کشیدن به مسجد رفتم و با دو سه فقیر در آنجا خفتم. بامداد نزد آنان رفتم. در تالاری که اتاقی در یک سمت آن بود، آتش افروخته بودند. اسلمخان، با یک خان دیگر و چند نفر آنجا بودند. قلیان کشیدیم. من به چهارسو رفتم و نان گرفتم. پس به تکیهٔ فقیر رفتم. در آنجا بسیاری از درانیان و دیگر افغانان و مغولان را دیدم که در آن باغ وسیع، آنجا و اینجا نشسته بودند و صحبت می کردند و قلیان می کشیدند. من هم قلیان کشیدم چند پول سیاه به دست آوردم و در چهارسو قدری آبگوشت و نان خوردم. پس با تنباکو نزد نانوا بازگشتم. کنار آتش نشستم و پس از گرم شدن، قلیان کشیدن و

گزارش آقای دوری

صحبت به همان مسجد شكسته رفتم تا استراحت كنم.

چند روز بعد نوجوانی که برادرزادهٔ نانوا بود، به خواهش او دوات و لوازم تحریر به من به عاریت داد و من نزد آخوندی از اهالی بلوچستان که در بازار شکارپوری مدرسهٔ کوچکی داشت رفتم. آخوند مهربانی کرد و من به جای او نشستم و به نوشتن اشعار و چیزهای دیگر پرداختم. باری که در جای بلندی دراز کشیده بودم، یکی دوات را دزدید ومن ناچار هیجده پیسه تاوان دادم. تقریباً دو ماه را در سرما به سر بردم، امّا چون بیشتر در کنار آتش نانوا می نشستم، آرام بودم. روزی به دکان سرّاجی رفتم و داستان سفرم را به او گفتم واو ماجرا را به خان معتبر و انساندوستی گفته بود. خان پوستینی به من بخشید، که زیر آن می خفتم و گرم بودم. شبی که دیر تر به خانه می آمدم چند تا از سگان هندو به پوستینم آویختند و چند جای آن را پاره کردند و برای تعمیر چند پیسه خرج کردم. پس روزگار را اینجا و آنجا میان مردم می گذرانیدم. آنان مرا وادار به خواندن آوازهای انگلیسی می ساختند که ظاهراً از شنیدنش لذّت می بردند.

دکانهای معامله گران هندو و مسلمان و پیشه وران پیوسته پر از مشتریان افغان، درانیان و مغولانند. شی در دکان هندویی نشسته بودم که برف به باریدن آغاز کرد. هندوان خواستند بمانم و به من آتش و نان آوردند. سه شب برف سنگینی بارید. سه چهار روز پس از آن هوا دوباره صاف و آفتایی گردید و حال من هم بهتر شد. روزهای ابری و روزهایی که باد سردی می وزید خود را آفتایی گردید و حال من هم بهتر شد. روزهای ناخوش احساس می کردم، اما در کنار آتش خود راگرم می کردم. همین که هوا آفتایی شد، رزهای باخومه، هندوان و مسلمانان به زیارت و تفرجگاههای خوش آب و هوا به تفریح می رفتند. روزهای دیگر نیز به باغهای خوش آب و هوا می رفتند. درآنجا دکانهای شیرینی فروشان، نانوایان، کلوچه فروشان و میوه فروشان و دکانهای دیگر باز می شدند. من بارها به خواجه خضر، عباس آباد، و باباولی رفتم. همه جاهایی خوش منظر با درختان، برکهها، تبهها و کوهها بودند. به خانهها کمتر می رفتم. شم یا هفت خانه را دیدم که ساختمانهایی خوب و مجهز داشتند. مردمان روزگار را به خوشی و شادکامی می گذرانیدند. با آنکه مردمانی جنگجویند، کمتر می دیدم که باهم درگیر شوند. چندبار شاهد درگیری هندوان با مسلمانان و یا مسلمانان با یکدیگر بودم که جنگ لفظی و یا دست چندبار شاهد درگیری هندوان با مسلمانان و یا مسلمانان با یکدیگر بودم که جنگ لفظی و یا دست به گریبان شدن بود ولی هیچ یک به خونریزی منتهی نمی شد. چندبار دزدان و راهزنان برهنه، آویخته برگردن شتران در کوچهها گردانیده شدند و مردی با نواختن طبل علّت مجازات آنان را اعلام می کرد. سپس یک روز در چهارسو به دار آویخته شدند.

### **چراغان در قندهار**

شبی خیلی پیشتر از آنکه برف بارید، دیدم که دکانها را چراغان کردند. علّت را پرسیدم، گفتند که شاه محمود پشاور را گرفته و شاه شجاعالملک گریخته است.

شاهزاده کامران که در قلعهٔ خویش منزوی شده بود، روز اول عید فطر، از دروازهٔ سمت راست معروف به دروازهٔ کابل بیرون آمد و با گروهی از سواران شلیککنان به سوی مبدان وسیعی که در پناه کوهها واقع شده بود، رفت. گروه بیشماری از مردان و زنان محجّبه به تماشای او آمده بودند. کامران دستور داده بود در محلّی در نزدیکی قلعه چند دیگ پلو بپزند و برای مردم توزیع کنند که من هم رفتم و چون دیدم بسیاری کتک خوردند، منصرف شدم. روز دیگر سواران او را دیدم که او بیشاپیش در حرکت بود و مردی تناور و نیرومند می نمود. سواران پرچمهای بزرگ و نیزههای بلند داشتند و از چهارسو گذشتند. آنان از تفرج یا زیارت باز گشته بودند. دو سه بار مراسم عروسی را دیدم که مردان و زنان، پسران و دختران سوار بر اسبان و شتران از کوچهها می گذشتند. اسب سواران به هرسو می تاختند و شلیک می کردند.

شبانه هنگامی که از نانوایی یا خانهٔ شکسته میگذشتم، گاه یکی از دو خان را ـ که شب و روز می آمدند ـ می دیدم که رباب می نواختند و همصدا با نانوا با شور و نشاط آواز می خواندند. نیز تنی چند از فقیران گاهی می آمدند و می خواندند ولی این کار همیشگی نبود. نیز سرود خوانی مردان و زنان همنوا با انواع سازها می شنیدم. گاهی هم آواز مردان و زنان مسلمان به گوش می آمد. هندوان در تفرجگاهها نیز به آوازخوانی و ساز و سرود و رامشگری می پرداختند و در شهر چند در مسرای Dharam seroy (در مسال) دارند که غالباً برای عبادت و معامله و سرگرمی در آنجا جمع می شوند.

هواکه گرم شد، تیروت داس Teerut Doss و دیگر هندوان را از تصمیم خویش به مراجعت آگاه کردم. آنان ازمن خواستند که بمانم و گفتند مساعدت خواهند کرد تا بتوانم برای خود کاری بکنم؛ امّا من میخواستم برگردم، آنان و همچنین مسلمانان پولی ـ برخی بیش از یک روپیه ـ به من دادند و من قدری فلفل، ملاس (شکر سرخ) و میوهٔ نُحشک (آجیل) خریدم و به سوی دروازهٔ کابل روان شدم. در راه نانوا را دیدم که نشسته بود و از من خواهش کرد بمانم و نروم؛ مبادا کشته یا زخمی شوم. او مدتی بودکه کار نمی کرد؛ ولی اندوخته ای داشت و یکی از بستگانش هم معامله گر

بود. مردی هوشیار و خوش قلب بود؛ ولی گاه گاهی نماز میکرد. آخوندزاده و فقیرانِ دیگر که هرگز نماز نمیکردند و حتی ماه رمضان در پسخانه قلیان هم میکشیدند».

آقای دوری از قندهار که بیرون شد، شش منزل راه پیمود؛ عوام در راه گاهی او را می جستند و گاه مهمان می کردند. بسران و زنانِ خانان نیز گاهی چنین می کردند. او از چگونگی منطقه اندکی حکایت دارد؛ زیرا در رفتن و بازگشتن بر جادهٔ عمومی روان بود، تا بتواند به خیمه های اطراف جاده ـ بر دامنهٔ کوههای شمال ـ برسد. او منظرهٔ اطراف خویش را «راهی دلکش و سرزمینی شکوهمند» می خواند.

یک روز به آسیایی رسید. به او گفتند قدری پیشتر خُردخانانند «به نقطهای اشاره کردند که درختان، جویباران و جالیزهای خربزه بود. در آنجا دو خانِ جوان، بالا بلند، ورزیده و خوش سیما و دو مُلاّ را دیدم که یکی سالخورده بود وریشی بلند و سفید داشت ـ نوکران واسبانشان نیز با آنان بودند. با من مؤدبانه سخن گفتند و تنبا کو دادند که قلیان بکشم. آبگوشت که آماده شد، مُلای سالخورده برایم قدری گوشت و آبگوشت و خان قطعهٔ بزرگی از گوشت و چند دقیقه بعد نان بزرگ و سفید داد. آنان خود با گوشت و آبگوشت، نان نخوردند و پس از خورد و نوش وقلیان کشیدن سلام گفتند و رفتند. من نیز در تاریکی به راهم ادامه دادم. به یک آسیای آبی رسیدم. آسیابان در را بست و نگذاشت وارد شوم و جای دیگری را در همان نزدیکی نشانم داد؛ امّا من نمیخواستم بروم؛ مؤدبانه و مظلومانه گفتم باید بمانم و کیف چرمیی که داشتم به او دادم. پذیرفت و مقدار زیادی آتش در اختیارم گذاشت. بامداد خیلی را نشانم داد. نزدیک به سه کاس اور میان تپهها راه پیمودم. جوانی مرا به یک خیل بزرگ بُردکه روز دیگر آنجا ماندم. رفتار خوبی نمودند و به من نان و دوغ و تنبا کو دادند. بارها گفتند که مرا چند روزی سرگرم خواهند ساخت ولی فرصت نبود. به خوری رفتم و همچنان خوشرفتاری دیدم. از خیلی به خیلی تا شام به نانی رسیدم». آقای دوری از آنجا به غزنی رفت. در راه رفیق سابقش ـ فقیرِ لنگ ـ را دید که گفت تا نزدیک بغداد رسیده دوری از آنجا به غزنی رفت. در راه رفیق سابقش ـ فقیرِ لنگ ـ را دید که گفت تا نزدیک بغداد رسیده و را دادشد.

آقای دوری هشت روز در غزنی در تکیهٔ فقیرداقامت گزید و در آنجا با «فقیر تاتاری» ملاقات کرد «که میگفت به بخشهایی از ایران، سوریه، قسطنطنیه، عربستان و مالتا سفر کرده است و بر رای اثبات مدّعایش شواهدی داشت. وی شخص بسیار مهذّیی به نظر میرسید».

۱-کاس Coss واحد پیمایش در هند.

در غزنی شخصی را دید که استری از مسافران ربوده بود. درانیان او را در حالی که دستانش برای او بسته بود می آوردند. آقای دوری می گوید: «شامگاهی به خانهٔ حاکم در بالاحصار رفتم. حاکم با چند تن همراهان سوار و پیاده بیرون آمد. از او کمک خواستم. پرسید از کجا آمده ام. گفتم از هند. به شوخی گفت که تو باید چیزی به من بدهی! پس گفت، صبر کنم. در بازگشت، یکی از سوارانش چند پول سیاه به من داد.

## آرامگاه سلطان محمود

به دیدار آرامگاه ملطان معمود رفتم، که بنایی گنبدی است و دری بزرگ دارد. گور از سنگ مرمر است و عبارات عربی و آیات قرآنی بر آن نقر شده است. و بسیاری مکرر به زیارت میآیند. اتاقهای متعدد و زیبا با آرایشهای نفیس دارد. همچنان در حیاط، شیرهای سنگی و چیزهای دیگر دیده میشود».

وی از غزنی به قلعهٔ شهاب الدین رفت «که در آنجا قلعه های بسیار زیبا و جویبارهای خوشنما و چمنهای سبز و خرّم در میان کوهها بودند. خانی را دیدم که تفنگ فتیله ای به دست داشت و با من مؤدبانه سخن گفت، و گفت که از راه تیمور (یا التیمور) و لَلندّر به کابل روم. شام به تیمور (یا التیمور) رسیدم. پیشامد خوبی با من شد. پس برکنار رود باریک و تُندی روان شدم، که از میان کوهها جاری بود و بر دو سوی آن درختان میوه و چمنهای سبز بودند. تاریک شده بود که به قلعه ای رسیدم که به آخوندی تعلّق داشت و مردی مهربان بود».

### در راه کابل

ماجرایی که در راه کابل رخ داد: «شام به خیلی رسیدم که چند تن در مسجدی که با چیدن سنگها مشخص شده بود، نماز می کردند. من هم رفتم و شرکت کردم. آنان بسیار به اعمالم نگریستند و چون نمام شد، خندیدند که نماز را درست انجام نداده بودم. پوزش خواستم. مُللاً خوش طبع و مهربان بود و چیزهایی در پزشکی از من پرسید. دوسه بار دیگر هم نماز کردم و مردم پیرامون من می خندیدند و من می گفتم، در حد توان کوششم را کردم».

وی در ناحیه للندراز زیبایی قلعه ها که دیگر نظیرش را ندیده بود به حیرت افتاده، و میگوید «دشوار است که زیبایی بی مانند آنها را بیان کنم؛ مگر اینکه تصویرشان را بکشم. در مسجدی بزرگ خفتم. پس به قلعه های دیگر رفتم. صبحانه خوردم و برکوهی بلند سرایی خُرد دیدم که آن را پایتخت زمان شاه می خواندند و به فاصله ای نه چند ان دور مسجدی کوچک از سنگ سفید دیدم که

به سلطان بابر تعلق داشت. آنجا رفتم. برخی زنان محجّبه آنجا بودند و من اجازهٔ ورود نیافتم. در بازگشت، اسبِ یکی از آنان رم کرد و او را بر زمین زد. زنان دیگر به کمکش شتافتند.

## دركابل

به کابل رسیدم و مردی از معتبران دعوتم کرد و به من نان و پلو داد. پس در یکی از مساجد شهر خفتم. بامداد به تکیهٔ دروازهٔ لاهوری رفتم که مرا بگرمی پذیرفتند و بیش از بیست روز آنجا ماندم و هرچند که فقیر غالباً میخواست همانجا بخوابم شبانه در مسجد میخفتم. روزها به بازار میرفتم. بارها بزرگان را دیدم که بر اسبان عالی نشسته و جامهها و عمامههای فاخر و رنگین داشتند و در حالی که گروهی پیشاپیش آنان پیاده در حرکت بودند، میگذشتند. گاهی در تکیه یا جاهای دیگری که میرفتم می پرسیدند که آیا جاسوس هستم؟ شخصی در تکیه با زرنگی دریافت که من خته نشدم ولی او و دیگران خاموشی اختیار کردند. هم در آنجا و هم در مسجد هرگاه سخن از فرنگیان (اروپاییان) میرفت، میگفتند که بسیاری از اعمال آنان با قرآن و کتب مذهبی اسلامی مطابقت دارد، و به اقتضای شرایط ابداعاتی آوردهاند که آنان هم موافقند. شبی هنگامی که فقیربزرگ نبود، با دیگران وداع کردم. فقیربزرگ که با خبر شده بود، به دنبالم آمد و گفتم که می روم.

آقای دوری با چند کاروان کوچک عازم پشاور شد. باری که از قافله عقب مانده بود می گوید: «تنها روان بودم جوان افغانی را دیدم که به دشته ی بزرگ و تفنگ ماشه ی مسلح بود، فاصلهٔ گنده مک را پرسیدم، گفت یک منزل شاهی، و رفت؛ اما سپس صدا کرد که بایستم. ایستادم و گفت باید با او به کوهها بروم؛ زیرا یا جاسوسم، یا جادوگر، یا کیمیا گر و یا ایرانی! گفتم: هندوستانی هستم. با پشت دشه بر رانم زد و چندبار آن را بر تنم خلاند، چنانکه خون جاری شد. پس از من پوزش خواست و دشته را در غلاف کرد». «یک روز دیگر که از جاده دور افتادم و در کوهها روان بودم، بارها راه پیش رویم بند آمد و ناگزیر بر صخره ها فرا می شدم و فرو می آمدم. شب را همان جاگذرانیدم و با مداد به دامن کوهی رسیدم که چند افغان را نشسته دیدم. آنان برایم آب، نان و قلیان دادند و آنیدی خان را بر یک بلندی نشانم دادند».

سپس به پشاور رفت و بدون حادثه از سندگذشت. یکی از سه برگی که پیش ازگفت و گو با من نوشته است، بیانگر اندیشهٔ کلّی او است و من آن را صحیح و برای شخصی که زندگانیی چون او داشته دقیق میدانم.

## برگی از گزارش آقای دوری

«نواحی کوهستانی پیرامون اتک، پشاور، کابل و قندهار، از کابل تا بلخ و از قندهار تا هرات سرزمین افغانان است که خراسان خوانده میشود. افغانان متشکّل از قبایل گوناگونند که نامهای گوناگون دارند و تا با زور یا با پول مطیع نگردند، پیوسته با یکدیگر اختلاف و درگیری دارند. احمدشاه و تیمورشاه این سعادت را داشتند که سپاهی بزرگ فراهم آوردند و سرزمینهای بیگانه را تسخير كردند؛ يس (افغانان) داوطلبانه با اطاعت آنان درآمدند (گرچه (آن يادشاهان) بودند كه توانستند تا حدود گستردهای آنان را به اطاعت خویش در آورند) و کمارهای سودمندی کسب كردند. هرچند مسلم استكه يك سپاه دلير ومنظم كه تداركاتش فراهم باشد، مي تواند آنان راكاملاً مطیع گرداند. شاهان مغول ـ از دودمان تیمور لنگ ـ نیز آنان را به اطاعت کامل در آوردنـد و کوهستانهای پیرامون بیش از آنکه مخوف و زیانآور باشند، مفید و مساعد بودند. مقر درانیان پیرامون قندهار است؛ هرچند که اکنون بسیاری در آنجا نیستند. اکنون شاهانشان از کشورگشایی عاجزند. نام درانیان شکوهی ندارد و بسیاری از قبایل به آنان مالیه نمی دهند. هواداران شاه و سرداران همه درانی نیستند، گرچه شاید به نام باشند. آنان اکنون مشتاقانه گرم یغماگری در قلمرو خویشند؛ زیرا دیگر سعادت ندارند تا هراس شمشیرشان را بـر خــارج مستولی ســازند. قــلمـرو احمدشاه و تیمور شاه گسترده بود و آن دو توانسته بودند دارایی خوبی بیندوزند. امّا اینان جز به فتح به چیزی نمیاندیشند. در پی کسب مال از طریق دانش و صنعت نیستند، بلکه میخواهند آن را با زور شمشیر به دست آرند. در این هم جای سخن است. آنان در میان کوهها محصورند و پیرامونشان دشمنان دیرینه و نیرومندی هستند که بارها آنان را به اطاعت خویش درآورده و سرزمینشان را چونان یک اُستان نگه داشتهاند؛ اینان نیز دست به سرزمینهای دور دراز کردهاند. آیین خویش را درست تر از همه و در نتیجه دیگران را گمراه می پندارند و امیدوارند که سرانجام حق بر همهٔ باطلها پیروز شود. هرچند با یکدیگر درگیر نبرد می شوند، چون مسلمانان سنّی هستند (و مانند ترکان، اعراب و تاتاران، ایرانیان را گمراه می دانند) از آن اندازه دشمنی که منجر به تباهیشان گردد، پرهیز میکنند. در این که آیین خویش را برتر میشمارند، تقصیرشان نیست؛ بلکه برایشان تلقین شده است تا چنین تصور کنند. گرچه آنان نخست همه را می خواهند به کیش خویش در آورند، امًا روحیهٔ بردباری و انساندوستی در آنان ضعیف نیست. بسیاری آزاد، دارای بینش وسیع و

باحوصلهاند.

فقیران و دیگرکسانی که از هندوستان به سرزمینشان می روند، می توانند آنان را از راه ببرند و به خود معتقد سازند. آنان بنگالیان را جادوگرانی کامل و اروپاییان را (که هشیار و زرنگ می پندارند) شیمیدان می شناسند و معتقدند که می توانند طلا بسازند. چون مکرر گفته بودم که از بنگال آمده ام مرا به مخمصه می انداختند و مکرر چیزهایی از من می پرسیدند و می پنداشتند که بی گمان به این فنون آشنا هستم؛ امّا با آنکه جامه هایم پاره بود و غالباً گمراهم می پنداشتند و نماز نمی کردم؛ چون کلمهٔ [طیبه] را تکرار می کردم، به مسلمانی ام خرسند بودند و اندیشهٔ مزاحمت من نداشتند و چیزی پرون از حدّ اعتدال از من نمی پرسیدند.

مسافران هند و یا مسلمان بیخطر از مناطقشان میگذرند واز آنان خوراک دریافت می دارند؛ امّا نمی توانند متاع گرانبها را بگذرانند، زیرا بر آنان حکومت و انضباطی حکم نسمی راند. غالباً میگویند در روزگار حکومت مغول طلا را هم بی خطر و آشکارا از آنجا میگذرانیدند.

اکنون حکومت در دست افغانان ـ از قبایل مختلف ـ است که در آن درانیان نیرومند ترند. دیگران هم که در حالات اضطراری در کسب پیروزی شاهان و سرداران انباز بودهاند، به زی آنان در آمدهاند. آنان همه افغانان سنّی خراسانی اند.

بسیاری از شهریان، مانند دکانداران و پیشه وران افغان نیستند واصل دیگری دارند. در پشاور بسیاری از مسلمانان به گونه ای از زبان هندوستانی سخن میگویند و پوشاک و دیگر خصوصیتهای شان با افغانان فرق دارد. ولی کم و بیش پشتو را می دانند. بیشتر دکانداران هندواند. بسیاری از پارچه فروشان شیعه و پارسیوان و جز آنان نیز هستند و قزلباشان در خدمت شاهان و سرداران بزرگند.

این سرزمینها اکنون در دست سرداران مختلف افغان است که درگیر اختلافند، و چون اکنون شانس کشورکشایی و لشکرکشی ندارند، چشم به راه رهبری سعادتمند دارند تا داوطلبانه به خدمت او بشتایند.

بسیاری میگویند که انگلیسیان برآنان مسلط خواهند شد و بسیاری به این امر یقین دارند. برخی میگویند به جای آنکه انگلیسیان با سه چهار هزار نفر آنان را به اطاعت درآورند، بهتر است سیکان یا مرهت با شش لک (ششصدهزار) این کار را بکنند!

قلمرو خراسان که در آن اقوام و قبایل مختلف افغان ـکم و بیش نیرومند، همه سُنّی و پشتو زبان

- زندگی میکنند و شیوه های مختلف رسم و رواج شان را دارند، غالباً توسط امپراتوریهای نیرومند دیگر همچون یک استان گرفته شده است. امّا این قبایل هیچ یک قدرتی ندارد که بتواند دیگران را به اطاعت در آورد. واگر بخت یاری کند، آنان همه بدون اجبار دست کمک به سوی قبیلهٔ پیروز دراز میکنند. امّا اکنون آنان نه اتحادی دارند، نه سپاه منظمی، نه حکومت قانونمندی ونه صنعت و حرکتی ملّی، تا بتوان به آنان به صفت یک ملّت بزرگ نگریست، با این همه در قلمرو خویش و با خیلهای خویش، خوب و خوش و بهنجارند.

نه دارای سپاه منظمی هستند، نه نظم عمومی دارند و نه هم می توانند نوب بسازند یا به کار ببرند. از راههای کابل ـ قندهار محافظت نمی شود و مردم از هر طبقه و مقام مورد دستبرد قرار می گیرند. هرچند کوههای اطراف جاده ها قابل رفت و آمد نیستند، خیمه سیاهها اینجا و آنجا ـ هرجا که زمین راحت و مساعد باشد ـ بر افراشته می شوند. آرد و گندم و چیزهای دیگر را در جوالها یا کندوها نگهداری می کنند و از لوازم و برخی و سایل رفاه نیز برخوردارند. برای پختن نان تابه های آهنی یا سنگی دارند. تنور هم دارند. عموماً نان را با دوغ، شیر و گاهی آبگوشت می خورند. گوسفند دنبه دار و ابز بسیار نگه می دارند.

زنان کارهای پخت و پز، خمیرگری و آب آوردن را انجام می دهند. آب را با مشک می آورند و نگه می دارند. خوش پوش و خوش طبع و با غریبان مهربان و مهمان نوازند. تنبا کو را خوش دارند ولی من که آنجا بودم، تنبا کو اندک بود. دور هم می نشینند و هریک تنهایک دود قوی و بلند می کشند. اگر فصل مساعد و حاصل خوب باشد دلشان می خواهد مهمان نوازی خویش را نشان دهند. چون نظمی در کار نیست کسی نمی نواند با متاع گرانبهایی بدون محافظ داز جایی به جایی برود. در نمازگزاری منظم اند. در شهرها می توان بی نماز هم گذراند؛ امّا در خیلها، سیاه خانه ها و خیمه ها اگر کسی نماز نخواند مورد بازپرس قرار می گیرد».

یک برگ دیگرگزارش آقای دوری از سفر پنجاب و برگ دیگر ـ به اختصار ـ از سفر قندهار حکایت دارد که یکی دو مورد آنها در متن آمده است. پیوست ۳ گزارش برخی از سرزمینهای دور

برای گزارش کافرستان یا بیان حقایقی که از بدخهان و کاشفر می دانم ـ هر چند از توابع شاه کابل نباشند ـ مانعی نمی بینم؛ چه در اروپا تنها نامی از این سرزمینها شمنیده اند. مـتن زیـر در یادداشتهای رئل Rennel ـ به پیوست نقشهٔ هندوستان ـ آمده است.

«افراد قبیلهٔ معینی در باجور زندگی می کنند که بتازگی ـ یا زمانی نه چندان دور ـ در اینجا مسکن گزیدهاند، و می گویند از دودمان سپاه اسکندر فاتحند که هنگام جور او در این نواحی ماندهاند. ابوالفضل و سوجن را Soojun Rae هر دو بدون اختلاف حمدهای این روایت را نقل می کنند. دومی اضافه می کند که این اروپاییان (اگر بتوانیم به این نام بخوانیم) بر تری نیا کانشان را که در اوایل بر همسایگان داشته اند حفظ کردهاند اکابل، این نوشته مورد تو بحه بسیار قرار گرفت و از اقامت ما در پشاور مدّت زیادی نگذشته بود که به تحیق در مورد این همسایگان مقدونی خویش آخاز کردیم. ما بزودی به این نتیجه رسیدیم که نظر ابوالفضل را مبنی بر اینکه این مسکن گوینان هاخهای از قبیلهٔ یوسفزی اند، رد کنیم؛ بلکه دریافتیم که کافران ـ یعنی مردمان کوهستانهای شمال باجور ـ وجوه اشتراک متعددی با یونانیان دارند. آنان معروف به زیبایی و داشتن سیمای اروپایی، بت پرستی و می نوشی در جامهای سیمین بودند. از میز و صندلی استفاده می کرهند و به زبانی سخن می گفتند که برای همسایگانشان آشنا نبود.

فرو نشاندن حس کنجکاوی در این مورد آسان نبود و من نخست بر آن شدم تا کسی را برای تحقیق به منطقه بفرستم؛ امّا یافتن شخص مناسبی برای این کار و رفتن به ناحیهای که کاری را بهتر از کشتن مسلمانان نمی دانستند، آسان نبود. سرانجام این مأموریث ماجرا جویانه را ملانجیب ـ برادر ملابهرهمند که قبلاً از او یاد شده است ـ پذیرفت. او استعداد و ذکاوت این کار را داشت. در اواسط ماه مِه از پشاور روان شد و از طریق پنجکورا به کافرستان رفت. یک ماه بعد هیأت عازم هند شد و

هنوز از او خبری نداشتیم. تا در قلمرو افغان بودیم به بازگشت او امید قوی داشتیم ولی دو ماه بعد که نصف پنجاب را در نوشتیم، به تشویش افتادیم و ملابهرهمند که همراه ما بود، برای دریافت واقعیت بازگشت و بیم داشت که برادرش را کافران کشته باشند. تا چند ماه بعد که در دهلی بودم، از او خبری نداشتم وامید دیدار او را از دست داده بودم که ناگاه از سفر دور و دراز داخل کشورش بازگشت و در اردوی ما ظاهر شد. او تاروستای کامدیش رفته بود، که در سه منزلی بدخشان قرار دارد. از مسائل مربوط به کافران اطلاعاتی به دست آورده، واژههای زبانشان را جمع کرده و پاسخ سؤالاتی را که هنگام عزیمت به او داده بودیم دریافته بود. گزارش زیر مبتنی بر نگارش او است که توسط آقای اروین ترجمه شد و چون در غیاب ملانجیب معلوماتی به دست آورده بودم، ازآن استفاده و با دریافتهای مُلّا مقایسه کردم.

منابع اطلاعات اضافی عبارتند از: یک جوان کافر که فرصت گفت و گو با وی به دست آمد؛ یک هندوی منشی آقای اروین که کافرستان را دیده بود؛ نمایندهٔ سیّد کُنر که در مرز کافرستان زیسته و یک تن یوسفزی که در لشکرکشی برآن ناحیه شرکت ورزیده بود. معلومات جغرافیایی را نیز حسب معمول از ستوان مکارتنی گرفته ام.

## کافرستان <sup>۱</sup>

کافرستان بخش بزرگ سلسله کوه هندوکش و برخی از بلوت تاغ را دربر می گیرد. در شمال شرقِ آن کاشفر، در شمال بدخشان، د شمال غرب گُندُّز از مربوطات بلخ واقع شده است. در غرب، اندراب و خوست کیه آن نیز از مربوطات بلخ است و کوهستان کابل واقع گردیده و در شرق به فاصلهٔ زیادی تا شمال کشمیر امتداد دارد که مرز آن دقیقاً مشخص نیست.

این منطقهٔ مرتفع تماماً متشکل است از کوههای پربرف، جنگلهای ژرفِ کاج، درههای کوچک ولی حاصلخیز که انگور وحشی و باغی دارند، مراتعی برای گوسفندان و گاوان و تپهها چرا گاههای بُزان. حبوبات آن اندک است و کیفیت آن هم عالی نیست. بیشتر گندم و ارزن می شود. راهها بیشتر برای پیاده روی مناسب است و اغلب از رودها و مسیلها باید گذشت، که بر روی آنها بالهای معلق داز چوبهای ریشه دار و ریسمانها دساخته شده است. همهٔ دهکده ها که در گزارش آمده، بر دامن کوهها قرار گرفته اند؛ چنانکه بام یک خانه، راه خانهٔ دیگر است و این

١- [ اين منطقه اكنون نورستان نام دارد و مردمانش همه مسلمان اند ] .

۲- [ این خوست که اکنون معروف به خوست و فرنگ است غیر از خوستِ جنوبی است ].

سرزمیتهای دور

روش ساختمان گویا در آن نواحی معمول است. دره ها باید پرجمعیت باشند. منطقهٔ قبیلهٔ کاموجی Caumojee دست کم ده روستا و ناحیهٔ عمدهٔ کامدیش پانصد خانه دارد.

نام عمومی برای ملّت خویش ندارند. به قبیله ها تقسیم شده اند و هر قبیله نام خاصی دارد. این تقسیم قبایلی بر حسب نسب نه، بلکه برحسب شرایط جغرافیایی است. در هر دره قوم معیّنی زندگی میکند. مسلمانان این منطقه را کافرستان میخوانند. بخشی به کافران سیاه یا «سیاهپوش» و بخشی به کافران سفید یا «سفیدپوش» معروفند.

همهٔ کافران در سفیدی و خوشسیمایی مشهورند. بیشتر جامهٔ سیاهی از پوست بز و دیگران جامهٔ کتانی سفید میپوشند <sup>۱</sup>.

در میان کافران چند زبان رایج است؛ امّا بسیاری از کلمات در همه مشترک است و همه پیوند نزدیکی با سانسکریت دارند. یکی از خصوصیّات همهٔ این زبانها استفاده از بیستگان به جای صدگان در شمارش است و «هزار» آنان (که با نامهای پشتو و فارسی یاد میشود) متشکل از چهارصد یا بیست بیستگان است. اینگونه شمارش در زبان نغمانی یا دهگانی هم تطبیق میشود، که آن نیز ظاهراً گویشی از زبان کافری است، و لغمانیان گویا کافر بوده و به اسلام گرویده اند. تصور میکنم اهالی کوهستانی بر کافران میشود.

۱- نام برخی از قبایل. دستهٔ اوّل را یک جوان کافر، به نام تسوکوئی، دستهٔ دوم را ملانجیب و دستهٔ سوم را دون پّت رای Dhunput Roy در کتان Kuttaun و مرز باجور ارائه کردهاند:

۱. تریگرما Traiguma، گیمیر Gimeer، کتار Kuttaur بیره گولی Bairagullee چینه ایش Chainaish، دمدیو Dhaing، دهینگ، Cooshteea و وایس که مسلمانان پوئیته Puneetea و دایس که مسلمانان پوئیته Puneetea میخوانند.

۳. رایی دیوزی Wauce Daiwuzce، گمییر Gumbeer، کتار Kataur پندکت Pundect، خوستوز Khoostoze، خوستوز Chooneea، کاموزی Caumozee، دیواین Dine، تسوکویی و چونیه

اشتقاق زبان کافران اصالت یونانیشان را رد می کند و روایات خودشان هم چیزی را در مورد اصل ونسبشان روشن نمی سازد. عمومی ترین و معتبر ترین روایت داستان رانده شدن آنان از قندهار توسط مسلمانان است و پیش از رسیدن به مسکن کنونی از جایی به جایی کوچ می کرده اند. آنان ادعا می کنند که از چهار قبیلهٔ کاموز Camoze، هیلار Hilar سیلار Silar کاموج Camoje، متشکلند و سه قبیلهٔ اقل مسلمان شده اند. قبیلهٔ چهارم به کیش نیا کان مانده و سرزمین اصلی خویش را ترک کرده اند. دین آنان به هیچ یک از ادیانی که من با آنها آشنا هستم همانندی ندارد. به یک خدا باور دارند که کافران کامدیش آن را امرا Imra می نامند و کافران تسوکو داگون Dagun می خوانند. امّا نزد خداوند شفاعت می کرستندگان را برخی سوار و برخی پیاده اند. این بتها از سنگ و چوب به صورت زنان و مردان ساخته شده اند و برخی سوار و برخی پیاده اند. مُلانجیب فرصت یافت تا آموزشهایی را برای ورود به پرستشگاه برخی سوار و برخی پیاده اند. مُلانجیب فرصت یافت تا آموزشهایی را برای ورود به پرستشگاه عمومی آنان فراگیرد.

در یک ساختمان عمومی در دهکدهٔ کاهدیش ستون بلندی قرار داشت و پیکرهای برآن نشسته بود که به یک دست نیزه و به دست دیگر عصابی داشت. این پیکره تمثالی از پدر یکی از بزرگان دهکده بود که با دادن ضیافتهای متعدد به همهٔ اهالی دهکده امتیاز برپایی آن را در زمان حیات خویش به دست آورده بود. این تنها نمونهای نبود که به این شیوه در شمار خدایان درآمده بود وچنین مینماید که کافران بخشندگی و مهماننوازی را بسیار ارج مینهند. آنان از آسانترین راه به بهشت یا بوری له بولا Burry میروند و بدکاران گرفتار دوزخ یا بوری دگربولا Burry می شوند.

Duggur Boola می شوند.

آفرینش بتان با چنین آسانی باید شمار آنها را بسیار سازد؛ ولی بیشتر خاص قبیلهٔ خویشند و کسانی که در مهمانیهایشان شرکت نکردهاند، البته توقعی نمی رود که آنها را پرستش کنند. بر این اساس گویا خدایان کامدیش با خدایان تسوکو فرق دارند. هرچند که یک خدا در هر دو مشترک است و شاید بیشتر هم باشد که پیش از انشعاب قبایل کافر به خدایی پذیرفته شده باشد.

خدایان مهم کامدیش عبارتند از:

۱ .بوگیش Bugeesh که یوش Yoosh که یوش Maunee یا ریشهٔ شر را از جهان بیرون راند، Maunee . بوگیش Bugeesh که یوش Maunee که یوش Geesh هموت برادران پارادیک ۳.مرور Murrur ۱.مرور Purron که پیکرههای طلایی داشتند و از یک درخت زرین آفریده شده بودند، ۸ پرون Purron

که همچنان هفت برادر طلایی بودند، ۱.کومایی Koomye که ملاتجیب او را همسر آدم (یا اروم) میدانست، ۱۰.دیسانی Dissaunee همسر گیش، ۱۱.دوهی Doohee به ۱۲.سوریجو Suurijoo و ۱۳.نیشتی Nishtee.

خدایان تسوکویی عبارتند از ماندی Maunde که شاید همان مانی پیشگفته باشد مارایست Maraist موراسوری Murrsooree اندرجی Inderjee که شاید با اندر و اندرا خدای هندو یکی بوده باشد و لقب هندی جی به آن پیوسته است. دون پت رای .. هندوی آقای اروین .. بر آن بود که بتان کافر سداشیو Seddasheo خدای هندو را تمثیل میکنند، که همیشه یک نیزهٔ سه پره به دست دارند که نشانهٔ مشخص سداشیو است. وی هم چنان میگفت که آنان برخی از خدایانشان را شی مهادیو که نشانهٔ مشخص مداشیو است. وی هم چنان میگفت که آنان برخی از خدایانشان را شی مهادیو گزارشهای دیگر مطابقت ندارد. همچنان دون پت رای خود قبول دارد که کافران گوشت گاو را گزارشهای دیگر مطابقت ندارد. همچنان دون پت رای خود قبول دارد که کافران گوشت گاو را می خورند و نمی توانند با آیین هندویی رابطهٔ نزدیک داشته باشند. آنان همچنان براساس برخی از روایات بر روی بتان خون می افشانند، حتی خون گاو، که این هم مغایر آیین هندویی است و در تمام مراسم مذهبی آتش باید وجود داشته باشد.

## قرباني كافران

ملانجیب وقتی در کامدیش بود که مراسم اهدای قربانی به اِمرا Imra برگزار می شد. این مراسم در محل خاصی در نزدیکی دهکده انجام می شد. در آنجا یک ستون سنگی قرار داشت که به گفتهٔ مُلا تا حدی همانند نشانهٔ مهادیو هندویی بود. آتشی در برابر آن می افروختند و برآن سنگ آرد و روفن و آب می ریختند. سرانجام جانوری را قربانی می کردند و خونش را بر آن سنگ می افشاندند. نیمی از گوشت تازه می سوخت و نیمی خوراک چندین دستیار روحانی که او را در دعاها و اشارات پرستش کمک می کردند، می شد. یکی از دعاها یشان برای نابودی مسلمانان بود ۱. پرستش بتان نیز

۱- شاید برخی به گزارش مشروح این مراسم عملاقه مند باشند. چدویی راکه در قدربانی به کار می رود مُلانجیب کاچور Kauchor و دون پت رای، کیسوپوری توپ Kesopooree thhop می نامند.

<sup>«</sup>سنگی که تقریباً چهار با باندی دارد و پهنای آن همچند یک مرد تنومند است، صموداً نهاده شده و امرتان Imrian یا سنگ مقدس نامیده میشود و بر پشت سنگ برجانب شمال دیواری است واین تمامی ساختمان پرستشگاه را تشکیل میدهند. سنگ مظهر ربالنوع است. میگویند سنگ برای او ایستاده است ولی چگونگی شکلش را نمی دانیم. د رجنوب امرتان آتش کاچور که چوب گونهای صنوبر است و عمداً تازه به تازه

تقریباً همین گونه انجام میشود. این عبادات گاهی در فضای باز و گاهی در خانههایی به نام امراما Imramma برگزار میگردد. هرچند که آتش ـ که با برگ درخت خاصی افروخته میشود ـ در همهٔ مراسم مذهبی لازم و ضروری است، امّا احترام خاصی برای آن قائل نیستند وهمیشه آتش را روشن نگه نمی دارند.

آنان روحانیان موروثی دارند، ولی این روحانیان نفوذ بسیاری ندارند. همچنان کسانی هستند که از موجودات برتر ـ با نگهداشتن سر در دود قربانی ـ الهام میگیرند؛ امّا آنان نیز مورد احترام

بر آتش مینهند میسوزد و دودبسیاری میکند. مردی که نامش ملک (یا ملیک Muleek) و لقبش اوتا Ota است در برابر آتش و دیگر پرستندگان پشت سر او به صف می ایستند. نخست برای او آب می آورند تا دستهایش را بشوید. قدری آب با دست راستش بر دود یا شعلههای آتش به سوی امرتان می افشاند و هربار می گوید: سوچ، یعنی ناب (خالص). بعد کف آبی بر گوش چپ قربانی که معمولاً بُز یا گاو است می چکاند. در این حال قربانی بر جانب راست او قرار دارد. ملک در این حال کلماتی را تکرار می کند که تقریباً چنین معنی می دهد: این قربانی را بپذیرا... (مُلانجیب دو قربانی ـ یکی برای خدا و یکی برای بُت ـ را دیده بود). اگر قربانی در این حال سر را به سوی آسمان بالا ببرد، نشانهٔ پذیرش آن است و موجب خُرسندی فراوان خواهد بود. پس در این حال سر را به سوی آسمان بالا ببرد، نشانهٔ پذیرش آن است و موجب خُرسندی فراوان خواهد بود. پس آب به گوش راست، پیشانی و سرانجام بر پشت قربانی می ریزند و هربار «سوچ» می گویند. پس او قدری آرد گندم را از روی آتش بر سنگ می افشاند که معتقدند بخش خدا است. در این هنگام «سوچ» نمی گویند؛ بلکه روحانی به آواز بلند می گوید: هی He.

پس پرستندگان سه بار میگویند:هی او مچ Heummuch یعنی بپذیر. و هربار این عبارت را با اشارهای ادا میکنند. کف دستها را بر زانو میگذارند و به صدای بلند او مج میگویند. پس روحانی بُز را میکشد و خونش را به هر دو دست میگیرد مقداری را میگذارد که بر آتش بریزد و بقیه را از روی آتش پر «امرتان» میافشاند و دو باره سه بار میگوید «هی او مج». پس قدح شراب می آورند و روحانی مقداری از آن را بر آتش می افشاند وبقیه را میریزد (روغن هم از کاسهای ریخته میشود) پس روحانی به رټالنوع نیایش میکند: «تب را از ما دورکن انبارهای ما را انباشته کن مسلمانان را بکش. پس از مرگ ما را در بهشت جای بده ۱» و سه بار «هی او مج» گفته میشود. پس روحانی جلو میرود و پوشا Punha یمنی کسی که گرفتار ارواح شده در برابـر او قـرار میگیرد و سرش را داخل دودها نموده چشمان را بر آسمان میگرداند و بلند «هی او مج» میگوید. پس هریک از پرستندگان انگشتان هر دست را یکجا در دهان میکند و میبوسد. پس دستها را بر چشمها و پس بسرسر مینهد. پس خون قربانی را با قدری آب بر آتش میگذارند و چون قدری جوشیدگوشت را هم میاندازند ولی زود بر میدارند ونیم خام میخورند؛ امّا اگر قربانی گاو باشد، تقسیم میکنند و هرکس سهم خویش را به خانه ميبرد. ولي روحاني در هر حال دوچندان سهم ميبرد. هنگام صرف غذا قدري شراب هم ـ كه توسط قرباني دهنده تهیه شده است ـ مینوشند. استخوانها سوزانیده میشوند. قربانی برای بت هم چنین انجام میشود. مُلانجیب مراسم قربانی برای کومی Koomy راکه در جنوب دهکده بر بلندیی قرار داشت دیده بود. پرستندگان با انداختن اشیاء یاد شده بر جانب بُت خُرسند بودند. آنان قبله ندارند، امّا ملانجیب میگفت که روی همهٔ بتان و پرستندگان امرتان و امراما بر سوی شمال است. گاو را با یک ضرحت تبرکه بر پیشانی اش میزنند، میکشند.

خاصی نیستند. آنان ازخوردن ماهی اکراه دارند؛ امّاگوشتهای دیگر را، مثلاًگوشت گوسفند، گاو و خرس و هر جانور دیگری راکه بیابند، میخورند.

هرچند که می توانند هرگاه بخواهند، قربانی کنند؛ امّا در میان قبیلهٔ کاموجی کامدیش جشنها و مراسم معینی هست که مُلاّتجیب آنها را عام تصور می کند. برخی قابل یادآوری اند؛ امّا هیچیک ـ به جز یکی ـ با جشنهایی که من آشنا هستم مشابهتی ندارند؛ آن یکی هم جشنی است که مردم بر همدیگر خاکستر می باشند و شباهت به جشن هولی Hooly هندوان دارد، که آنان هم نوعی گرد بر همدیگر می باشند.

در جشنها بیشتر قربانی و همیشه ضبافت داده میشود. در یکی از این جشنها بچه ها مشعلهایی از چوب کاج در برابر بنت مینهند و میگذارند تا بسوزد. در جشن دیگر زنان در بیرونِ دهکده پنهان میشوند و مردان به جست وجویشان می پردازند.

زنان وقتی گیر میافتند با ترکه (چوبهای باریك) ازخود دفاع میکنند ولی سرانجام مردانِ آنان را میبرند. برخی میگویند هرکس را هرکه توانست بگیرد میبرد؛ ولی مُلَانجیب از شـرم بـیشتر نیرسید.

دیگر جشنهاکمتر پیوندی با مذهب دارند.

#### ولادت

چون کودکی زاده می شود، او را با مادرش به خانه بی در بیرون روستا که به همین مقصد ساخته شده می برند و کودک و مادر بیست و چهار روز در آن می مانند. در این مدّت، زن نا پاک پنداشته می شود. خانه هایی نیز، به همین گونه برای دیگر زنانی که کافران نا پاک می شمارند وجود دارد. پس از بیست و چهار روز مادر و کودک را غسل می دهند و در حالی که می نوازند و پای می کوبند، به روستا می برند. در مراسم نامگذاری، کودک در آغوش مادر است و نام نیاکان او را بر زبان می آورند و چون همزمان با یادکردن نامی به مکیدن شیر آغاز کند آن نام را بر او می نهند ا

۱- نــامهایی کــه در کـامدیش مـمـرل بـودند: چندلو Chundloo، دیـمو Deemoo، هـزار مـیرک Hazaur هـزار مـیرک Meeruk ستی Bustee و بودیل BudeelB.

برخی نامهای متداول در تسوکویی :گرومباس Gurrumbaus، ازار Azaur، دررناس پرانچولا Doornaus برخی نامهای متداول در تسوکویی :گرومباس Kootoke، او دوره Oodoor، کومر Kummer و زوره Zore.

نامهای برخی از زنان : میانکی Meeankee، جونیالی Juniealee مالی دیلری جینوکی Maulee daileree

### ازدواج

سن ازدواج برای مردان از بیست تا سی و برای زنان از پانزده تا شانزده سالگی است. وقتی داماد ارادهٔ همسر گرفتن بنماید، مراسم ازدواج آغاز می شود. داماد جامه های نفیس کتانی که با نخهای پشمی آراسته شده (و ساخت مناطق افغان است) برای عروسی که انتخاب شده می فرستد. او همچنان مواد لازم را برای ضیافت پدر و بستگان عروس می فرستد و آن شب با مراسم ضیافت سپری می شود. شب دیگر داماد می رود تا عروسش را بیاورد و عروس لباسی را که داماد فرستاده است می پوشد. پدرش هم دستمال ابریشمی و مقداری جامه و زیورآلات به عروس وگاو و شاید غلامی نیز به دامادش می دهد. عروس در حالی که سبدی پر میوه و گردو و عسل ـ و اگر در استطاعت خانواده باشد ـ جام نقره ای بر پشت دارد، بیرون می شود و در حالی که همهٔ مردمان روستا با ساز و آواز و پایکویی او را همراهی می کنند به خانهٔ داماد برده می شود. پدر عروس چند روز پس از آن شیریها را که می گویند گاهی در حدود ده گاو ـ [یا نرخ معادل آن] ـ است می ستاند. روحانیان در این مراسم شرکت ندارند.

زنان همهٔ کارهای پرمشقت خانواده را انجام میدهند. دون پت رای میگوید که زنان حتی کشاورزی نیز میکنند. تعدد زوجات هم متداول است. زنان روی نمی پوشند وهرچند برای پیوند نامشروع جنسی کیفر وجود دارد چندان به آن اعتنایی نمیشود. کافران ثروتمند افزون بر همسران خویش غلام و کنیز هم دارند. بردگان نیز کافرند؛ زیرا از مسلمانان درجنگ اسیر نمیگیرند. برخی از بردگان را درجنگ به اسارت می برند و برخی را از آنان که در صلحند می ربایند. بیشتر بردگان از قوم خویشند و رسم است که اطفالی ناتوانان را میستانند واگر کسی بیکس شود بزودی برده می گردد. با بردگان رفتار ناخوشایند نمیشود؛ گرچه با افراد آزاد خانواده ای که به آن وابسته اند برابر نیستند.

Jeenokee ، زوری پوک خوکه Zoree Puckhoke مالکی Maulkee و ازاری

نام چهار تن از مردان کتار: توتی Toti، هوتا Hota، گسپورا Gospurea، هزار Huzaur و نام یک زن کُرمی

## مرده داری و دیگر رسوم

مُردهداری کافران با دیگر فرقه ها فرق دارد. چون کسی بمیرد جامهٔ فاخرش را بر او می پوشانند واو را بر تختی می نهند و سلاحش را در کنارش می گذارند. این کارها را نزدیکانش انجام می دهند و دیگران در پیرامونش به پایکویی و سرودخوانی می پردازند و به نمایش صحنه های رزمی مشغول می گردند. امّا زنان نوحه می کنند. گاهی مرده را بر زمین می نهند و زنان در پیرامونش بر او می گریند. سرانجام مرده را در تابوت می گذارند و در سایهٔ درختان یا جای مناسب.دیگری در فضای باز می نهند. در پایان مراسم سوگواری ضیافت داده می شود و سالی یک بار مراسمی به یا دبود مُرده برپا می شود. و مقداری غذا برای روح او می گذارند که معتقدند می آید و آن را می برد. پیش از این یاد شد که برخی پس از مرگ به مقام رب النوع می رسند. راه دیگری نیز برای زنده ماندن نام درگذشتگان وجود دارد و آن ساختن دروازه ای بر کنار راه است. این ساختمانی ساده دارد که مشکل از چهار تیر و چند گز آبادی است و از آن استفاده ای نمی شود؛ امّا به نام مؤسس آن یاد می گردد. به دست آوردن چنین افتخاری با دادن چند ضیافت به مردمان روستا میشر می شود. می گردد. به دست آوردن چنین افتخاری با داون چند ضیافت به مردمان روستا میشر می شود. دون پت رای روایت عجیبی از مراسم تعزیخهٔ آنان دارد. وقتی یکی به تعزیت نزد شخص دون پت رای روایت عجیبی از مراسم تعزیخهٔ آنان دارد. وقتی یکی به تعزیت نزد شخص دون پت رای روایت عجیبی از مراسم تعزیخهٔ آنان دارد. وقتی یکی به تعزیت نزد شخص

دون پت رای روایت عجیبی از مراسم تعزینهٔ آنان دارد. وقتی یکی به تعزیت نزد شخص سوگواری میرود، چون وارد خانه میشود، کلاهش را بر زمین میزند. کاردش را میکشد، دست صاحب عزا را گرفته او را بر میخیزاند و هر دو با هم مدتی دور خانه به رقص می پردازند.

## حكومت

در مورد حکومت کافران اندکی بیان می توانم کرد. معلوم نیست که مدیرانِ پذیرفته شده ای داشته باشند واگر باشند، چندان اختیاری ندارند. کارها با مشورت شورای ثروتمندان انجام می شود. ظاهراً مانند افغانان گرفتن انتقام در میان آنان هم رواج دارد و دیگر از ادارات قضایی شان نمی دانم. آنان از خود لقبی ندارند و لقب «خان» را از افغانان ـ برای ثروتمندان ـ گرفته اند. دارایی عمده شان دام و برده است. یک ثروتمند در کامدیش در حدود هشتصد بُز، سیصد گاو هشت خانوار برده داشت.

## يوشاک و زيورآلات

پوشاک کافران سیاهپوش عبارت است از چهار پوست بُزکه دوتا جلیقه و دوتای دیگرکُت گونهای را تشکیل میدهند. روی این پوستها موهای بلندی دارد. روپوش بازوان را نسمیپوشد وهمه با یک بند چرمی استوار میگردد. تا یک مسلمان را نکُشتهاند، سر برهنه میروند. همهٔ سر را جز قدری از فرق می تراشند و دو حلقه موی هم شاید بر روی گوشها نتراشیده بگذارند؛ امّا ریش را در حدود چهار ـ پنج اینج بلند میگذارند.

کسانی که وضع بهتری دارند و در نزدیکی افغاناناند، زیرِ جلیقه پیراهن سفیدی می پوشند و همین پیراهن در تابستان تنها لباسشان است. و زنان پیوسته پیراهن می پوشند. بزرگان پوست بز نمی پوشند، بلکه جامهٔ کتانی یا مویین به تن دارند. برخی هم نوعی پتوی سفید که در ناحیهٔ مجاور کاشغر بافته می شود می پوشند. پتو مانند شنل کوه نشینان پوشیده می شود و تا زانوها رسیده با کمربندی استوار می گردد. شلوار هم می پوشند که مانند پیراهنشان دارای گلدوزیهای سرخ و سیاه است. شلوار در قسمت پایین درزهایی دارد که نوعی ریشه را تشکیل می دهد. آنان همچنان جورابهاب بافتنی و شاید پایتابههای بافتنی می پوشند. جنگجویان پوتینهای نیمساق از پوست سفید بز به پا دارند.

جامهٔ زنان اندکی فرق دارد. زنان موها را جمع کرده بر فرق سر می بندند و روی آن کلاه کوچکی می نهند و برگردش دستارچهای می بندند. آنان همچنان زیورآلات نقرهای و مهرهای بسیاری دارند. دوشیزگان سربند قرمزی دور سر می بندند.

زنان و مردان برگوش وگردن حلقه و دستبند دارند که گاهی نقرهای، ولی بیشتر سربی و برنجی است. این زیوآلات را در مراسم سوگواری بیرون میآورند. زیورآلات مردان طی مراسم مفصل و ضیافتهای پرخرج ـ پس از رسیدن به سن بلوغ ـ زیب تن میگردد. مشخصات افتخاری در پوشاک مردان پس از این یاد میگردد.

## خانه و خوراک و سرگرمی

خانه ۱۵ از چوب ساخته شده اند و عموماً انبارهایی در هر خانه برای نگهداری پنیر، روغن، شراب و سرکه دارند. در هر خانه نبمکتی با پشتی کوتاه بر دیوار نصب است. همچنان صندلیهایی به شکل طبل که وسط آن از پایانه اش باریکتر است و میزهایی از همان نوع ولی بزرگتر دارند. کافران هم برحسب عادت و هم به لحاظ نوع لباسشان نمی توانند مانند دیگر آسیاییان بنشینند و اگر مجبور شوند که بر زمین بنشینند، پاها را مانند اروپاییان دراز میکنند. تختخوابهایشان از چوب و تسمه های محکم چرمی و صندلیها از چوبهای کنده کاری ساخته شده اند.

خوراکشان بیشتر پنیر،کره، شیر، نان وگونهای فطیر روغنی است.گوشت هم میخورند (که نیم پختهاش را دوست دارند). میوههایشان گردو، انگور، بادام و نوعی زردآلوی وحشی است. دستها را پیش از غذا میشویند وعموماً با شکر نعمت به خوردن آغاز میکنند. زن و مرد بسیار باده مینوشند. سه نوع شراب دارند: قرمز و سفید و تیره گون . نوعی هم مانند ژله و بسیار قوی است. شراب ناب و آمیخته را در پیاله های نقرهای که گرانبها ترین کالایشان است مینوشند. شراب را هنگام غذا مینوشند و مست میشوند؛ با چنین عیاشی مرد جنگ نیستند.

بسیار مهمان نوازاند. چون مسافری را بینند به استقبالش میشتابند و بارش را میگیرند و با خوشامد او را به روستا راهنمایی میکنند. مسافر باید همهٔ بزرگان روستا را دیدار کند و در هر جا با اصرار او را به خورد و نوش دعوت میکنند.

کافران وقت بسیاری برای بیکاری و استراحت دارند. اندکی هم به شکار می پردازند؛ ولی نه چندان که افغانان شکار را خوش دارند. بهترین سرگرمیشان رقص و پایکویی است. رقصشان عموماً تند است و حرکات مختلفی انجام می دهند. شانه ها را بالا میکشند؛ سرها را می لرزانند و تبرزینهای جنگیشان را به حرکت می آورند. زن و مرد در هر سن و سال به رقص می پردازند، گاهی دست در دست هم بر گرد نوازندگان حلقهای تشکیل می دهند. با هیجان و بشدت بای بر زمین می کوبند. سازشان طبل و نی است؛ ولی پایکوبان با آواز آنان را همراهی می کنند. موسیقی شان تُند ولی متنوع و بدوی است.

### نبرد با مسلمانان

یکی ازخصوصیتهای آنان نبرد مداوم با مسلمانان است که سخت از آنان اکراه دارند. حقیقتاً مسلمانان در گروههای کوچک مکرر بر قلمرو آنان حمله می آورند و برده می برند. یکی دوبار لشکرکشیهای مهتی داشته اند. نخستین جهاد بر ضد آنان سی سال پیش انجام شد. خان بدخشان اقلاً بکی از شاهزادگان کاشفر، باز (Bauz)، باجور، پادشاه گنر، و چند تن از خانان یوسفزی در این جهاد همدست شدند و تا قلب کافرستان پیش رفتند؛ اما علی رغم این پیروزی نتوانستند آن منطقه را نگهدارند و ناگزیر آنجا را ترک گفتند و تلفات سنگینی را متحمل شدند. سلاح آنان کمانی به درازای تقریباً چهار و نیم پا، با زِو چرمی و تیرهای سبک با پیکانهای تیز، که گاهی زهر آلودند؛ همچنان آش زنهای با چند تراشه از چوبی که زود آتش میگیرد. آنان همچنان آموختن کاربرد همچنان آش ششیر را از همسایگان افغان آغاز کرده اند.

### حماسهها وجنگهایشان

آنان گاهی آشکارا بر دشمنان می تازند؛ امّا بیشتر حملاتشان ناگهانی و شبیخون است و خود نیز

با غفلت از پاسبانیهای شبانه در معرض چنین حملاتی قرار میگیرند. آنان غالباً به تاختهای دور و دشوار مبادرت میکنند و چون طبیعتاً چابک و سبکند آمادگی چنین لشکرکشیهایی را دارند. آنان کمان راگشاده ـ چون عصا ـ به دست میگیرند و به کمک آن خیزهای شگفتانگیزی از این صخره به آنان صخره انجام میدهند.

ملانجیب مردان کامدیش را دید که بر ضد قبیلهٔ دیگری مارش میکردند. ثروتمندان خوبترین جامه های خویش را پوشیده؛ سربندهای سیاهی که با مُهره و صدف آراسته شده بود به سر داشتند. هر یک از این مهره ها نشانهٔ کشتن یک مسلمان بود. آنان یک سرود رزمی را می خواندند که کلمات «چیرا هی چیرا هی مهراچ» از آن دانسته می شد.

ملانجیب دریافت که چون بر دشمنی که آمادگی نداشت پیروز شدند، به صدای بلند سوت میزدند و سرودی میخواندند که در آن عبارت «اوشرو او اوشرو» را همه با هم تکرار می کردند. در چنین حالتی آنان هرکس را که بود محکوم به مرگ می ساختند؛ امّا افتخار عمده کشتن مسلمانان بود. یک جوان کافر تا به چنین کاری مبادرت نورزد از بسیاری امتیازات محروم است وعوامل مشخص و بیشماری برای برانگیختن یک جوان هست تا آنچه را در توان دارد. در این امر به کار برد. در رقصهای مذهبی جشن نومی نات Numminant هر مرد گونهای دستار بر سر دارد که برای هر مسلمانانی که کشته باشد، یک پر بر آن دستار برنشانده است. شمار زنگهای دور کمرش نیز بر همین قیاس است و کافری که مسلمانی را بکشند مردم به آنان مبارک باد می گویند و از آن پس کلاه کوچک سرخی برسر می نهند. کسانی که بیشتر این کار را کرده باشند، ستونی در برابر در خانهٔ خویش بر با میکنند که برسر می نهند. کسانی که بیشتر این کار را کرده باشند، ستونی در برابر در خانهٔ خویش بر با میکنند که در آن سوراخها است که برای هر مقتول سنجاقی برآن می نهند و برای هر مجروح حلقه ای می آویزند. با چنین تشویغی محتمل است که آنان بکوشند مسلمانان را گرفتار کنند. چنین کاری را هنگام دفاع از روستای خویش انجام می دهند. پس ضیافتی پیروزمندانه می دهند و در آن زندانی مسلمان را به مرگ محکوم میکنند یا شاید برای بیش ضیافتی پیروزمندانه می دهند و در آن زندانی مسلمان را به مرگ محکوم میکنند یا شاید برای بیش ضیافتی پیروزمندانه می دهند و در آن زندانی مسلمان را به مرگ محکوم میکنند یا شاید برای بیش ضیافتی پیروزمندانه می دهند.

## متارکه و معاهده

با این همه، گاهی با مسلمانان آشتی یا متارکه میکنند. پیمان بستنشان هم چون جنگشان عجیب است. آنان مخزی را میکشند. دلش را بیرون می آورند. نیمی را دندان میزنند و نیمی دیگر را به مسلمانان می دهند. حاضران آن را به آرامی دندان میزنند و پیمان منعقد می گردد.

با آنکه کافران در کشتار مسلمانان چنین با خشم رفتار میکنند، امّا آنان عموماً مردمانی بی آزار،

مهربان و دلسوزند(۱). عصبانی میگردند ولی زود آرام میشوند. شاد، بازیگوش، فکاهی دوست، انجمن آرا و خونگرمند. حتی با مسلمانان اگر مهمانشان باشند، مهربانند. ملانجیب باری توسط کافران ازچنگ یکی از آنان که مست بود رهاگردید و به خاطر مذهب خویش هرگز مورد تهدید و تحقیر قرار نگرفت.

#### بدخشان

بدخشان با وجود آنکه سرزمین پهناوری است، درهٔ بزرگ و واحدی را می ماند که از ولایت بلخ تا بیلوت تاغ در میان ارتفاعات واقع و به هندوکش و کوههای پامیر پیوسته است. در بخشهای نزدیک هندوکش و بیلوت تاغ کافران زندگی می کنند و در نتیجه منطقهٔ آنان در شرق وجنوب متصل به بدخشان است و آن را از افغانان و کوییسهای Cobis کاشغر جدا می سازد. در غرب، قندوز، تالقان و حصار، اُزبکانِ آزاد و در شمال قرقیزان پامیر و تاجیکانِ شغنان و درواز و واخان زندگی می کنند. این نواحی بسیار کوهستانی است و در شمال ناحیهٔ قراتگین واقع شده که اهالی آن تاجیکاند و متصل به خوقند و فرفانه است. پادشاه درواز خود را از دودمان اسکندر می داند و همسایگانش این ادعای او را می پذیرند.

رود آمو از شمال شرق بدخشان سرچشمه می گیرد. در مرز شمالی روان است و سپس بدخشان را از حصار جدا می سازد. نواجی داخل بدخشان را رود کوکچه سیراب می سازد که آن هم به آمو می ریزد. رود مهمی است و در چندین موضع بر روی آن پُلهای چوبی بسته اند؛ زیرا کمتر پایابهای قابل عبور مانند فیض آباد دارد. در آن بخش از بیلوت تاغ که در بدخشان واقع شده است، آهن، نمک و سولفور فراوان است. لاجورد نیز بسیار است. لعل بدخشان که در اشعار فارسی مکرر از آن یاد شده است، در کوههای کم ارتفاع نزدیک آمو موجود است واکنون استخراج نمی شود. جلگه و درههای بدخشان سرسبزند، ولی فراخ نیستند.

اهالی بدخشان تاجیک و معروف به بدخشی اند؛ اما د رغرب خیمه گاههای بسیاری از اُزبکان نیز هست. مرکز بدخشان فیض آباد نام دارد که شهرکی نسبتاً وسیع بر کرانهٔ کوکچه است. رئیس کنونی بدخشان سلطان محمد است که تصور می کنم مطلق العنان باشد. می گویند مالیاتش به شش لک روپیه (حدود شصت هزار پوند) می رسد و سپاهش هفت تا ده هزار نفر مسلح به تفنگهای ماشه ای اند که بدخشیان در کاربُرد این سلاح مهارت بسیاری دارند. آنان گاه به گاه مورد آزار اُزبکان تالقان قرار می گیرند و کافران بر سرحد آنشان می تازند. اما مدنی مدید است که درگیر جنگ بزرگی نشده اند. در روزگار احمد شاه، وزیرش شاه ولی خان فیض آباد راگرفت و تمام بدخشان را ظاهراً به اطاعت در

آورد؛ امّا گویا نتوانست آن را محافظت کند و باگرفتن برخی آثار عتیقه قناعت کرد. از این آثار می توان خرقه [حضرت] محمد (ص) را نام بردکه در کشورهای همسایه از ارزش فراوانی برخوردار بود؛ چنانکه در اروپا فرانسویان مجسمه ها را از ایتالیاگرفتند.

#### كاشغر

منطقهٔ قاشقار را باید از کاشفر واقع در ترکستان چین ـ در نزدیک بارکند ـ دقیقاً تشخیص دهیم. من کوشیده ام در نقشه هایمان با رسم الخط آن دو را از همدیگر تشخیص بدهم اله هرچند که در واقع به جای کاشفر، قاشقار و بر عکس به کار می رود. در پشاور چای خریدیم که می گفتند توسط کاروانها از کاشفر آورده می شود. نخست که از فاصله پرسیدیم گفتند ما به آسانی در دو هفته می توانیم به کاشفر برویم و بازگردیم؛ آما بندریج اطلاعات دقیقی به دست آوردیم و دریافتیم که نزدیکترین کاشفر سرزمینی فراخ ولی کوهستانی و کم جمعیت است که در غرب بدخشان واقع و توسط بلوت تاغ از آن جدا ساخته شده است. تبت صغیر (نُحرد تبت) در شرق، پامیر در شمال و سلسلهٔ هندوکش (که آن را از منطقهٔ یوسفزی جدا ساخته است) در جنوب آن واقع گردیده است.

کاشغر منطقه ای مرتفع و سرد است. مردمانش بیشتر در خیمه ها زندگی میکنند؛ هرچند که شهرکه ایی نیز دارد. مردمانش به ملیتی به نام کویی Cobis تعلق دارند که من از اصل و نسبشان اطلاعی ندارم. اما از نامشان بر می آید که به یک ناحیهٔ فراخ تاتارستان (تارتاری) متعلقند. اکنون مسلمان هستند و تصور میکنم در اطاعت چهار حکومت کوچک مطلقه اند. ناحیهٔ غربی چترال نام دارد که گاه به گاه مورد تهاجم بدخشان قرار گرفته است؛ هرچند که بلوت تاغ و رود کاشغر آن را در امان نگه می دارند. بر جانب یوسفزیان دروش Droosh واقع است که افغانان پنجکورا آن را تصرف کرده بودند. مستوک Mastooch شهزاده نشین دیگری است؛ اتا اطلاعات در مورد همه مخصوصاً آنها که در شمال و شرق واقع شده اند اندک است. آقای مکارتنی می نویسد که جاده ای از پنجکورا به کاشفر در امتداد دره ای و رودخانه ای به همین نام هست که با شتر می توان طی طریق کرد. این تذکار حیرتی را که از شنیدن عبور قاسم خان از کوههای همیشه پربرف هندوکش دست می داد ـ و در گزارش یوسفزیان یاد شد ـ کاهش می دهد.

١- [كاشفر را قاشقار هم تلفظ مىكنند و هر ده نام متملق به يك ناحيه است].

پیوست ۴ گزیدهٔ یادداشتهای مکارتنی ا

۱- [ در مقدمه مطالبی در تعیین چگونگی نقشه و ساختار آن دارد که اکنون فایدهای از آن متصور نیست ].

# سیمای کشور

## سلسلهٔ بزرگ و پر برف هندوکش

یافتن نام خاص سلسله کوههای بزرگ و رودخانه ها پیش از دیگر موارد برایم دشوار بود. امّا چون این سلسله را در شمال ـ غرب معمولاً با نام هندوکش می شناسند ـ هرچند که این نام متعلّق به یک قلّهٔ پربرف آن است ـ من هم از آن با همین نام یاد خواهم کرد. با اندک توضیحی هر بخش این سلسله را از شمال کشمیر تا خود کوه، با فاصلهای در حدود چهارصدوچهل میل جغرافیایی به همین نام میشناسند. این سلسله در این فاصله جهت شرقی و غربی دارد و ظاهراً در عرض البلد سی و پنج درجه ـ از سی و چهار درجه و سی دقیقه تا سی و پنج درجه ـ انحراف می یابد. چنین می نماید كه ارتفاع سلسله از اين قله به غرب كاهش مى يابد و سلسلهٔ پربرف در همين نقطه يا غرب آن تمام می شود؛ زیرا در راههای قندهار ـ بلخ به فاصلهٔ پنجاه میلی غرب ظاهراً هیچ کس از این کوههای پر برف نمیگذرد؛ بلکه در همین عرض البلد از کوههایی که چهار ماه برف بر آن نشسته است میگذرند. بیگمان این ادامهٔ همان سلسله است؛ اما ظاهراً ارتفاع کوهها به سوی غرب تا هوات ـ و باگسیختگی کوتاهی در پیرامون هرات ـ حتی تا مشهد رو به کاهش مینهد. این کوهها به سوی شمال نمی روند وگرنه راه فیض آباد ـ بلخ ـ هرات می بایست آنها را قطع می کرد و اگر به سوی جنوب مى رفتند، مى بايست راه كابل قندهار آنها را قطع مى كرد. اين است كه من انتهاى سلسلة پُربرف را در حدود نقطهٔ یاد شده میدانم؛ امّا سلسلهٔ کوچکی در همان جهت امتداد مییابدکه هم می توان آن را متعلق به خمین سلسله دانست وهم ندانست. من به کمک ابزارهای موقعیت یاب، زاویه سنج و طول یاب Theodolite, cross -bearings فاصلهٔ چند قلّهٔ مهم سلسله را از یکصد میلی گرفتم. عرض البلد برخي قُلَّه ها يک درجه و سي دقيقه و ارتفاع عمودي آنها ٢٠٤٩٣ پا بود. البته در چنان فاصلهٔ بعید و زاویهٔ کوچک این محاسبه را نمی توان دقیق دانست؛ زیرا کوچکترین دگرگونی در کاربرد صحیح این ابزار اختلاف عمده ای در محاسبه به وجود می آورد؛ امّا تا حدّی می توان به درستی آن مطمئن بود که من به کمک زاویه یاب (Sextant) عرض البلد آفتاب را دو دقیقه و فاصلهٔ مربوط را در خط قاعده چهل و پنج میل یافتم که زاویهٔ مناسبی، است.

همهٔ رودخانه هایی که از کشمیر تا هندوکش از شمال این سلسله سرچشمه میگیرند؛ به سوی شماُل ـ غرب روانند؛ بجز رودخانه های سند و کامه که سلسله های مرتفع دیگر آن دو را در مسیر جنوبی روان ساخته اند؛ و همهٔ رودخانه هایی که از جنوب آنها سرچشمه میگیرند به جنوب روانند. این دالیایی قوی بر ثبوت ارتفاع بسیار این سلسله است. در ماه ژوئن که گرمای پشاور به ۱۱۲ و ۱۱۳ در بخهٔ فارنهایت می رسید. این سلسله را برف کاملاً سفید می داشت و گرما در جنوب، در ملتان که درای عرض البلد سی درجه و چهارده دقیقه و سی ثانیه است، به بیست و شش درجه و چهار دقیقه می رسید.

سلسلهٔ بزرگ از نقطهای در شمال شرق کشمیر که از آنجا بررسی را آغاز کردم، در امتداد سرنج شنمه های رودخانه های پنجاب به سوی جنوب شرق کشیده شده است. از شمال کوت کانگرا، بیلاس پور وسرینگر میگذرد و مدخل رودهای جمنا و گنگا را ـ پس از آنکه مسیر آنها به جنوب امتداد می بابد ـ قطع میکند. قلّل این سلسله گیاهی ندارد، امّا دامنهٔ کوهها جنگ است. قلّه ها منکسر و برخی بسیار بلند و خوشنما است. افسوس که هنگام خروج ما از پشاور این قلّه ها را نمی دیدیم و گرنه می توانستیم از سرینگر تا جلال آباد انحنای واقعی آنها را به کمک دستگاه موقعیت باب و کرده می توانستیم از سرینگر تا جلال آباد انحنای واقعی آنها را به کمک دستگاه موقعیت باب و کرده که کنیم.

#### سلسلة يامير

هرچند که این سلسله به بلندی هندوکش نمی رسد، امّا چنین می نماید که سطح قاعدهٔ آن بسیار بلند تر است. زیرا راه هندوکش به طرف شمال بسیار رو به بالا است و برای ثبوت این ادعا کافی است یاد آوری شود که همهٔ رودخانه هایی که از این سلسله سرچشمه میگیرند، تا رسیدن به سطح مرتفع هندوکش در مسیر جنوب روانند و پس از پیوستن به آمو مسیر غرب و شمال دغرب را می پیمایند.

رود آمو در شمال ـ شرق بلخ، در حضرتِ امام، یک درجه در شمال کوهها به سطح مر نفع هندوکش میرسد، که معلوم میشود مسیر شمالی کوهها پایان می یابد و می توان این ناحیه را

سیمای کشور

پایین ترین بخش میان دو سلسله کوه دانست؛ امّا چون رودهایی که از پامیر سرچشمه می گیرند، دو تا سه درجه مسیر جنوب را می پیمایند و رودخانه های برخاسته از هندوکش هم با همان سرعت یک تا یک و نیم درجه در همان مسیر روانند؛ تصور می کنم دلیل دیگری است برای اثبات اینکه سطح پامیر بسیار مرتفع تر از سطح هندوکش است. امّا چون عبور از کوههایی که در شمال این سطح مرتفع از غرب ـ شمال ـ غرب به شرق ـ جنوب ـ شرق امتداد دارند (چنانکه از راههایی که این کوهها را در چندین نقطه قطع می کنند، معلوم می شود) تنها یک روز و عبور از هندوکش دو روز را سطح مرتفع باشد. این سلسله هم با آنکه مانند هندوکش متأسفانه در بخشهای مختلف نام خاصی ندارد، امّا از راههایی که سلسله مرتفعی را که بیشتر سال پوشیده از برف است وگذشتن از آن یک ندارد، امّا از راههایی که سلسله مرتفعی را که بیشتر سال پوشیده از برف است وگذشتن از آن یک از آق سو در جنوب شرق خبند تا نزدیک یه یا لداک (یا لداخ) Luddack یک سلسله است و از تقسف در جنوب شرق خبند تا نزدیک یه یا لداک (یا لداخ) Luddack یک سلسله است و صورت متوازی قطع میکنند و میگویند کوهها در همان جهت امتداد دارند از این قرارند: راه درواز در کنار آمو تا خوقند؛ دو راه از پشاور تا یارکند راه یارکند تا کشمیر از طریق یه یا لداخ که درواز در کنار آمو تا خوقند؛ دو راه از پشاور تا یارکند، راه یارکند تا کشمیر از طریق یه یا لداخ که درواز در کنار آمو تا خوقند؛ دو راه از پشاور تا یارکند راه یارکند تا کشمیر از طریق یه یا لداخ که درواز در کنار آمو تا خوقند؛ دو راه از پشاور تا یارکند راه یارکند دارکند تا کشمیر در در در می در میان دو راه از پشاور تا یارکند را تشکیل می دهد.

## سلسله كوه بدخشان

این سلسله در میان سلسله های پامیر و هندوکش از شمال شمال شرق به جنوب جنوب عنوب عنوب عنداد دارد و رودخانه های آمو و کامه ( یا کامگار) را از یکدیگر جدا می سازد و مانع از رسیدن رود کامه. به آمو می گردد. این سلسله از کوههای مرتفع و پر برف پشتی خور ـ سرچشمهٔ آمو ـ در مسیر رود کامه بر جانب راست امتداد دارد ( که مرز شرقی بدخشان را می سازد) و همچنان به سوی جنوب جنوب ـ غرب، از کافرستان گذشته، به سلسلهٔ هندوکش در شمال جلال آباد، به جادهٔ پشاور کابل می رسد و اگر وادی میان مفیدکوه ـ در جنوب غرب جلال آباد ـ و سلسلهٔ هندوکش در شمال نمی بود، شاید هر دو یک سلسله شمرده می شدند که سلسلهٔ هندوکش را در زاویهٔ راست قبطع می کردند؛ امّا با فاصلهٔ دوازده تا چهارده کاس (هیجده تا بیست و یک میل) هم می توان و هم نمی توان آن دو را یک سلسله شمرد. در گزارش سلسلهٔ سلیمان که در جنوب، سفیدکوه و در زاویهٔ نمی توان آن دو را یک سلسله شمرد. در گزارش سلسلهٔ سلیمان که در جنوب، سفیدکوه و در زاویهٔ راست، کوههای تیرا به آن می پیوندند، حداگانه از آن یاد خواهم کرد. سلسله کوه بدخشان از هر

جهت دارای اهمیت و بخش بزرگی از سال پر برف است. کوه پشتی خور تمام سال پوشیده از برف با عمق چهل نیزه گزارش شده است و رود آمو از زیر این برفها سرچشمه میگیرد. این سلسله کوه دارای معادن با ارزش نقره، لاجبورد، آهن و انتیمونی (سنگ شرمه) است. معادن لمل در فاصلهای از سلسله و نزدیکتر به رود آمو واقع گردیده است. چندین رود از این سلسله سرچشمه گرفته و به آمو وکامه می پیوندند . در جادههای کرانهٔ چپ آمو، در هر روز مسافر از دو تا سه رودخانه میگذرد که از این سلسله روانند و پهنای آنها به سی تا چهل گز می رسد. ژرفای برخی تا زانو و بعضی تا کمر است. تمام مناطق میان پامیر و هندوکش ظاهرآ مجموعهای از کوهها است. اتا پیگیری برخی از مسلسههای مهم که سلسلههای کوچکتری زاویههای راست آنها برخاسته، این مجموعها و درههای تنگ را تشکیل می دهند، آسان است. این کوهها جنگلهای بسیاری دارد و دامنه هایشان بر انواع درختان میوه است. منطقهٔ جنوب سلسله هندوکش نیز تا شصت هفتاد میلی کاملاً مجموعهای از کوهها است و درههایی با پهنای یک تیررس تا دو و سه میل؛ حاصلخیز و دارای مجموعهای از کوهها به سوی جنوب کاهش میبابد و در وادی پشاور بسیار کوچک می شوند چنان که ارتفاع این کوهها به سوی جنوب کاهش میبابد و در وادی پشاور بسیار کوچک می شوند چنان که ارتفاع آنها از هفتصد تا هشتصد پا بیشتر نست.

## سلسله كوه تيرا يا خيبر

این سلسله پایین تر از قلعهٔ آتک از کرانهٔ راست رود سند و روبه روی قلعه آغاز شده و در مسیر غربی امتداد یافته و در جنوب سفیدکوه به سلسله کوه سلیمان می پیوندد و وادیهای کوهات و پشاور را از هم جدا می سازد. ارتفاع سلسله با پیوستن به سلیمان و سفید کوه افزایش می بابد. کوههایی در شمال و جنوب از این سلسله کوه منشعب شده، در شمال میان این سلسله و هندوکش جادهٔ بزرگ پشاور ـ کابل را (در زاویه های راست) قطع می کنند و مرز غربی وادی های پشاور و جموده را می سازند و از این نقطه با پیمودن مسیر غربی بلندی آنها افزایش می بابد و از پشاور می توان چهار سلسلهٔ مشخص ـ یکی بلند تر از دیگر ـ را دید. از این رو سلسلهٔ پیشگفته را می توان بسیار مرتفع تر دانست و اختلاف آب و هوا نیز در واقع مؤید این موضوع است. زیرا دو یا سه منزل دور تر از پشاور دانست و اختلاف آب و هوا نیز در حالی که گرمای پشاور توانفرسا است. کوههای تیرا و خیبر را جنگهای زیتون پوشانیده ولی، دشوارگذار است و راههای معدودی برای عبور سواران وجود دارد. بخش غربی این کوهها آهن بسیار خوبی دارد.

سیمای کشور

شنیده ام که کوههای نمک قراباغ تا پیوندگاه این سلسله با سلیمان فرا می پیچد.

#### سلسله كوه سليمان

این سلسلهٔ بزرگ و گسترده، تقریباً به شمال و جنوب امتداد یافته است. می توان گفت که از سفیدکوه آغاز شده و تا رسیدن به کوههای تیرا در شمال پیوار مسیر جنوبی را می پیماید. پس در مسیر جنوب \_ جنوب شرق از کانیگرم گذشته به تخت سلیمان می رسد که از آن نقطه ار تفاعش به مقدار معتنابهی کاهش می یابد؛ چنانکه در پایان ژانویه برفی در جنوب این نقطه نمی ماند. تخت سلیمان، از دیرهٔ اسماعیل خان \_ به فاصلهٔ شصت میل \_ دارای عرض البلد یک درجه و سی دقیقه است که ارتفاع عمودی دوازده هزار و هشتصد و سی و یک پا را نشان می دهد. از این نقطه کوهها مسیر جنوبی را به سوی عرض البلد ملتان می پیمایند و از جنوب غرب ملتان دیده نمی شوند. از جاده ها چنین معلوم می شود که سلسله در این نقطه، از رودخانه پیچش ژرفی دارد واز شکاربور به نظر نمی رسد. امّا از راههای پایان رود سند به منطقه تالپوری چنین می نماید که این سلسله دوباره به سوی رودخانه می پیچد و در تمام طول راه تُنه به فاصلهٔ بیست تا سی کاس در سمت راست جاده قرارگرفته است. امّا وخون مطالعهٔ راههای جنوب شکاربور مقدور نبود نتوانستم موقعیت دقیق آنها را تعیین کنم. امّا اطلاعات گزارشگران یک فاصلهٔ ده کاسی یا بیشتر را تخمین می زنند. شمال این را تعیین کنم. امّا اطلاعات گزارشگران یک فاصلهٔ ده کاسی یا بیشتر را تخمین می زنند. شمال این کوهها را درختان زیتون پوشانیده اند. کوهها سراشیب و دشوارگذارند. در حدود کانیگرم در این کوهها را درختان زیتون پوشانیده اند. کوهها سراشیب و دشوارگذارند. در حدود کانیگرم در این کوهها مادن آهن بسیار مرغوبی است که از آن شمشیرهای خوبی می سازند.

ازاین سلسله چندین شاخهٔ کوچکتر موازی با سلسلهٔ تیرا شرقاً به سوی رود صند امتداد می یابند. نخستین شاخه در جنوب کوههای تیرا، سلسلهٔ نمک است که رود سند را در قره باغ قطع کرده بر کرانهٔ جیلم به سوی جلال پور امتداد می یابد. این سلسله از همه کوههای پیش گفته کو تاهتر امّا راههایی که از آن می گذرد، صعب العبور است.

تمام منطقهٔ واقع در میان این سلسله و سلسلهٔ تیرا را کوههایی در برگرفته اند که درههای معدود سرسبز و حاصلخیزی را تشکیل دادهاند. جهت عمومی سلسلههای پایین از هشتاد درجهٔ شمال غرب تا هشتاد درجهٔ جنوب شرق است. دیگر سلسلهها دارای مسیر شمالی و جنوبیاند و این سلسله را نزدیک رود سند قطع میکنند و دارای شیب تند و ناهموار و در بلندی برابر کوههای نمکاند. نمکی که از این ناحیه به دست می آید مانند بلور شفاف است و چنان سخت است که برای استفاده آن را به صورت قطعات می تراشند. مقادیری از آن از قرهباغ به سند و کشمیر فرستاده

میشود.

سلسلهٔ دیگر از کوههای سلیمان از شمال کانیگرم در جهت شرق ـ جنوب ـ شرق تاپونیاله امتداد می یابد و از سلسلهٔ نمک کوچکتر است و شاید هشتصد تا نهصد پا ارتفاع داشته باشد. راههای داخل آن اندک و دشوارگذار است. بخش نزدیک پونیاله برهنه است و شنی می نماید. بخش جنوبی عمودی است و اگر صخرهها را محکم بگیری شاید پارهسنگها جدا شوند و تا حدی خطرناک است.

## کوههایی که از سلسلهٔ سلیمان شرقاً به سوی رود سند امتداد می یابند

دو رشتهٔ جداگانهٔ کوهها موازی با سلسلهٔ بزرگ که در شرق آنها واقع شده است به فاصلهٔ ده تا دوازده کاس از کرانهٔ راست رودسند، در برخی نواحی، امتداد یافته است. کوههای نزدیک رودخانه ظاهراً ترکیب شنی دارند و همچون کوههای پونیاله کاملاً برهنهاند. ولی درههای میان این کوهها آباد و مسکن قبایل شیرانی، استوریانی و بابر است که به غارت مسافران می پردازند و در نتیجه راههای معدودی از طریق آن درهها به سوی غرب وجود دارد.

سلسلهٔ کم ارتفاع دوم که تقریباً در میان سلسلهٔ بزرگ و کوچک واقع شده ظاهراً دارای جنگلهای خوب، وبیشتر درخنان زیتون است. این رشته های کم ارتفاع سلسلهٔ بزرگ را در همهٔ گردشهای آن همراهی میکنند. میانگین فاصلهٔ رشتهٔ بزرگ از رود سند، با ابزار طول یاب، از نقاط مختلف، شصت میل نشان داده شده است. شنیده ام که دره های پهناوری دارد و چشمه هایی که از کوهها رواند، زمینهای زراعتی را آبیاری میکنند.

## كوههايي كه از سلسلة سليمان، غرباً امتداد يافتهاند

تمام جانب غربی این سلسله از جادهٔ بزرگ پشاور کابل و پایین تر تا عرض البلد کلات نصیرخان یک مجموعهٔ کامل کوهها است که در بسیاری از مواضع از دونیم تا سه درجهٔ عرض البلد امتداد یافته است. مهمتر از همه کوههای بخش شمال است که از داخل منطقهٔ وزیری و سلیمان خیل تا غزنی و به سمت جنوب تاگذرگاه غولیری ادامه می یابد. از این نقطه ظاهراً ارتفاع آن کاهش یافته و مسیر جنوبی را تا منطقهٔ کاکر می پیماید و بازهم ارتفاع معتنابهی دارد و دارای چندین کوتل مهم بر جانب جنوبی می باشد. امّا پیگیری سلسلهٔ منظمی [از این نقطه] ناممکن است. کوههایی که از داخل منطقه کاکر می گذرد و تا جادهٔ قندهار - شکاربور و غرب آن شهر می رسد و پس از آن بیابان بزرگ منطقه کاکر می گذرد و تا جادهٔ قندهار - شکاربور و غرب آن شهر می رسد و پس از آن بیابان بزرگ آغاز می گردد. ارتفاع کوههایی که از شمال غزنی تا نزدیک قندهار امتداد دارند، به سوی غرب

کاهش می یابد و از شهر صفا به جنوب می پیچند و به کوههای [منطقهٔ] کاکر، برجانب چپ، می پیوندند و در مسیر جادهٔ قندهار ـکلات نصیرخان امتذاه می یابند؛ ولی در نزدیک جاده ارتفاع کمی دارند.

من آنها را جداگانه شرح می دهم و هرچند می توان گفت به کوههای غرب کابل و هزاره جات می پیوندند (زیرا تنهاجلگهٔ میدان و درهٔ تنگی در امتداد جادهٔ قندهار و فزه آنها را جدا میسازد)، امًا جون کوهها در شمال و جنوب ـ جنانکه از جاده دیده می شوند ـ کوچک می گردند باید آنها را جدا از هم شمرد؛ زیرا در تمام این جاده گذرگاه کوهستانی وجود ندارد. در این صورت از کوههای هزاره آغاز میکنم اما نخست یادی از سطح مرتفع غزنه خواهم نمود، که ظاهراً به کوههای تیرا پیوسته وکوههای سلیمان را تقریباً در یک زاویهٔ راست قطع میکند. میگویند غزنی از کابل سردتر است؛ هرچند از کوههای بلند در پیرامون شهر اثری نیست؛ امّا پیدا است که سطح غزنی از کابل بلندتر است زیرا رود باریکی از آن از طریق میدان و لوگر به رودهای کابل و پنجشیر می ریزد. رود ترنک از غرب جنوب مغرب غزنی سرچشمه گرفته مسیرغرب و جنوب غرب را می پیماید. رود کورم از شرق غزنی جاری شده، به سوی شرق و جنوب ـ شرق و سپس جنوب تا رود سند روان است. رود گومل از جنوب شرق غزنی روان شده و به سوی جنوب ـ شرق می رود. همچنین معلوم می شود که همهٔ رودهایی که از پیرامون غزنی سرچشمه می گیرند، مستقیماً از آنجا سرازیر می گردند که این دلیل عمدهٔ بلندتر بودن سطح فزنه است. چنین مینماید که سطح مرتفع فزنی از غرب لوگر می پیچد و به کوههای تیرا و سفیدکوه می پیوندد. همچنین معلوم می شود که پس از پیمودن درهای که در آن جادهٔ کابل ـ قندهار تا شمال ـ غرب غزنی امتداد دارد نیز سطح مرتفعی دیده می شود که تا کوهی در شمال ـ غرب و غرب کابل امتداد دارد. از همه گزارشها چنین بر می آید که تمام ناحیهٔ سمت راست جادهٔ کابل ـ هرات در غرب و تا سلسلهٔ هندوکش در شمال با فاصلهٔ سیصد و شصت میل در غرب و از دو تا سه درجهٔ شمال و جنوب کاملاً مجموعه ای از کوهها است که عموماً بسیار بلند و عبور سواران در بسیاری از مواضع دشوار است. کوهها به خوبی جنگلی اند و چندین چشمه از آنها جاری است. معدودی درههای حاصلخیز در این ناحیه دیده می شود که مقادیری از میوههای گوناگون در آنها به دست میآید.

## کوهستان ، شمال رودگابل

همهٔ این منطقه [یعنی کوهستان کابل] از فوربند در امتداد رود پنجشیر، که بیشتر آب منطقه را

تأمین کرده و رود کابل به آن می پیوندد، و امتداد مجموع هر دو رود، که سلسلهٔ هندوکش در شمال آن واقع شده، تا جلگهٔ پشاور یک مجموعهٔ کامل کوهها است، که از رود کابل به سوی سلسلهٔ پیش گفته ارتفاع آنها رو به افزایش است. کوهها بلند و ناهموارند و چنین می نماید که جنگلهای فراوانی داشته باشند و هوای منطقه سرد است. از این کوهها چشمه ها و نهرهای بسیاری سرازیر می شوند که به مجموعهٔ رودها پیوسته و در روستای کامه، رودخانهٔ کامه را تشکیل می دهند. در منطقه چند درهٔ باریک است که تاجیکان در آنها مأوا دارند. برخی از این دره ها حاصلخیزند و میوه هایی چون باریک است که تاجیکان در آنها به دست می آیند و معلوم نیست که منطقه برای پرورش اسب مساعد باشد.

### کوههای شرق رودسند

از سلسله كوه نمك در قرهباغ تا جلال آباد بركرانه جيلم، در جهت شمال مخصوصاً شمال جاده آتک به شهرک جیلم، به فاصلهٔ هفت کاس از روتاسگر در کرانهٔ چپ رودخانه ـ یک منطقهٔ کوهستانی است که در مجموعه های انبوه تا کشمیر امتداد داشته و ارتفاع آنها رو به شمال افزایش می یابد. از این مجموعه های صعب العبور نمی توان به راه راست تا کشمیر رفت و باید راه غیر مستقیم صالح کی سرای را گرفت که به جادهٔ بزرگ اتک کشمیر می پیوندد. همین جاده هم ـ بویژه در نزدیکی کشمیر بسیار دشوارگذار است و در میان صخرههای راست ایستاده، تنهایک سوار میگنجد. چندین سلسلهٔ کوچک ولی پرنشیب و فراز با گذرگاههای صعبالعبور از این ناحیه در مسير جنوب غرب تا دو آب امتداد دارند که برخی به سلسلهٔ نمک میپیوندند. ما این سلسله ها و چگونگی عبور از آنها را دیدیم. از نخستین سلسله پس از آنک گذشتیم که از آن سه و یک چهارم میل به جنوب ـ شرق و از کلاکی سرای سی میل فاصله دارد و د رآن جادهٔ خوبی به دستور شاه جهان کشیده و سنگفرش شده است که بخش بزرگتر آن هنوز هم وضع خوبی دارد. این سلسله کمارتفاع ولی پر صخره و پُر فراز و نشیب است و امتداد آن از هفتاد و پنج درجهٔ شمال ـ شرق تا هشتاد درجهٔ جنوب ـ شرق است و این ظاهراً پایین ترین نقطه است. ارتفاع کوهها رو به شرق و شمال افزایش می یابد و کوهها پرشیب و فراز به نظر می آیند. این کوهها در جنوب حسن ابدال به سلسلهٔ دوم می پیوندند واز آنجا در مسیر غربی به سوی نیلاب امتداد می یابند و جنگلهایی بوتهای و کوتاه آنها را پوشیدهاند. من به کوههای شرق گذرگاه فرا رفتم که آسان ترین و در عین حال بسیار پرصخره و دشوارگذر بود. منطقهٔ میان این سلسله ها همه بسیار ناهموار، با زمینهای بلند، در بسیاری از نقاط

توسط مسیلها، جنگلها و دره های ژرف قطع شده است. خاک بسیاری از بخشها شنی و سنگهای رها شده از کوهها بر روی زمین است. جلگه های حاصلخیزی هم دارد که غلّهٔ فراوانی د رآنها به دست می آید؛ ولی همین جلگه ها نیز توسط سیلاییهایی که از کوهها سرازیر می شوند، در چندین موضع قطع شده اند.

دومین سلسله - نیلا - در بیست و پنج میلی شمالی شمال غرب جلالپورگات (پایاب جلالپور) - بر کرانهٔ جیلم - است. راهش صعب العبور و پس از پنج میل در امتداد مسیر سیل می پیچد و در اطراف صخره های عمودی برپا ایستاده اند. در جنوب جاده - تقریباً در نیمهٔ راه - قلعه ای است که اتوم بینگ ساخته و از بازرگانان عوارض می گیرد. راهی استوار و حفاظت آن آسان است و شنیدم که بهتر از راه پادشاهی است که روتاس گر را مستقیماً به راولپندی وصل می کند. چهارده میل به جنوب شرق این گذرگاه از بخش جنوب غربی کوههای تیلاکه تما روتاس گر امتداد دارد گذشتیم. راه پیرامون این ناحیه بر، بستر ناهموار مسیل و زمین شکسته - بر کرانهٔ راست - می گذرد که به فاصلهٔ شش - هفت میل تا سلسلهٔ نمک امتداد دارد.

پس ازگذشتن از کوههای تیلا مجموعهٔ کمارتفاع و انبوهی از کوهها - همتراز سلسلهٔ نمک آغاز شده و تا کرانه های جیلم امتداد یافته، کرانه ها را به فاصلهٔ یک و نیم میل بر جانب چپ جاده همراهی میکند. یک میل بالاتر از جلالپورگات، سلسلهٔ نمک در پیچشی با یکی از این مجموعه ها یکجا می گردد و جاده در درهٔ میان آنها، در کرانهٔ ناهموار و شیبدار پایاب امتداد یافته و مجموعهٔ دیگر بستر مسیلی را تشکیل می دهد که آب را از درهای که پیشتر - یاد کردیم بیرون می برد.

همهٔ این سلسه ها در شمال ـ شرق به مجموعه های انبوه کوهها می پیوندند و هیچ یک از آنها رود جیلم را در پایین شهرک جیلم قطع نمی کند. امّا مجموعه های انبوه، آن را در اینجا قطع می کنند و از بیمبر، جمبو، نورپور و پایین تر از جنوبِ بلاسپور گذشته رود جمنا را در فیض آباد و رود گنگا را در هردوار قطع می کند، و مسیر کُلّی از جیلم هرچه بیشتر به جنوب ـ شرق نزدیک است. ارتفاع کوهها بتدریج تا سلسلهٔ پریرف شمال افزایش می یابد و سلسله های منظم و متوازی را تشکیل می دهند؛ اما در واقع همان مجموعه های انبوه و کوتاهند که ارتفاعشان به سوی شمال ـ شرق افزایش می یابد.

# سطح مرتفع خُرد تبت و کوههای شمال ـ غرب تا یارکند

چنین معلوم می شود که پس از پنج روز مسافرت به شمال ـ شرق کشمیر، راه، آشکارا رو به بالا

میرود و این سربالایی تا سه چهار روز بسیار زیاد است و پس از آن تا یه (یا یه) کم می شود. سربالایی تا سلسلهٔ بزرگی که تبت را از یارکند جدا می سازد، نیز ادامه دارد واین حالت از رودی که از این موضع می آید پیدا است. این سلسله را پیشتر شرح داده ام! که از چند نقطهٔ دورافتاده می گذرد و در برابر سلسلهٔ پامیر قرار می گیرد. راه یه در امتداد این سلسله تا یارکند (یارقند) دوازده روز را در بر می گیرد و از له تا رودی که پیشتر یاد شد پانزده روز راه است و سرچشمهٔ آن باید جای دور تری باشد. منطقهٔ جانب چپ نیز کوهستانی بود ولی به دلیل اینکه کاملاً دور و متروکه بود، چندان اطلاعی در باب آن به دست نیامد. از راه دیرکه غربی مشرقی است واز جنوب منطقه می گذرد چنین بیداست که تمام جاده بسیار کوهستانی است و تصور می شود که دیگر بخشهای منطقه هم چنین باشد.

#### رودخانهها

اکنون به گزارش از رودخانه ها می پردازم و هریک از کوههایی که نامش از گزارش بالا حذف گردیده است در گزارشهای جداگانهٔ هر منطقه یاد خواهد شد.

### آمو

رود آمو را از سرچشمهٔ آن در منطقهٔ درواز بیشتر به نام پنج یاد میکنند و از ارتفاعات پامیر سرچشمه میگیرد. از درهٔ باریکی به پهنای دویست با سیصدگز در واخان - مرزِ جنوبی پامیر جاری میشود. این دره راکوههای پر برف و بلند پشتی خور، از جنوب و شرق و غرب بسته اند. رود از زیر یخها میآید که میگویند دست کم چهل نیزه ژرفا دارد. چشمه را از بزرگی توده های یخ نمی توان دید؛ امّا بی گمان چشمه ها وجود دارند؛ زیرا در هیچ یک از سه جانبی که یاد کردیم آب روان یا شکافی دیده نمی شود تا فرض کنیم که آب از فاصلهٔ دور تری میآید. من چنین نتیجه میگیرم که این جا شرِ رود آمواست. و هرچند آبهای دیگری هستند که از جاهای دور تر میآیند ولی به هر روی این بزرگ ترین قطعهٔ آب است. رود در این درهٔ باریک پنج کاس رو به شمال می رود. در چهار کاسی بیست گز پهنا دارد و ژرفای آن تا سینه است.

پس از خروج از دره و پیوستن چشمه های دیگری از همان کوه پنجاه گز پهنا دارد و ژرفای آن تاکمر است. شِبَر یا آدم کش در این نقطه به آن می پیوندد و پنج کاس بالاتر از محل اتصال ژرفایش تاکمر است و شصت گز پهنا دارد و رود پنج یا آمو به فاصلهٔ پنج کاس از سرچشمه با آن برابر است و بیست کاس روان است تا به شبر می پیوندد، که بایست عمق معتنابهی داشته باشد، بخصوص که سیمای کشور

هفت یا هشت رود که ژرفای آنها از زانو تا کمر است و ده تا سی گز پهنا دارند، در این فاصله از کرانه چپ به آن می پیوندند. فکر می کنم د رمحل اتصال بسیار بزرگتر از شِبَر است و پیدا است که رود آمو از سرچشمه تا فاصلهٔ معتنابهی به نام پنج یاد می شود. دو تن که محل را دیده اند همچنین گزارشهایی داده اند و چندین تن که ندیده اند، شنیده اند که از درهٔ واخان یا کوه بُلند و پُر برفِ بُشتی خور سرچشمه می گیرد. راه هایی را می شناسم که از شرق و غرب این نقطه به یارکند رفته اند و اگر سرچشمهٔ رود به جای دور تری می بود یکی از این راهها می بایست از آن می گذشت، ولی نگذشته است.

جادهٔ چپ یا غرب به فاصلهٔ پنج کاس از قلعهٔ شاه جهان، از رودشیر میگذرد و این تنها رود مهمی است که در محل اتصال دو جاده از آن می گذرند. راه سمت راست یا شرق، در حدود چهل کاس برجانب راست از پشتی خور گذشته آن را بر جانب چپ میگذارد و چنین می نماید که جاده در امتداد رود کاشغر یا کامه به این نقطه می رسد و تا پیوستن به جادهٔ غربی که پشتی خور بر جانب چپ آن قرار می گیرد، تنها جویباران کوچکی آن را قطع میکنند و اگر رود پنج سرچشمهٔ دور تری می داشت، می بایست این جاده را قطع کند.

از سرچشمه میگذرم و رود را در مسیر جنوب ـ جنوب ـ غرب تا صدوبیست میل پی میگیرم تا به سلسله کوهی می رسد که از غرب ـ شمال ـ غرب به شرق ـ جنوب ـ شرق امتداد دارد. از این نقطه در مسیر غرب ـ شمال ـ غرب به شرق ـ جنوب ـ شرق امتداد دارد. از این نقطه در مسیر غرب ـ شمال ـ غرب در امتداد سمت شمال این سلسله از مناطق شفنان، درواز و قراتگین میگذرد و راهی در دل سلسله کوه می یابد و در میان سلسله کوه به سوی جنوب روان می شود؛ پس مسیر جنوبی را تا سطح مرتفعی که هندوکش را به حضرت امام ادامه می دهد. بدین گونه بیش از سیصد میل در میان کوهها روان است و نهرهای بیشماری به آن می پیوندند. مسافران کرانهٔ چپ رودخانه روزانه از دو تا چهار نهر ـ با پهنای ده تا سی گز و ژرفای زانو تا کمر ـ می گذرند. در کنار اینها دو رودخانهٔ بسیار مهم شرخاب و قراتگین و رود کوکچه یا بدخشان را نیز باید نام بُرد. متأسفانه از درواز در کرانهٔ چپ آن راهی به قلعهٔ شاه جهان نیافتم تا نهرهایی را که در این فاصله از شمال به رود می پیوندند، بشناسم. این نهرها باید مهمتر از نهرهای جنوب یا نهرهای سلسلهٔ مرتفع بدخشان باشند؛ زیرا سطح مرتفع پامیر که از آن رودهای بزرگی از غرب به شرق رواند، در شمال این منطقه واقع شده است. تصور می کنم چندین نهر دیگر به آن بیوندد؛ ولی چون اطلاعی از آنها ندارم، توضیعی نمی توانم داد.

مسیر آمو از حضرت امام به سوی غرب - شمال - غرب است. در شمال تا دویست و پنجاه میل به سوی بخارا روان است. گویا سطح مرتفع هندوکش که تا فاصلهٔ معتنابهی در شمال سلسله امتداد دارد، آن را در این مسیر روان ساخته است. پس به زمین هموار و شنزاری که بهتر از بیابان است روان می شود. از این نقطه راهی را در امتداد ساحل رود به اورگنج سراغ دارم که چهار صد میل است و دست کم سیصد میل در بیابان می گذرد و معدودی اسب پروران در امتداد کرانهٔ رود، در مواضع مختلف اهالی این منطقه را تشکیل می دهند. گویا کرانهٔ چپ، بیشتر جنگلی است و مسافران هربار باید توشهٔ هشت تاده روزهٔ خویش را با خود یکباره بردارند. در اورگنج، مُخیر من مسافران هربار باید توشهٔ هشت تاده روزهٔ خویش را با خود یکباره بردارند. در اورگنج، مُخیر من پس از آنکه از روی رود یخ بسته گذشت، کرانه های آمو را پشت سر نهاد.

اورگنج بر بستر شاخهٔ رود آمو، به فاصله هشت کاس از کانال اصلی واقع شده است. مُخبرِ من از این نقطه راه شمال ـ شمال غرب را پیمود و از شهرکهای تُربت، سوگر و لعل گان Lulughan این نقطه راه شمال ـ شمال غرب را پیمود و از شهرکهای تُربت، سوگر و لعل گان آمو است، گذشت و به شهر خیوه رفت که بر کرانهٔ رودخانهٔ بزرگ نیلم Neelum که تقریباً به فراخی آمو است، قسرار دارد. ایسن رودخانه پس از چسند روز راه به دریاچهٔ بزرگی ـ که مین آن را دریباچهٔ آرال (اصل: Arab) می دانم ـ می ریزد. شنیده ام که آمو نیز به این دریاچه می ریزد؛ اما اطلاعات من در این مورد اندک است. راهی را در امتداد آمو سراغ دارم که چون مطلعی را نمی شناسم که آن را تأیید کند واز راههای دیگری که آن را قطع کند و بتوان جهت آن را تعیین کرد، اطلاعی ندارم، به شرح آن نمی پردازم.

آمو را از سرچشمهٔ آن تا اورگنج جدید، نهصدو پنجاه میل پی گرفتم. اکنون به شرح رودخانه های اصلی که به آمو می ریزند، می پردازم:

### ثيبر

نخست، شبر یا آدم گش است. این رود پنج کاس بالاتر از محل التقای آن با رود آمو پیگیری نشده است. در آن نقطه شصت گز پهنا داشت وعمق آن تا کمر ولی جریانش بسیار تند بود؛ چندان که معدودی می توانستند از آن بگذرند. مُخبر من می گوید که طبق معمولی آنجا، بر گاو از آن گذشت؛ چون گاو می تواند در برابر جریان مقاومت کند و پایش را استواز تر از اسب نگهدارد و اسب مقاومت این جریان را ندارد. گاوهایی که برای این کار نگهداری می شوند بسیار قوی اند و دمهای انبوهی دارند.

سیمای کشور

#### شرخاب

دوم رود شرخاب یا قراتگین است، که از سلسله کوه پامیر سرچشمه گرفته پس از صدوهشتاد میل ـ سی میل بالاتر از کوکچه ـ از ساحل راست به آمومی پیوندد. در مسیر رودخانه، افزون بر رودهای صوفی کن Suffeekun و وخیی [یا وخش] چندین نهر نیز به آن می پیوندند. این رود از منطقهٔ قراتگین میگذرد و ده کاس بالاتر از پیوستن به آمو نمی توان از آن گذشت وبرای عبور از مشکها ای پُرباد] استفاده می شود. مخبر دیگری رودخانه را در این نقطه قراتگین می نامد ولی تصور میکنم نام اصلی آن شرخاب باشد و منطقهٔ مسیر آن بسیار کوهستانی است.

### کوکچه یا رود بدخشان

رودخانهٔ کوکچه از سلسله کوه بدخشان در چهل و چهار میلی جنوب شرق فیض آباد مرکز بدخشان سرچشمه میگیرد. در ده میلی شرق فیض آباد دو نهر همترازش با آن یکجا می شوند و از نزدیک شهر به صورت یک رود میگذرند. در فیض آباد پُلی بر روی رود وجود دارد. بسیار تُند است و نمی توان از آن گذشت. پس از طی صدوسی میل به سوی غرب ـ شمال ـ غرب، بالاتر از ده کدهٔ خواجه فار با چنان نیرویی به آمو می پیوند که ساحل مقابل را می شکافد. بیشتر مسیر آن کوهسار است و چندین نهر از سمت شمال به آن می پیوندند.

### آقسرای

رود آقسرای از یکجا شدن نهرهای فوری، بنگی و فرخار در پنج کاسی شمال غرب قندوز (کندز) به وجود می آید. بنگی با فرخار در شرق و باغوری در غرب شهر یکجا می گردد. این رودها از یکجا شدن چندین نهر به وجود می آیند. فوری از سه موضع مختلف سلسلهٔ هندوکش سرچشمه می گیرد که همه بالاتر از روستای کیله گی به هم می پیوندند. فاصلهٔ سرچشمه ها تا قندوز صد میل است که پس از آن آقسرای نامیده می شود و از قندز تا محل التقای آن با آمو چهل میل است. تمام جریان آن به سوی شمال است و هشت یا ده کاس پایین تر از حضرت امام به آمو می پیوندد.

رود فرخار از سطح مرتفع جنوب فیض آباد از کوههای میان بدخشان و کافرستان سرچشمه می گیرد و بنگی که همتراز آن است، از درهٔ فرنگ (اصل Turring) روان می شود و هردو ده کاس پایین تر از تالقان به هم می پیوندند. مسیر هردو با غوری که به آن می پیوندند یکی است. رودی که از پیوستن همهٔ اینها تشکیل می گردد باید از وسعت معتنابهی برخوردار باشد و بی پایاب است. این

آبها از مناطقی که یاد شد میگذرند و می توان از هر یکی ـ جداگانه ـ گذشت و در مسیر آنها دره های حاصلخیز واقع شده اند که انواع فراوانی از میوه ها در آنها به دست می آیند. از گزارشها بر می آید که این دره ها گویی کاملاً باغهای پرمیوه اند.

### رود حصار ياكافرنهان

رود حصار یا کافر نهان از سلسله کوهی که از سلسلهٔ پامیر به جنوب امتداد می یابد، سرچشمه گرفته و بخارا را در شرق و غرب از قراتگین جدا می سازد. مسیر آن جنوب \_ جنوب \_ غرب است و شصت میل از مناطق قراتگین و حصار گذشته بالاتر از رگور Regur و پهایین تر از حصار بالا به قراتگین می پیوندد. قراتگین یا قراتک نیز از همان کوهها سرچشمه می گیرد و تامحل اتصال دارای مسیر جنوب \_ شرق است. برخی هر دو رود پیوسته را حصار می نامند؛ ولی تصور می کنم درست نیست زیرا باید نام رود بزرگتر را \_ که کافرنهان است \_ داشته باشند و از راهی که آن را بالاتر از محل التقای آن با آمو قطع می کند هم به همین نام خوانده می شود. از حصار تا ترمذ، بالاتر از محل التقای آن با آمو هفت میل است.

### رودِ زرافشان

زرافشان هم از همان کوههایی که در بالا یاد شدند ـ ولی از سمت مقابل ـ سرچشمه می گیرد. درگذشته یک شاخهٔ بزرگ این رود از شیراز واقع در بیست و چهار میلی شمال سموقند می گشت ولی سالها است که تمام رودخانه از سموقند، سه کاس در غرب آن، می گذرد و در نتیجه شیراز متروکه شده است. البته این شهرک را نباید با شیراز معروف ایران اشتباه کرد. این رود از همه همهٔ رودهایی که یاد کردیم، و به آمو می ریزند، دراز تر است ولی بزرگتر نیست و می توان از همه نقاط آن ـ مگر هنگامی که برفها آب می شوند ـ گذشت. بیشتر آب آن پیش از رسیدن به بخارا در مسیر شنزار جذب می شود و در این ناحیه به دشواری می توان گفت که رودی باقی می ماند. این رود پس از طی مسیر دویست و هشتاد میل به سوی غرب ـ جنوب ـ غرب در دو منزلی بخارا به آمو

### رود مرغاب

رود مرغاب که از کوههای هزاره ـ امتداد هندوکش ـ در جنوب میمنه سرچشمه میگیرد و به سوی غرب روان می شود. هفتاد میل در میان کوهها روان است و پس از طی مسیر شمالی و گذشتن

از کوهها دویست میل در بیابان روان شده و در سه منزلی غرب بخارا به آمو می پیوندد. این را مخبر من شنیده و شاید درست نباشد؛ ولی ظاهراً امکان پذیر است؛ زیرا راه بخارا ـ مرو ـ هرات را در دو منزلی کرانهٔ چپ آمو قطع میکند و ممکن است در همین حدود ـ نه بسیار دورتر ـ به آمو بپیوندد و همین مطلب را شخصی که راه را نشان داده نیز بیان کرده است. مسیر این رودخانه از سرچشمهٔ آن دویست و هفتاد میل و پهنای آن در فصل سرما پنجاه تا هفتاد گز و ژرفای آن دو ونیم پا است.

#### سردريا

به من اطلاع رسیده است که سردریا [یاسیحون] در فاصلهٔ تقریبی صد کاس در غرب ـ شمال ـ غرب بخارا به آمو می پیونده اولی شاید این اطلاع درست نباشد و در مورد مسیر آن اطلاعات اندکی دریافته ام. مسیر آن به جنوبِ غرب است و در فاصلهٔ چهار یا پنج روز سفر، راه کاروان رو روسیه را در شمال ـ شمال غربِ بخارا قطع میکند و این فاصله می تواند به تعیین مسیر یاری رساند. می گویند، از خجند تا خوقند در امتداد کرانهٔ چپ رودخانه چهار روز راه است و می گویند در این نقطه سردریا از سند بزرگتر و از آمو کوچکتر است. رود کوچکی که از سلسلهٔ پامیر سرچشمه گرفته و هفتاد میل را به سوی شمال می پیماید در نزدیکی خوقند به آن می پیوندد. در خوقند به دو شاخه تقسیم شده از غرب و شرقی شهر می گذرد.

#### رود سند

متأسفانه پیرامون سرچشمهٔ رود سند اطلاعات اندکی به دست آمده و با آنکه چند شاخهٔ بزرگ در آن تا حدودی پیگیری شده، امّا این پیگیری تا سرچشمه نرسیده است. ظاهراً دو شاخهٔ بزرگ در شهرک دراس به فاصله هشت روز راهِ قافله در شمال شرقِ کشمیر یکجا می شوند. پهنای شاخهٔ چپ اندکی پیش از یکجا شدن هفتاد گز و سرعت آن بسیار زیاد است؛ پُل چوبی در این نقطه بر فراز آن بود و رود از شمال شرق می آمد و پس از پیوستن با شاخهٔ له یا لداخ به سوی غرب روان بود و مخبر من شنیده است که این رود در ناحیه بولایی (Bullai) به اباسین می پیوندد. تصور می کنم مولایی داشته ام درست است که بالاتر از آنک بر کرانهٔ سند واقع شده و گزارشهای دیگری هم از آن داشتهام. او همچنان شنیده که تا ابتدای این شاخه سه ماه راه است که نمی توان به درستی آن یقین داشت و این همهٔ اطلاعات من از این شاخه است و یقیناً معلوم می شود که شاخهٔ اصلی باشد. یک گزارش دیگر میگوید که از دراس در شمال شمال شرق تا کشمیر هشت روز راهِ قافله است ولی این گزارش در مورد محل اتصال چند درجه اختلاف دارد. یکی از اهالی کشمیر به من اطلاع داد که

این شاخه ها دو منزل بالاتر از دراس به هم پیوسته در دراس یا پایین تر از آن به دو شاخه تقسیم می شوند. شاخهٔ کوچکتر به جنوب کشمیر می رود ولی در مورد شاخهٔ بزرگ چیزی نمی دانست جز آنکه آن را سنی بزرگ می نامیدند و شاخهٔ کوچکتر که در بیدستهٔ کشمیر به آن می پیوندد، سنید کوچک نام دارد. گزارش اخیر در نظرم بسیار دُرُست می نماید. دلیل دیگر راه دیر در پنجکورا است که از شرق به حنوب شرق به سوی کشمیر می پیچید و چنین می نماید که هفت روزه راه پیش از رسیدن به کشمیر از سند می گذرد و این نقطه بایست در شمال ـ غرب بوده باشد. این موافق دیگر گزارشها است و کوت (Kot) یعنی بقطه ای که در شمال ـ غرب کشمیر از سند می گذرد، بر طبق این گزارش در حدود صد میل به غرب جنوب ـ غرب دراس واقع می شود که با نخستین گزارش در مورد جریان این رودهای به هم پیوسته از غرب دراس مطابقت دارد. در گزارش اول در مورد جدا شدن یک شاخه از شاخهٔ بزرگ یاد نشده که شاید به آسانی حذف شده باشد وازگزارشهای دیگر بر می آید که یک رود از شمال به سوی کشمیر روان است و در ناحیهٔ لار ۱۵۲ درهٔ کشمیر به دیگر بر می آید که یک رود از شمال به سوی کشمیر روان است و در ناحیهٔ لار ۱۵۲ درهٔ کشمیر به همین نام ـ لار ـ خوانده می شود و نام درست آن سنید کوچک است که آقای فوستر نیز از آن یاد کرده است. شاخهٔ لداخ تا فاصلهٔ بسیاری به سوی جنوب ـ شرق پیگیری شده است. به این شاخه نیز شاخهٔ دیگری پیوسته است که جادهٔ یارکند تا فاصلهٔ پانزده روز راه در امتداد آن قرار دارد و پیش از شاد ه است.

این راه را من روزی یازده و دوازده میل فرض کرده ام، زیرا مسیر کوهستانی است و قافله ساعت یازده یا دوازده به منزل فرود می آید و هنگام طلوع آفتاب به راه می افتد. همچنین گفته شد که هر روز هفت یا هشت کاس راه می نوردند. از پامیر بر جانب راست می گذرند و این رود را که شنیده ام از دریاچهٔ پامیر می آید پشت سر می نهند و از مسیر جنوب ـ شرقی آن تصور می توانم کرد که از سویک کول Swick kol می آید؛ زیرا مسیر آن با گزارشها مطابقت دارد؛ ولی به هر حال این فرضیهٔ من است.

شاخهٔ یه Leh تاحدود بیشتری پیگیری شده و از شاخهٔ شمال غرب بزرگتر، ولی از شاخهٔ چپ یا دراس کوچکتر است. چنین می نماید که راه رودک Rodack را تاجرانی که از آنجا برای شالهای کشمیری. پشم به کشمیر می آورند، در امتداد این شاخه در بیست و پنج روز طی می کنند. امّا چون این پشمها را بر تن گوسفندان می آورند و راه کوهستانی است تصور نمی کنم روزانه بیش از ده میل بیمایند (که در این صورت دویست و پنجاه میل می شود)؛ چهار صد میل تا قلعهٔ اتک و هفتصد

میل تا دریا که جمعاً هزار و سیصد و پنجاه میل می شود. رود سند تا تورییلا - چهل میل بالاتر از اتک در شمال - شرق - شمال در میان کوهها روان است، و درآنجا وارد درهٔ چچ می شود و منتشر گشته چندین جزیره تا قلعهٔ اتک تشکیل می دهد. در آنجا دوباره در میان کوهها روان می گردد و در نزدیک قلعه تنها شعبت گز پهنا دارد؛ امنا بسیار ژرف و تُند است و تا سر باستیونی که بر کرانهٔ آب است فرا می رود که ارتفاع آن سی و پنج یا چهل پا معلوم می شود؛ امنا گسترش آن پنجاه گز بیش نیست. پس وارد جلگهای در جنوب اتک می گردد و در نیلاب - ده میلی جنوب اتک - دوباره در میان کوهها روان می شود و تا هره به harrabah در میان انبوه کوههای کم ارتفاع می پیچد. در اینجا در عرض البلد سی و سه درجه و هفت دقیقه و سه ثانیه در چهار شاخهٔ بزرگ وارد درهٔ حاصلخیز عیسی خیل می شود و دیگر در مسیر به کوهها بر نمی خورد. ازاین نقطه تا میتنده کوت Mittenda عیسی خیل می شود و در این نقطه تا میتنده کوت Mittenda جنوب روان است و از آنجا تا دریا می توان گفت که به سوی جنوب و جنوب غرب می رود و از معلقهٔ سند می گذرد.

ما در کهیری گات Kaheere ghat (پایاب کهیری) از رود سندگذشتیم اینجا در عرض البلد سی ویک درجه و بیست و هشت دقیقه پهنای پایاب را در دو نقطه، در ششم ژانویهٔ ۱۸۰۹، هزاروده و نهصدوپنج گزیافتیم که در این فصل باید آب بسیار کم بوده باشد.

ژرفای رژفترین بخش آبراه که (پهنای آن ابه صدگز نمی رسید، دوازده پا بود و یک فیل به بلندی ده ونیم پا ناگزیر نشد تا صدگز شناکند؛ امّا آبراه اصلی تا حد زیادی با انشعاب چندین شاخه از آن کم آب شده بود. این شاخهها موازی با آن روان بودند. یکی از آبراههای کرانهٔ راست تنها در چند نقطهٔ قابل عبور بود. در چند نقطهٔ پایاب که دویست گز پهنا داشت از قایق استفاده می شد. ما از موضعی با عُمقِ سه و نیم پاگذشتیم که پهنای آن به صورت اُریب پانصدگز بود. از یک شاخهٔ دیگر با پهنای صدگز و ژرفای سه پا و دو شاخهٔ کوچکتر پیش از رسیدن به کرانهٔ چپ آبراه اصلی گذشتیم. کرانه های صند بسیار پایین است گاه کرانهٔ داخلی از شش پا افزایش می یابد و عموماً چهار و پنج پا است آقا در موسم بارانی کرانهٔ صند در چندین جا از ده تا دوازده کاس گسترش می یابد. معلوم می شود که آبراه اصلی در گذشته تا هفت میل به سوی شرق پیش می رفت و نواهٔ لیا معمد ماگن (یا معمد راگن (یا معمد راجان) در کرور یا لالی سان و در تمام امتداد جانب چپ این نوله در برخی فواصل همهٔ نشانههای

آن را دارد.

منطقهٔ هموار و جزایری که در موسم گرما در معرض طغیان آبند خاک سیاه بسیار حاصلخیز دارند. در چندین جاکشاورزی خوبی میشود و دیگر مواضع دارای جنگلهای انبوهی از بوتههای بلنداند. کارگران کلبههای موقتی میسازند و زراعت میکنند.بستر رود سند شنزار است واندکی گیل هم دارد و آبش ظاهراً مانند آب گنگا است.

در چندین موضع شنهای تند سیر وجود دارد و بیشتر بخشهای جزایر را جنگلهای نوعی گز به نام جهاو پوشانیده است. پنجاه کاس بالاتر از میتنده کوت یعنی محل اتصال رودهای پنجاب، رود سند تقریباً موازی با آنها روان است و در ناحیه اوچ Ooch چهل کاس بلندتر است فاصلهٔ میان آنها بیش از ده میل نیست. این ناحیه را در ماههای ژوئیه و اوت آب فرا میگیرد و روستاها جز در برخی از مواضع موقتی اند. ظاهراً تمام منطقه تا حیدرآباد چنین است؛ امّا چنین هی نماید که زمینهای حاصلخیز با کشاورزی خوب و جنگلهای انبوه گز نیز وجود دارند. از راههای امتداد کرانهٔ چپ به سوی حیدرآباد چنین معلوم میشود که چندین شهرک و روستای مهم در ناحیه وجود دارد که آبراههایی از رودخانه ها به سوی آنها کشیده شده اند. بازرگانی میان نواحی سند و شمال امری عادی نیست ولی میان مُلتان ، بهاولپور و سند ارتباط بازرگانی وجود دارد.

اکنون بهگزارش رودهایی که به سند می پیوندند، می پردازم. شاخههای بزرگ شمال کشمیر یاد شدند و اکنون سخن از اباسین است.

#### اباسين

ظاهراً در مورد نام این رودخانه اختلاف نظر وجود دارد. برخی شاخهٔ بزرگی را که از دراس می آیاد و یاد کردم، اباسین می دانند؛ امّا من طور دیگری شنیده ام و راههایی را سراغ دارم که از پشاور و اتک به سرچشمهٔ آنچه اباسین می خوانند می رسد. شاید هم این درست نباشد؛ ولی دلیلی برای اثبات عکس آن هم ندارم و آنچه شنیده ام بیان می کنم. راه پشاور تا به این نقطه در امتداد رود سوات است که از همان کوهها سرچشمه می گیرد. کوهی که اباسین از آن سرچشمه می گیرد، مون چکه سور Son Chukesur نام دارد که جهت آن از پشاور سی و چهار درجه و سی دقیقهٔ شمال شرق تعیین شده است. این چشمه را در همان محل سراباسین می خوانند.

این کوه یکی از کوههای سلسلهٔ پربرف هندوکش در عرض البلد یک درجه و سی دقیقه است و طول آن از تقاطع راههای پشاور و اتک با آن، که زاویهٔ خوبی را تشکیل می دهد و با زاویه سنج هم

مطابقت دارد، صد میل است. راه اتک از مولایی در امتداد کرانهٔ راست رود سند به این نقطه می رسد. ظاهراً رود در مولایی بی پایاب است، که از قایقها و تخته ها کار می گیرند. از اینجا تاابتدایاباسین چهار منزل کوتاه است. در نخستین منزل نمی توان از آن گذشت واین مرا متقاعد می سازد که بایست رود مهمی از کرانهٔ چپ این منزل از مولایی به آن پیوسته باشد و من بی گمان آن را شاخهٔ دراس می دانم؛ امّا مُخبر من هرگز به کرانهٔ چپ نرفته است و نمی تواند چیزی در این مورد بگوید؛ امّا از کاهش شدید آبِ رودخانه در این منزل تصور می کنم که آن شاخه اندکی بالاتر از مولایی به اباسین بیوندد. از همین شخص راههای مختلفی را نشانی گرفتم و سپس خودم به همان راهها رفتم و درست بود و از دریافت فواصل و چگونگی راهها گزارش او را کاملاً درست یافتم و معتقدم که در این مورد نیز اطلاعات او صحیح است.

#### ششا

رود شیشه از جانب راست این کوه سرچشمه میگیرد و به سوی غرب میرود تا به رود کامه می پیودند. از کوهها و دره های پیرامون این ناحیه خاکهٔ طلا به دست می آید . مخبر من از این نقطه به سوی شمال پیش نرفته است.

## رودكامه

نام واقعی این رود را نتوانستم بیابم و فکر نمیکنم کامه درست باشد؛ زیرا به دلیل گذشتن از روستای کامه آن را به این نام میخوانند. در این نقطه اندکی از جلال آبادگذشته در راه پشاور -کابل با رودهای پنجشیر، فوربند و کابل ـ یکجا می شود. در شمال چون از کاشغر می گذرد، آن را رود کاشغر میخوانند. چون به درهٔ پشاور می رسد به سه شاخهٔ بزرگ تقسیم و مجدداً یکجا می شود. هریک ازاین شاخهها نامی جداگانه دارند و یک نام هم تا چهار منزل نمی ماند. بزرگترین شاخه از سطح مرتفع پامیرکه از پشتی خور ـ منبع آمو ـ چندان دور نیست سرچشمه می گیرد و پس از سیصد و هشتاد میل، سه میل بالاتر از دژ اتک به رود سند می پیوندد.

در مسیر این رود چند رود مهم با آن یکجا می شود. رودهای فوربند و پنجشیر در کابل پایین تر از چاریکار به آن می پیوندند. رودخانه های کابل و لوگر اندکی پایین تر به آن رسیده، موازی با جادهٔ کابل پشاور و در شمال آن جریان دارند. این رودهای به هم پیوسته، در روستای کامه با شاخهٔ بالاتر که از شمال می آید یکجا می شوند. از اینجا تا درهٔ پشاور این رودهای به هم پیوسته را بیشتر به نام رود کامه می شناسند. با ورود به درهٔ پشاور - در میچنی - این رود به سه شاخهٔ بزرگ تقسیم

میگردد که دوازده میل پایین تر در دوبندی بازیکجا می شوند. شاخهٔ چپ یا شمالی تر، دوکاس بالاتر از کوش نگر (یاهشتنغر) و پنج کاس پس از دوبندی، پانزده میل در شمال شرق پشاور، به رودهای سوات و پنجکورا که دریک رودیکجا شده اند می رسد. من همهٔ این رودها را پایین تر از دوبند دریک رود دیده ام که پهنای آن در حدود سیصدگز معلوم می شد و در پایاب آن قایقها روان بودند. به یک نقطهٔ مرکزی این شاخه ها در شمال پشاور رفتم. در نخستین شاخه آب تا زین اسب می رسید. چهار پا پهنا داشت و زمینش استوار بود. در بیشتر نقاط سرعتی بسیار داشت چنان که اسب بد شواری می توانست پایش را نگه دارد؛ اما این وضع در آغاز ماه یه (اواسط اردیبه شت) بود که مقداری از آب برف فرود آمده بود. خواستم از شاخهٔ دوم هم بگذرم که نتوانستم. از این شاخه در موسم سرما در یک نقطهٔ میان کوهها می توان گذشت.

### پنجشير و غوربند

رودهای پنجشیر و غوربند اهمیّت معتنابهی دارند. رود غوربند از قلهٔ هندوکش در شمال بامیان سرچشمه میگیرد. سرچشمهٔ رود پنجشیر در همان کوهها به فاصلهٔ پنجاه کاس در شرق آن است. طول این رودها تا پیوستن به کامه صدوهشتاد میل است.

## كابل

رودکابل که تنها هشت یا ده گز پهنا دارد، از کوه پُر برفِ بابا در غرب کابل سرچشمه میگیرد و با رودهای غزنی و لوگر در شرق کابل یکجا میشود؛ امّا بیشتر آب آن در حدود کابل و میدان به مصرف کشاورزی میرسد.

### سوات و پنجکورا

رودهای سوات و پنجکورا از همان سلسله سرچشمه میگیرند و به نام مناطقی که از آنها میگذرند، یاد میشوند. مسیر تقریباً مشابهی دارند؛ یکی از شمال شرق و دیگری از جنوب غرب میآید. در ناحیهٔ تلکان متکنی Taikan Mutkunee نام پنجکورا به سوات تبدیل میشود پایین تر از آن هردو یکجا میشوند. و به سوی جنوب روان شده به فاصلهٔ دو کاس از غرب کوش نگر (یا هشتنغر)گذشته به شاخهٔ چپ رودکامه می پیوندند. طول مسیر آنها تا این نقطه به نود میل می رسد.

#### غرشين

غرشین رود بسیار کوچکی است که نباید نام رود بر آن نهاد. پهنایش سی گز و ژرفایش دوپا

سیمای کشور

است. آبش زلال، پایابش استوار و کرانه هایش بلند و ناهموار است. از بیست و پنج میلی شرق شمال - شرق کانپور (یا خانپور) از کوههایی که تا مظفرآباد امتداد دارند، سرچشمه می گیرد. هشتاد میل به سوی غرب جنوب - غرب می رود و دوکاس بالاتر از نیلاب به رود سند می پیوندد. در نزدیکی حسن ابدال جویبارهای حسن ابدال، کالاپانی و واه Wah به آن می پیوندند.

#### سوان

رود سوان از شرق همان کوهها سرچشمه می گیرد اتا در مورد محل دقیق آن چیزی نشنیده ام. مسیر آن تا هشت کاس پایین تر از مَکّل که به رود سند می پیوندد، صدوسی میل است. نهرش در فصل سرما خُرد است وآبش یک پا بیش نیست؛ ولی در فصل بارانی پهنایش افزایش می یابد و بسیار تند می شود. آبش تا چهار و نیم پا بالا می آید چنانکه عبور از آن ممکن نیست؛ اتا یکباره آبش بالا می آید و یکباره هم فرود می نشیند. ما هنگامی که ژرفای رود سه یا سه ونیم پا بود از آن گذشتیم و چند شتر را آب برد. بستر رود شنزار و در میان رود چند سنگ بزرگ است. کرانه هایش سراشیب و نماهموار است و چندین ریگروان دارد و آبکندهای ژرف در چندین نماحیه از کرانه های آن امتداد یافته اند. پس از آنکه ما از رود گذشتیم آبش بالا آمد و تا سه روز عبور از آن ممکن نشد. بیشتر رودهای این دوآب چنین اند و دیده ام که آب برخی در نیم ساعت هفت یا هشت با بالا می آید. آب ندارند و سیلی است که می گذرد.

# تحرم

رود گرم از دوازده میلی جنوب غرب هریوب (آریوب) در شرقی شمال ـ شرقی غزنی سرچشمه می گیرد و پس از در نوشتن مسیر صدو پانزده میل به سوی شرقی جنوب ـ شرق، در سه میلی شرق جنوب ـ شرق کاگل والا Kagul Wala به رود سند می پیوندد. پهنای رود در نقطهٔ عبور ما سه و یک چهارم فرلانگ بود (هر فرلانگ رابر با یک هشتم میل یا یک پنجم کیلومتر)، امّا ژرفای آب یک پا بیشتر نبود. بسترش شنزار و دارای چند ریگ روان بود. جریان آب فشار قابل توجهی داشت و ظاهراً هنگامی که برفها آب می شوند باید جریان این رود بسیار تمند باشد. چند آبراه به درهٔ عیسی خیل برده شده که از مقدار آب در این نقطه کاسته است.

در لوکی Lukkee رودگمبیله Gombeela با آن یکجا می شود و از این نقطه د رکرانهٔ راست رودی را نشنیده ام که از غرب به سند بپیوندد؛ همچنان برکرانهٔ چپ تنها روده ای پنجاب در میتنده کوت به آن می پیوندند که در یک رود جمع شده پنجرود (اصل: پنجنود) نامیده می شوند. این

رودها را جداگانه شرح می دهم و از غرب آغاز میکنم.

## جيلم = بهوت = ويدسته = هايدسس = جهلم:

جیلم دومین رود بزرگ پنجاب است. ما در ژوئیه از آن گذشتیم که به ارتفاع نهایی نرسیده بود. گفتند که در اوت هفت یا هشت پا بالاتر می آید. از کران تا کران اندازه گرفته شد که یک میل، یک فرلانگ (یک هشتم میل) و سی و پنج پرچ بود (پرچ برابر است با بیست و چهار و سه چهارم پای مکعب).

اندازه گیری ژرفترین بخش رودخانه هنگام گذشتن که از دویست تا دویست و پنجاه گز بیشتر نبود، این عُمقها را به حساب پا نشان میداد: ۱، ۱۰، ۱۱، ۱۲، ۱۳، ۱۴، ۱۳، ۱۲، ۱۱، ۱۰.

ژرفترین بخش به سوی کرانهٔ چپ بود. ته رود، شن واندکی گیل داشت. در مرکز آن چندین جزیره و کرانماسه (ساحل شنی) تشکیل شده است و ریگ روان هم دارد. کرانهٔ چپ آن به گونهٔ خاصی پایین است و باید هنگام بالا آمدن آب چهار پنج میل از زمینهای کرانه چپ در معرض طغیان آب قرار گیرد.

جیلم از جنوب شرق درهٔ کشمیر روان می شود و در آنجا ویدسته Vidusta نام دارد و از دو دریاچه در شرق و غربِ شهر کشمیر می گذرد. چهار کاس پایین تر از شهر، سند خُرد به آن می پیوندند و در مسیر آن چندین جویبار در میان دره ها و کوهها به آن می ریزند. در این هنگام به برامولا داخل می شود و دو کاس پایین تر از مظفر آباد، کشن گنگا از شمال به آن می ریزد. مسیر آن تا این نقطه تقریباً به سوی غرب است و از اینجا چرخش بزرگی به جنوب دارد. این رود در نزدیک اشهر اجیلم چندان شناخته نیست. منطقه بسیار کوهسار است و مسافرانی معدود از آن می گذرد. رود جیلم در میان کوهها بسیار تُند است واز صد تا دویست گز پهنا دارد. از جیلم تا مظفر آباد یک راه در امتداد کرانهٔ راست این رود سراغ دارم و ظاهراً بخشهایی در ابتدا نادرست نشان داده شده بودند که من فرصت اصلاح آنها را طول سی کاس به دست آوردم. اما بقیهٔ راه نیز چنین می نماید که متعرض نشدم چون فاصلهٔ آن مطابقت دارد. همهٔ راه کوهستانی است و عبور پیاده روان دشوار است.

از جیلم در هیچ فصلی نمی توان گذشت؛ با این همه، در چند موضع مردان و اسبان ـ هرچند ناگزیراند درحدود پانزده یا بیست گزشناکنند ـ به آسانی می گذرند. پس از چهار صد و پنجاه میل، ده کاس پایین تر از جنگ (Jhang) و پنجاه میل بالاتر از مُلتان، در تری مولاگات (پایابِ تریمولا) به رود چناب می پیوندد و نام جیلم را می بازد. این رودهای به هم پیوسته چُناب یا چونها خوانده

می شوند و بیست و شش کاس پایین تر، نزدیک فاضل شاه و احمدپور رود راوی از شرق به آن می ریزدوچهاریاچهارونیم میل درشمال مُلتان میگذردو تاچهارکاسی اوچ همچنان بارودهای به هم پیوستهٔ بیاه Beyah و بیاس Beas و سوتلی، پنجاه و هشت کاس پایین تر از مُلتان و سی و دو کاس پایین تر از مُلتان و سی و دو کاس پایین تر از بهاولپور در موضوع شینی بکری Sheeneebukree یکجا می شود.

از اینجا تا میتنده کوت، که این پنج رود به سند می ریزند در فاصلهٔ چهل و چهار کاس نام پنجرود را اختیار می کنند. در این فاصله سند و پنجرود تقریباً موازی هم روانند. این فاصله از اوچ هفت کاس، یعنی ده و نیم میل است و در موسم گرما و باران زیر آب می رود وهمه به صورت یک رودخانه معلوم می شود. شاید این امر موجب اشتباه در نقشه هایی که پیش از این انتشار یافته اند، شده باشد که گارا را به جای چناب به سند پیوسته اند یا در مورد رودهای به هم پیوستهٔ چناب، جیلم و راوی چنین اشتباهی رخ داده باشد. زیرا آب آنها به فاصله ای بالاتر از محل التقایشان با گارا به سند می رسد.

بیشترین عرض دوآب، در میان جیلم و سند، ظاهراً نقطه ای بودکه ما از آن گذشتیم؛ از اتک تا پایاب جلالپور در جیلم ـ یک فاصلهٔ افقی صدو چهارد، میلی؛ و از ملتان در راج گات (پایاب راج) تا اودوکوت Udookot ـ به فاصلهٔ هفده میل از رود سند ـ سی و سه میل بود.

بخش شمالی این دوآب بالاتر از سی و سه درجه کوهسار ـ به جز چند میل در کرانههای رودخانههاکه طغیان آب آنها را حاصلخیز ساخته است ـ بیابان است.

#### جناب

چناب از همه رودهای پنجاب بزرگتر است. این رود در وزیرآبادگات (پایابِ وزیرآباد) در سی و یکم ژوئیه اندازه گیری شد که از یک کرانه تا کرانهٔ دیگر یک میل، سه فرلانگ و بیست پرچ وعمق آن مانند جیلم -بیشترین عمق چهارده پا -امّا جریان آن یک ونیم میل دریایی تُندتر یعنی از جیلم چهار واز چناب پنج یا پنج و نیم بود. در فصل خشک پهنایش از دویست و پنجاه با سیصد گز بیشتر نمی شود. گفتند دومین آبراه -که بسیار عریض بود - در هوای سرد خشک است. د رحوالی مرکز آن کرانماسه ها تشکیل می گردد و نتیجهٔ اندازه گیری میان دو تا از آنها مانند جیلم بود. محاسبهٔ اندازهٔ این رودخانه ها درموسم سرما آسان است؛ چون پهنای رودهای به هم پیوستهٔ جیلم، چناب و راوی در نزدیک ملتان در پایاب واج پانصد گز و بیشترین ژرفا هفده پا بود؛ امّا این متعلق به یک

نقطه بود و میانگین ژرفا به هشت و نیم پا می رسید که بسیار ناچیز است: اگر دویست و سه گز پهنا با هشت پا ژرفا برای جیلم، دویست و هفتاد گز پهنا و هشت پا ژرفا برای چناب فرض کنیم، پانصد گز برای رود راوی باقی می ماند؛ در حالی که تصور نمی کنم عمق آن رودخانه بیش از چهار فت باشد و پهنای آن اندکی بیش از صد گز است که این می تواند میانگین اندازه گیری در ماه دسامبر که ما از آن رودهای به هم پیوسته گذشتیم باشد و با پهنا و ژرفای آنها در فصل بارانی مطابقت دارد.

این محاسبه، بالا آمدن سه ونیم تا چهار پا آب این رودها را نشان می دهد و ده تا ده ونیم پا برای مرکز آبراهها در فصل سرما می ماند که تقریباً آن را درست می پندارم. از وجود پایاب این رودها در دامنهٔ کوهها چیزی نشنیده ام؛ ولی عیور از آن، مانند جیلم، در نقاطی که کرانه ها پایین و بستر آن عریض باشد، آسان است واندکی باید در مرکز آن شناکرد. شنیده ام که از رودهای به هم پیوستهٔ جیلم، چناب و راوی پیش از پیوستن به راوی با شتر گذشت، که اگر چنین باشد باید پهنایش به حد قابل توجهی گسترش یافته باشد. کرانه های چناب پایین و پوشیده از جنگل است ولی چوب آن خُرد است و چوب و الوار ساختمانی را از کوههایی که هفتاد یا هشتاد بالاتر واقع شده و این چوبها در آنجا فراوان است به وسیلهٔ جریانِ آب می آورند. فاصله افتی از پایاب جلالپور تا پایاب وزیرآباد در عرض این دو آب چهل و چهار میل است. سطح منطقه پایین ولی خاکش حاصلخیز و پشتر چراگاه است.

پایابها و قایقهای بخشهای بالا و پایین و چپ و راستِ پایابهایی که ما از آنها گذشتیم، از این قرار بودند: در جیلم منگلا چهار قایق، در جیلم بیست، در سگونیا ده، در رسولپور و دادوپور پنج، در جلالپور و پیرامونش چهل، در احمدآباد و بَهِرا بیست، جمعاً صدوبیست و چهار قایق؛ و در فاصلهٔ هفتاد و پنج یا هشتاد میلی کرانهٔ چناب در وزیرآباد و بالاتر از آن: در وزیرآباد دوازده قایق، در سودرا سه، در دینه مونجه دو، در مراج کاکوت دو، در نوشهره سه، در کلووال دو، در جنده بهادرپور پنج، در خلاصک چونی دو، در کانیکاچوک چهار، در اکنون هفت، جمعاً تا فاصلهٔ سی کاس چهل و دو قایق؛ پایین تر از وزیرآباد در رناخان دو قایق، در سلوکی دو، در رام نگر بیست و یک، در مراد چهار، در وانوک دو، در مندی آباد دو، در بهوتی کاچوک جلالپور چهار، در پایابِ قادرآباد شش، جمعاً در فاصلهٔ پنجاه و پنج کاس هشتاد و چهار قایق. طول مسیر چناب از کوههای پربرف تا میتنکاکوت

(یا میتنده کوت) که پیگیری شده، پانصدوچهل میل بوده است.

#### راوی Hydraotes

رود راوی از همه رودهای پنجاب کوچکتر است و پهنای آن در دوازدهم اوت از یک کرانه تا کرانهٔ دیگر تنها پانصد و سی گز بود واین هنگامی بودکه آب به بیشترین ارتفاع میرسید. آبراهش بسیار تنگ است. هنگام عبور از آن در دو موضع ژرفای آن را اندازه گرفتم که دوازده پا بود. تّه رود بیش از دیگر رودهاگل دارد. شاید یک پنجم آن گل و بقیه شن باشد. پهنای ژرفترین آبراهش بیش از سی یا چهلگز نبود؛ دیگر مواضع از سه تا پنج پا و دو سه موضع از هشت تا نُه پا بود: در موسم سرما بیش از چهارپا ژرفا ندارد واز هر نقطهٔ آن می توان گذشت. چند ریگ روان دارد و کرانه هایش پایین و جنگلی است. شماری اندک قایق دارد ولی قایقهای خوبی ـ مانند قایقهای جمنا ـ است. در رودهای سند، جیلم و چناب قایقهایی است که می تواند ده تا دوازده اسب را بگذراند. فاصلهٔ راوی از پایابِ وزیرآباد تا پایابِ میانی پنجاه و پنج میل افـقی است. دوآبِ آن حاصلخیز و هموار، امّا سطح آن بلندتر از دوآب پیش گفته است ولی خاکش چنان حـاصلخیز نیست، طول مسیر راوی قابل توجه است ولی یقین کامل ندارم که فاصلهٔ چهار صد و پنجاه میل که تا نقطهٔ التقای آن با چناب یاد کرده ام درست باشد؛ امّا راهی که از طریق کشتوار به کشمیر می رود پس از گذشتن از سلسلهٔ مرتفعی در کشتوار تمام جاده در امتداد کرانهٔ رودی است که مـتأسفانه گزارشگر من نام آن را نمی داند و ظاهراً این رود تا سه منزل بالاتر از نورپور بر جانب راست او بود. پس از آن گذشت و رود بر جانب چیش امتداد یافت و میگوید که در آخرین منزل از نورپور به بوسال از راوی گذشت میگوید اندازهٔ آن برابر با رودی بو دکه سه منزل پیشتر پشت سر نهاده بود و این نشان می دهد که شاید همان رود هم راوی بوده باشد؛ امّا در محل وی چنین در نیافت. وقتی رود بر جانب چپش قرار گرفت، شاید که به سوی بیاس یا راوی میرفته است ولی دومی را بیشتر محتمل میدانم. رود در این دو منزل به سوی کوهها پیچیده پس به جانب راست برگشته واو (گزارشگر) ا زآن گذشته است؛ زیرا خود میگوید که رود از جانب چپ او به راست پیچیده در نتیجه من آن را راوی یا دور ترین شاخه اش دانسته ام. همچنان از این راه در می یابم که رود چناب از شمال سلسلهٔ پربرف نمی آید؛ زیرا در آن صورت بایست این راه آن را قطع می کرد.

#### بیاه یا بیاس (Hyphasis)

رود بیاس در پایاب بهیرووال اندازه گیری شده وهفتصد و چهل گز بود. کرانهای پسیار بلند و جریانی بس تُند داشت. روز رسیدنِ ما در بیشترین ارتفاع بود و چنان سرعت داشت که قایقها نمی توانستند به ساحل چپ برسند و برخی که می کوشیدند خود را برسانند، شش یا هفت کاس پایین تر برده شدند؛ امّا فردای آن روز آب فرو نشست. در فصل سرما از هر نقطهٔ آن می توان گذشت؛ امّا بسترش چندین ریگ روان دارد و در این فصل در بخشهای میرکزی جـزیرهها و كرانماسه ها تشكيل مى شوند. بيست و پنج قايق در اين پاياب و پيرامون آن موجود، امّا اين قايقها برای موسم بارندگی بسیار نامناسبند. از تخته های هموار ساخته شده وبیشتر به کلک شباهت دارند تا به قایق. دور آنها هم تخته ای هموار کشیده شده و چون پرگردند شش اینچ از آب بیرون است. امتـدادکرانه جنگلکوچکی است که درختان کوتاه دارد، هیجده کاس پایین تر از بهیرووال در نزدیک روستای هوراکه که از فیروزپور چندان دور نیست، به سوتلج Sutluj می پیوندد. رودهای به هم پیوسته را بیاس می خوانند و در نقطه ای که برای من ناشناخته است، گارا Ghara نامیده می شود. در پایاب گردیان نزدیک پاک پتن Pak Puttun صدکاس بالاتر از بهاولپورگارا نام دارد. این رودها چنانکه پیشتر یاد شد، سی و دوکاس پایین تر از بهاولپور و در فاصله پنجاه و هشت کاسی مُلتان به چناب می پیوندند. اندازهٔ بیاس و سوتلج تقریبا یکی است و بیاس نسبتاً بزرگتر است. طول مسیر آنها نیز تقریباً یکی و ازکوههای پربرف تا محل التنا صد و پنجاه میل و دویست و شصت میل دیگر هم تا پیوستن به چناب (یا رودهای به هم پیوستهٔ جیلم، چناب و راوی) به آن افزوده میشود. در کوههای نزدیک چوب فراوان یافت میشود. شاخههای بگاس گنگا و بان گنگا رود بیاس را تشکیل می دهند. اولی از کوت کانگرا می گذرد و به جنوب روان می شود و دومی به سوی شمال و اندکی به غرب می رود و یک منزل پایین تر از قلعهٔ هریپور به هم می پیوندند. بان گنگا در نزدیکی این قلعه به دو شاخه تقسیم میشود و هر شاخه به یک جانب قلعه میرود. این دو شاخه جزیرهای تشكيل دهند و پايين تر به هم مي پيوندند.

### هیرمند یا هلمند

هیرمند از همهٔ رودهای خواسان بزرگتر است. از کوه بابا در غرب کابل سرچشمه میگیرد. مسیر

آن به سوی جنوب غرب، در داخل منطقهٔ هزاره و سپس به سوی جنوب است. بزرگراه هرات و قندهار را در گرشک قطع میکند. طول این مسیر دویست وشصت میل است. تمام این مسیر به جز دو منزل از میان کوههای بسیار بلند و صعب العبور میگذرد. از اینجا تا دریاچهٔ سیستان که هیرمند به آن میریزد، صد میل و مجموع طول مسیر سیصد و شصت میل است.

هیرمند در فصل گرما که برفها آب میشوند بسیار گسترش می یابد.

مردم گرشک معمولاً - به صورت مسابقه - از این سوی رود به آن سو تیر پرتاب میکند، یا سنگ میاندازند؛ امّا در موسم پُرآبی این کار عملی نیست. در موسم سرما آب آن تا کمر - مانند رود کامه در اکورا - میرسد. در پایاب گرشک دو قایق موجود است؛ امّا در بیشتر مواقع سال می توان از رود گذشت. در طول مسیر چند نهر به آن می پیوندند. چهارده میل بالاتر از گرشک رودی به طول هشتاد میل که از جنوب منطقهٔ هزاره و ناحیهٔ سیاهبند می آید، به آن می پیوندد. پنج کاس پایین تر در کوهنشین (یا خوننشین) خاشرود نیز به آن می پیوندد.

#### رود ارغنداب

ارغنداب در شمال قندهار، تقریباً به فاصله هشتاد میل، از شمال شرق کوههای هزاره سرچشمه می گیرد. از شمال و غرب شهر به فاصلهٔ پنج کاس می گذرد و پنج کاس پایین تر از گرشک از جانب چپ به هیرمند می پیوندد. طول مسیر آن تا اینجا صدو پنجاه میل است. در فصل سرما ژرفای آن دوونیم یا سه پا و پهنایش پنجاه گز است. اما در موسم گرما که برفها آب می شوند تا سه ماه نمی توان از آن گذشت؛ چون بسیار تند است و پهنای آن در این فصل بیش از صدو پنجاه است.

#### خاشرود

خاشرود از ساغر واقع در حدود نود میلی جنوب شرق هرات سرچشمه میگیرد و پس ازطی صدوپنجاه میل در کوهنشین (یا خون نشین) از کرانهٔ راست به هیرمند می پیوندد. از ارغنداب بزرگتر واز هیرمند کوچکتر است. در موسم سرما آبش تاکمر می رسد (سه پا) و پهنایش پنجاه یا شصت گز است. امّا چون برفها آب شوند نمی توان از آن گذشت و با مشکهای پرباد و کلکهای کوچکی که از چوب و نی می سازند می گذرند. پهنایش در فصل گرما صدوپنجاه تا صدوهفتاد و پنج گز است و بسیار تُند است و راه قندهار هرات را در دلارام قطع می کند.

### تّرنک

ترنک رود کوچکی است. از مُقر سرچشمه میگیرد و پس از طی مسیر دویست میل به سوی غرب - جنوب - غرب در نزدیکی دوآبه به ارغنداب می پیوندد. در فصل سرما آبش به دریاچهٔ طولانی دوری، که گمان دارند، رودی است، نزدیک ده غلامان میریزد. چون ترنک طغیان کند، آبش به ارغنداب میرسد. در فصل سرما آب آن تا زانو و گاهی تاکمر میرسد.

#### فراه رود

فراه رود از همهٔ این رودها ـ به نجز هیرمند ـ بزرگتر است. ژرفایش در موسم سرما تا کمر و پهنایش پنجاه تاشصت گز است. در موسم گرما با مشکهای پرباد و کلکهای چوبی و نبی از آن میگذرند. در این فصل بسیار تُند میشود. از جنوبِ پرسی سرچشمه میگیرد و بالاتر از فراه و پایین تر از گورانی Guranee جزیه رود به آن میپیوند و پس از طی مسیر دویست میلی در زاویهٔ شمال غرب به دریاچهٔ سیستان میریزد. شگفتاکه آبِ همهٔ این رودها به این دریاچه میریزد و راه بیرون شدی برای آب از آن پیدا نیست و میگویند عریض ترین بخش دریاچه بیش از سی و پنج کاس بهنا ندارد.

## رود هرات یا پُل مالان (هریرود)

[هریرود] از نزدیکی اوبه ـ در شرق هرات ـ در منطقهٔ ایماق سرچشمه میگیرد و پیش از رسیدن به هرات چند شاخه به آن می پیوندد. در موسم سرما رود کوچکی است؛ ولی چون برفها آب شوند، آب آن به مقدار معتنابهی افزایش می یابد. بخش بزرگی از آب آن به مصرف کشاورزی زمینهای اطراف می رسد. دو سه نهر از آن به سوی شهر برده شده اند. سه کاس در جنوب شهر پُلی بر روی این رود است آکه پل مالان خوانده می شود]. راه مرو به مشهد از روی رودی می گذرد که آن رود از چپ به راست امتداد می یابد و تجن نام دارد. راه هرات ـ مشهد از جادهٔ شمال تا کافرقلعه ـ [اکنون اسلام قلعه] ـ در امتداد این رود واقع شده است که در آنجا به جانب شمال یا راست می رود. و جز همین رود نتواند بود که راه مرو ـ مشهد از آن می گذرد.

من نقشهٔ ارو اسمیت Arrowsmith را درست می دانم. راه آقای فوستر را آقای رنل Rennel به اشتباه کشانیده است، که [رود] را د رجنوب به دریاچهٔ سیستان می پیوندد. ولی هریرود نیست، بلکه

رود کوچکی است که از کوههایی سرچشمه میگیرد که جاده های شمال و جنوب به مشهد را از هم جدا می سازند. زیرا از گزارشهای متعدد معلوم می شود که هیچ رودی از فراه به قائن و تون یا از جلال آباد به یه ـ به جز فراهرود ـ نمی رود. اگر هریرود دریاچهٔ سیستان می رفت، این راهها بایست از آن می گذشتند <sup>۱</sup>.

۱- [مؤلف میگوید:]گزارش آقای فوستر را در مورد بیابانها نیاوردم. زیرا یکی به صورت مفصل در گزارش من آمده است و دیگری در جغرافیای ایران از آقای کی نیر Kinnier موجود است. در پی گزارش بیابانها شرح امیرنشینها و استانهای مختلف است که در نقشه نشان داده شدهاند. واندکی ارتباط خاص با جغرافیا دارد که نیازی به تکرار آن نیست.

#### نمايه

T

آرامگاه بهلول داناد، ۳۸۷ آب ایستاده، ۱۳۲، ۳۸۶ آب تازی، ۵۱۵ آرامگاه سلطان محمود، ۱۳۸۷، ۵۵۰ آرامگاه سنائی، ۲۸۷ آبدارباشی، ۶۴ آب زمزم، ۵۲۵ آریوب، ۵۹۳ آزاد خان، ۲۹۰ آب عبدالرحمن، ۲۸۳ آزاد خان سليمان خيل، ٣٨٩ آبیاری، ۲۸۲ آسام، ۱۰۲ آخری پیشین، ۲۴۷ آسیا، ۲۷، ۹۰، ۱۸۷، ۲۲۲، ۲۹۸، ۲۸۳، ۲۱۵ آخوند درویزه، ۲۰۸ آسیای آبی، ۲۸۵ آخوندزاده، ۵۴۶ آدم، ۵۶۱ آسیای بادی، ۲۸۵ آسیای دستی، ۲۸۵ آدم خان، ۱۸۵، ۱۸۶ اَدم کش، ۵۸۲ ۵۸۴ آسیایی، ۱۸۷، ۲۳۲، ۲۹۴ آدینهبیگ، ۲۸۸، ۲۸۹، ۱۰۱، ۵۸۴ آصف خان، ۸۵ آفتاب برآمد، ۲۴۷ آرامگاه احمد شاه، ۲۸۱ آرامگاه بابر، ۳۸۸ آقامحمدخان، ۵۰۸

ابوسعید، ۳۰۶

ابوسعید تیموری، ۳۰۶

اتریش، ۱۵

اتک، ۲۸ کم ۷۸ ۱۲۰، ۱۲۱، ۱۲۱، ۵۹۱،

٠٧٠ ٥٨٠ ٧٠٥ ٢٥٠ ١٠٥٠

. Pa. 1 Pa. 0 Pa

اتمان، ۲۸۰

اتمان خان، ١٤٥

اتسمان خسیل، ۱۰۸، ۱۱۱، ۱۲۹، ۲۰۱، ۳۰۳

4.7. A.7. . 17. 177. 777. 777. Y77. 7.0

أَتَنِ، ٢٣٠، ٢٧٦، ٢٩٥

اتوم سنگ، ۵۸۱

اجاره داران، ۲۷۸، ۲۷۹

اچکزی، ۲۲۲، ۲۵۹، ۳۶۰، ۳۶۴، ۳۷۰، ۲۲۸

440

اچکز بان، ۲۵۸، ۲۷۱، ۵۷۵، ۲۷۷، ۳۹۷، ۳۹۹

احسن بخت، ٥٠٢

احمد، ١٤٥

احمدآباد، ۵۹۶

احمديور، ٢٢٥، ٥٩٥

احمد يهلوان زاده، ١٥

احمدخان، ۱۶۴، ۱۶۵، ۲۶۸، ۲۷۰، ۵۱۵

احمدخان شاهین چی باشی، ۵۰۷

احسمدخان نسورزی، ۱۶۵، ۲۰۱، ۲۶۶، ۲۶۹،

2022 ... 010 012 270

احمدخيل، ١٤٥

احمدزی، ۱۶۴، ۲۹۱، ۲۹۶

احمدزيان، ٣٩١

آقا محمدخان قاجار، ۵۰۷

آفجه، ٥٠١

آفسرای، ۵۸۵

آق سقال، ۴۱۶، ۴۳۰

آفشوت، ۹۹

آکادمی علوم افغانستان، ۲٫۸

آگره، ۴۸۸

آل علی(ع)، ۲۰۵

**آلفردجاناتا، ۱۷**۰

آلمانها، ۱۶۲

آلمانی، ۱۶۲، ۲۷۱

آمسسو، ۱۵، ۸۶، ۹۷، ۱۰۱، ۱۰۲، ۱۰۵، ۱۲۲،

٩٢١، ١٠٠، ١٢٧، ١٩٢، ١٠٥، ١٩٩، ١٧٥،

۲۸۵۰ ۲۸۵۰ ۵۸۵۰ ۲۸۵۰

آمين، ٢٠٩

آوخواره ۲۸۸

آیین اکبری، ۲۹۵

آیین محددی، ۲۰۰

اباسین، ۱۲۰، ۱۲۲، ۵۸۷، ۵۹۰

ابدالیان، ۲۵۹، ۲۸۱، ۲۸۱، ۲۸۲

ابراهیم، ۱۶۰، ۱۶۱

ابراهیم خان، ۴۸۲

ابوالحسن، ۶۷، ۸۲، ۸۴

ابوالحسن خان، ۶۲، ۶۵، ۷۰، ۱۹۸

ابوالفضل، ۲۲۵، ۴۲۸، ۵۵۷، ۵۷۷

ارگرن، ۱۱۲، ۱۱۵، ۱۹۲، ۲۹۷ احمد شاه، ۱۲۳، ۱۷۸، ۹۸۱، ۲۲۹، ۲۲۶، ۲۹۸،

777, A77, C,77, 277, A77, 007, 207,

פקדי והדי דהדי ההדי פהדי עהדי עהדי

AAT, PA.T. . PT. 1 PT. 1 PT. 4 PT. 4 PT.

497, 9, . O. A . O. PIA

احمد.شاه دُرانس، ۱۱، ۲۱۰، ۲۱۶، ۲۹۶، ۲۷۹

¥ F.

احمد شاهی، ۲۷۹

احمد ميرواعظ، ٢١١

احوالپرسی، ۲۲۷

احوال شهرنشينان، ۲۴۸

اخلاق اشراف، ۲۶۴

اراک ایران، ۲۳۷

ارال، ۲۷۵

ارباب، ۲۲۸

ارد، ۲۲۷

اردو بازار، ۲۴۶

اردی، ۲۲۷

ارسلاخان، ۵۰۲

ارغستان، ۱۱۶، ۱۲۵، ۱۳۰، ۲۵۵، ۲۵۸، ۲۶۰

**747. 647. PPT** 

لرغستان بالا، ۲۵۸

لرغنداب، ۱۲۵، ۱۲۶، ۶۰۰

ارکادیان، ۳۷۱

ارکوس، ۱۲۶

ارگ بشاور، ۴۹۹

ارگنج، ۲۱۵

ارگ هرات، ۵۱۰

ارمنی، ۱۶۲، ۲۸۲

ارمنیان، ۱۶۲، ۱۸۳، ۲۹۸

ارمیا، ۱۶۰

ارواح و اجنّه، ۲۱۷

ارواسمیت، ۶۰۰

اردیا، ۶۷، ۱ کم ۱۱۹، ۲۲۰، ۲۲۸، ۲۷۱

ادبیایی، ۱۰۸، ۱۵۷، ۱۶۲، ۱۸۷، ۲۲۹، ۲۷۵

اروپاییان، ۲۲، ۵۹، ۹۲، ۱۵۶، ۱۹۸، ۲۲۵، ۲۲۰،

VT7. . VT. 170. 700

اروگنج، ۲۷۵

اروم. ۵۶۱

اروین، ۲۱، ۲۲، ۲۳، ۲۸، ۱۵۱، ۱۹۰

اربوب، ۱۶۴، ۱۶۵

ازک، ۱۲، ۱۰۱، ۱۹۸، ۲۸۲، ۲۲۱ ۲۲۲

از کان، ۲۰۲، ۲۲۵، ۲۶۶، ۸۸۲، ۲۹۰، ۴۱۰

017. 217. VIT. XIT. PIT. . TT. 077.

177. 127. 230

ازبكان بلخ، 4۳۱

ازیکان تاتار، ۲۴۳

ازبکان نرغانه، ۱۰۱، ۱۱۹

ازیکی، ۸۴، ۲۳۲، ۲۷۷

ازوب، ۱۶۵

اسارت بابل، ۱۹۴

اسیانیاییان، ۲۹۷

اسيسته، ۱۲۴

اسپوسته، ۲۲۳، ۲۴۸

اسبیگه، ۱۳۰، ۲۴۱، ۳۸۷، ۳۹۱ اسلع و تجهیزات، ۴۷۳ اسلم خان، ۵۴۶ اسپین، ۳۸۲ اسماعیل، ۱۶۴، ۱۶۵ اسپین ترین، ۱۳۳، ۲۸۲، ۳۹۹ اسماعيل خان، ٥٢ اسپین تیژه، ۱۲۶، ۱۲۶ اسماعيل خيل، ١٤٥ اسهین غر، ۳۲۵ اسماعیلزی، ۳۹۱ اسپین گوندی، ۳۳۲ اسوت، ۲۰۲ استالف، ۲۸۹ اشیان، ۳۲۶، ۵۱۸ استانبول، ۲۰۳ استانبولی، ۲۷۰ اشراف، ۲۵۴ اشرفالبلاد، ۳۸۰ استانیزی، ۳۹۱ اشنغر، ۳۰۸ استخاره، ۲۱۸ است آماد، ۴۸۷ اصفهان، ۲۵۷، ۲۷۵، ۵۱۱ أعراب، ۱۶۱، ۲۸۸، ۲۲۸ استراجی، ۲۲، ۴۱، ۴۲، ۴۵، ۴۷، ۶۸، ۶۹، ۷۰، اعراب بادیه، ۲۱۵ **70. 1779 .759** اعظم، ۲۶۶ استراخان، ۲۷۵ اعظم خان، ۲۶۶ استقبال يشاوريان، ٤٣ اعوان، ۲۹۳ استوریان، ۲۲۵ افریدی، ۱۹۷، ۳۲۵، ۵۲۲ استوریانی، ۱۲۸، ۲۷۹، ۳۲۶، ۳۴۳، ۵۷۸ افریقا، ۱۳۵، ۱۳۷ اسحافزی، ۲۶۵، ۳۵۹، ۲۶۱، ۳۶۷ افسران و دیگران، ۲۵۷ اسدراز، ۱۶۲ افضل، ١٤٥ اسفزار، ۱۳۱، ۱۴۳، ۵۱۱ افضل محمد، ۵۴۶ اسکاتلند، ۱۷، ۱۷۶، ۲۵۵، ۶۸، ۲۷۱ افغان، اغلب صفحات الكاتلندي، ٢٢٧ افغانان، اغلب صفحات اسكندر، ۴۰، ۷۶، ۲۷۹ ۷۵۸ افغانان باختری، ۱۶۸ اسکندرکبیر، ۲۳۳ افغانان روهیله، ۳۲۱ اسکندریه، ۳۷۹ افغانان سوری، ۱۵۹ اسلام، ۲۰۰ افغانان غور، ۱۵۹، ۱۶۱ اسلام قلعه، ۶۰۰

| انغانانِ هند، ۱۲، ۱۹، ۲۰                  | امام. ۶۸                     |
|-------------------------------------------|------------------------------|
| افغانستان، اغلب صفحات                     | امام حضور شاه. ۲۱۶           |
| افغان ناب، ۱۸                             | امام شاه، ۸۳ ۴۷۶             |
| افغانی، اغلب صفحات                        | امام مسجد جامع ارگ شاهی، ۲۰۳ |
| افغانيَّت، ۲۲۰                            | امام مسجد شاهی، ۴۷۶          |
| اقیانوس شمالی، ۱۰۰                        | امرا، ۵۶۰، ۵۶۱               |
| اکبر، ۱۰۳                                 | امراما، ۵۶۲                  |
| اكرم خان. ۶۳، ۷۷، ۷۸، ۷۹، ۸۰، ۸۱، ۸۱، ۸۳  | امرتسر، ۹۴                   |
| 7A. AA. 697. A97 P97. • V7. 776. • T6     | امرکوش، ۱۹۰                  |
| اکرم خان علیزی، ۵۱۳، ۵۱۷                  | امیراصلان خان، ۵۱۲           |
| اکروگنج، ۱۰۱                              | امیر افغانستان، ۱۸           |
| اکنون، ۵۹۶                                | اميرالمؤمنين، ۴۱۷            |
| اکوراه ۸۰ ۵۸ ۱۲۲۰ ۹۹۵                     | امیر شاه شجاع، ۱۸            |
| اکوزی، ۳۰۹، ۳۱۰                           | امینالملک، ۳۴۳، ۵۱۲          |
| التمور، ۱۳۸۷، ۳۹۱، ۵۵۰                    | اناردره، ۴۶۳                 |
| الغ بیگ، ۳۰۶، ۳۰۷                         | انتخاب همسر، ۱۸۱             |
| انفیای فارسی، ۱۹۰                         | انتقام. ٣١٢                  |
| الفنستون، ۱۱، ۱۲، ۱۳، ۱۴، ۱۵، ۱۷، ۱۸، ۱۹، | انتقام شخصي، ٢٢٢             |
| ۲.                                        | اندخوی، ۴۱۴، ۴۲۴             |
| الكساندر، ٢٢                              | اندر، ۱۶۵                    |
| الکوزی، ۳۵۹، ۳۶۱، ۵۱۲                     | اندراب، ۴۱۴                  |
| الله دند، ۳۰۵                             | اندرجی، ۵۶۱                  |
| الله وردی، ۵۰۱                            | اندس، ۱۰۷                    |
| اللهوردي خان، ٤٢١                         | انگلیس، افلب صفحات           |
| الیشنگ، ۱۱۰                               | انگلستان، افلب صفحات         |
| الیکوزایی، ۱۴                             | انگلیسیان، افلب صفحات        |
| الیکوزی، ۳۶۱، ۵۱۴                         | انگلیسی، ۱۵۸                 |
| الينگار، ١١٠                              | انوپ شهر، ۲۹۱، ۲۰۹           |

| انورخان، ۳۱۳               | ایسوپره ۱۱۷                              |
|----------------------------|------------------------------------------|
| اویه، ۵۴۵، ۶۰۰             | ایشیک آخاسی باشی، ۴۶۱                    |
| ارچ، ۲۶، ۱۲۱، ۲۴۵، ۹۰۰ ۵۹۵ | ایلاق، ۳۵۴                               |
| اردو داکوت، ۴۷             | ایلچیها، ۷۷                              |
| اودور، ۵۶۳                 | ایلم، ۱۰۸                                |
| اردرکرت، ۵۹۵               | ایله جاری، ۳۶۹، ۲۷۱                      |
| اورنگزیب، ۱۹۳، ۱۹۴، ۱۹۶    | ایله جاریان، ۴۷۲                         |
| اورکزی، ۳۲۵                | ایله جاریان کابل، ۴۷۲                    |
| اورگنج، ۵۸۲ ۵۸۴            | ایماق، ۱۲، ۱۲، ۱۱۱، ۱۵۲، ۱۸۲، ۲۸۶، ۲۸۷   |
| ا<br>اورگوس، ۴۰۳           | 70% 7A% 07% 27% A7% P7% 17%              |
| اورگون، ۱۳۲                | 5 DTT .DTT .DTT779                       |
| اورمک، ۲۲۶                 | ایماق تایمنی، ۳۵۷                        |
| اورنبورگ، ۲۷۱              | ایماق هزاره، ۴۲۸                         |
| اورنبورگ روسیه، ۲۷۵        | ايمل، ۱۹۶                                |
| اورنگزیت، ۱۹۲              |                                          |
| اوزبین، ۱۱۰                | ب                                        |
| اوزده، ۱۳۲                 |                                          |
| ارشکونگ، ۵۵۹               | باباولی، ۸۷                              |
| اولس، ۱۶۴، ۱۶۵، ۱۶۷، ۱۷۵   | باتر، ۱۲۸، ۱۲۵، ۱۶۰، ۲۷۲، ۲۸۷، ۲۹۳، ۳۰۷، |
| اولسها، ۱۶۵، ۱۹۷           | A.T. YYT. 777. 777. A77. AVA             |
| اولی پیشین، ۲۷             | بابرشاه، ۷۵                              |
| ادمشی، ۵۵۹                 | بابری، ۲۳۶                               |
| اریمان، ۱۴                 | بابریان، ۱۳۴، ۲۳۶، ۲۴۳                   |
| اهل سنَّت، ۱۸۹، ۲۰۰        | باب عالی، ۴۲۲                            |
| اینالبایی، کمیسیا، ۲۳۱     | بابکر، ۱۶۵                               |
| ایران ویژه، ۲۲۴            | بابوزی، ۳۱۴                              |
| ایرلندیان، ۱۶۲             | بابول، ۲۹، ۳۰                            |
| ایزوب، ۱۶۴                 | باتی، ۲۹                                 |
|                            |                                          |

بان ياول. ١٩

باندا، ۹۱ بساجور، ۱۰۸، ۱۱۰، ۱۲۹، ۱۳۹، ۱۲۶، ۱۵۲، بان کنگا، ۵۹۸ باورها، ۲۰۰ 777, 777, 677, 466, 486 باورهای عمومی، ۲۰۸ بادغيس، ٣۶٩ بادلی، ۴۹۱ بایزید، ۲۰۸ يتخاك، ٢٨٨ بارتر، ۲۳۱ بتهای بامیان، ۴۳۲ بارک، ۵۸ بارکزی، ۲۶۰، ۵۰۳ بتهای مندویی، ۲۹۳ بارون، ۲۵۷ بــخارا، ۱۰۱، ۱۵۸، ۱۸۹، ۲۷۷، ۲۸۰، ۲۹۸، 217, 117, 177, 177, ... 110, 110, بارونِ يازدهم، ۱۷ باز، ۲۲۳، ۵۶۷ ٩٢٥ عمق ٧٨٥ بختیاری، ۲۴۲ بازار، ۵۴۰ بختياريان، ٣٢٢ بازار شکارپوری، ۵۴۷ بخشی از مذاکرات، ۲۶۸ بازرگان، ۲۴۵ بازرگانان، ۲۴۵ بدخشان، ۶۱، ۱۰۱، ۱۵۹، ۲۸۷، ۲۸۹، ۲۱۰، 177, 400, 630, 400, 040, 780, 080 بازرگانی کابل، ۲۷۱ بازیها، ۲۳۰ بدخشانیان، ۲۹۸ بدخشی، ۵۶۹ باغ تيمور شاه، ۲۶۲ **باغ شاه** زمان، ۷۶ بدل، ۱۷۰، ۱۷۲، ۲۵۹ باکتریا، ۱۰۶، ۲۱۰ براخيل، ۱۲۳ برام پوتر، ۹۸ بالاجوك، ٥٤١ برامولا. ۲۲۸، ۵۹۴ بــالاحمـار، ۶۹، ۷۲، ۷۶، ۸۱، ۸۲، ۸۲، ۲۶۲، برامینیان، ۱۶۲ YPY. AAT, 607, T.O. 210, 610, 270, براول، ۳۲۲ · 70. .00 بربریگری، ۲۶۹ بالوجان، 361 برخيا، ١٤٠ بامیان، ۱۲۸، ۱۵۹، ۱۲۲، ۲۶۲، ۵۹۲ بردرانی، ۱۴۲، ۳۰۱، ۳۹۳ ۵۱۸ بامیزی، ۲۶۰، ۲۹۰

بر درانیان، ۱۵۷، ۱۶۸، ۱۷۲، ۱۸۲، ۱۸۸، ۲۰۲،

| ۸۰۲، ۲۱۲، ۲۰۳، ۲۰۳، ۸۲۳، ۲۸۳               | بطریق، ۱۶۱                                  |
|--------------------------------------------|---------------------------------------------|
| بردگان، ۲۳۵                                | بغداد، ۲۰۴                                  |
| بردگان خانه زاد، ۲۳۴                       | بکر، ۴۴۴، ۴۴۶                               |
| برده داری، ۲۳۴                             | بکهر، ۴۴۶                                   |
| بررسیهای آسیایی، ۱۰۷                       | بلاسپور، ۵۸۱                                |
| برسوات، ۳۲۰                                | بلخ، ۹۸، ۱۰۲، ۲۰۱، ۱۱۱، ۱۲۹، ۱۵۲ ۱۵۸،       |
| پرشور، ۳۹۹، ۴۰۲                            | . 197. 177. 177. 177. 177. 177.             |
| برقع، ۳۱۹                                  | .17, 717, A17, .77, YY7, Y07, 7.0,          |
| برکی، ۲۸۷، ۳۸۷                             | 170, 200, 290, 740                          |
| برکیا، ۱۶۰                                 | بلخ خاص، ۴۱۴                                |
| برکیان، ۲۹۲                                | بلخی، ۱۴۸                                   |
| یر مهمند، ۳۲۴                              | بلمگر، ۴۸۸                                  |
| برمهند، ۳۲۷                                | بلوت تاغ ۱۰۰، ۱۰۱، ۱۰۳، ۱۰۶، ۱۱۱، ۱۲۲،      |
| یرنس، ۱۸                                   | 0017, 000                                   |
| برنیه، ۴۴۸                                 | بسلوچ، ۲۲، ۵۰، ۵۵، ۱۰۳، ۵۷۱، ۲۹۲، ۲۲۳،      |
| برهان، ۲۹۰                                 | ***                                         |
| برهان قاطع، ۲۸۸                            | بلوچان، ۲۷، ۹۸، ۲۰۱، ۱۲۸، ۲۲۴، ۲۹۲، ۲۰۶،    |
| برهمنان، ۲۱۱                               | 777.787. 887. 1 • 7. 7 • 71, 777. 277. 687. |
| بسریتانیا، ۱۱، ۱۲، ۱۷، ۱۸، ۲۱، ۲۷، ۲۸، ۲۹، | PAT                                         |
| 7~ 72. P27. YYY                            | بلوچان براهویی، ۴۳۹                         |
| بریتانیای کبیر، ۱۵۶                        | بلوچان دامان، ۳۴۳                           |
| بریتانیایی، ۸۸، ۲۷۹                        | بلوچستان، ۱۰۴، ۲۲۳، ۲۴۱، ۲۴۵، ۲۷۶، ۲۹۳،     |
| بریتانیاییها، ۱۶۲                          | P77, •77, 777, 0·0, 770, V70                |
| بریچ، ۲۱۰، ۲۵۲، ۲۸۲                        | بلوچی، ۱۲۸                                  |
| بریندو، ۳۰۵<br>بریندو، ۳۰۵                 | بلورتاغ، ١٠٠                                |
| بزگر، ۲۷۹                                  | بمبئی، ۱۹، ۲۲، ۲۳، ۲۴، ۱۳۸، ۲۷۵             |
| بزگران، ۲۷۹                                | بمبره ۴۴۸                                   |
| بستی، ۵۶۳                                  | بندامیر، ۲۱۴                                |
|                                            |                                             |

| بنگ، ۲۱۱                                | بوشهر، ۲۷۶                                 |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------|
| بنگال، ۲۷، ۹۲، ۹۲، ۹۸، ۱۲۸، ۲۵۵         | بوگیش، ۵۶۰                                 |
| بنگالیان، ۵۵۳                           | بولان، ۱۰۴، ۱۰۵، ۲۹۹                       |
| بنگالیها، ۱۵۰                           | بولایی، ۵۸۷                                |
| بنگش، ۵۶، ۵۹، ۶۱، ۱۱۴، ۱۲۹، ۱۳۹، ۱۵۲،   | بومبا، ۴۴۷                                 |
| ۸۰۲، ۰۸۲، ۲۰۱، ۲۵۳، ۰۲۳، ۰۵۳، ۲۶۴       | بونیر، ۱۲۹                                 |
| بنگش بالا، ۱۳۰، ۲۳۱                     | بهاولپور، ۳۰، ۳۲، ۴۰، ۴۲، ۴۳، ۴۴، ۸۴، ۲۷۴، |
| بنگی، ۵۸۵                               | ٩٧٢، ٢٠٠، ٢٠٠، ٩٠٠، ٩٥٠ ٨٩٥                |
| بنر، ۱۱۴، ۱۲۸، ۱۳۹، ۱۲۲، ۱۸۲، ۲۲۲، ۲۴۸، | بهاولپورگارا، ۵۹۸                          |
| بنوسی، ۲۳۱                              | بَهاولخان، ۲۸، ۲۹، ۲۱، ۲۲، ۲۲، ۲۲۵ ۲۲۶     |
| بنو یا مرز افغانی، ۱۹                   | بهرا، ۵۹۶                                  |
| بنیاد پژوهشهای اسلامی، ۱۵               | بهرام خان، ۵۰۵                             |
| بنیادهای خیریه در مکّه، ۲۱۰             | بهوت، ۱۲۱، ۵۹۴                             |
| بنی اسرائیل، ۱۶۱                        | بھونی کاچوک، ۵۹۶                           |
| بنیر، ۱۰۸، ۱۲۸، ۲۰۳، ۲۰۴، ۲۰۵، ۳۰۹، ۲۱۰ | بهیر، ۱۲۱                                  |
| بوتان، ۱۰۲،                             | بهیرووال، ۵۹۸                              |
| بودابیر، ۶۲                             | بیاس، ۲۸، ۴۳، ۵۰۷ ۸۹۸                      |
| بودیل، ۵۶۳                              | بیاه، ۵۹۸                                  |
| بودینه، ۷۱، ۲۵۰                         | بیتنی، ۱۶۳، ۲۳۶                            |
| بوران، ۸۷، ۱۶۴، ۱۶۵                     | بیدستهٔ کشمیر، ۵۸۸                         |
| بورشور، ۱۲۴، ۱۲۶، ۱۳۳                   | بيدوله، ۱۱۶                                |
| بورک، ۳۲۱                               | بیرجند، ۵۱۱                                |
| بورندو، ۱۰۸                             | بیرهگولی، ۵۵۹                              |
| بـــوری، ۱۲۲، ۱۲۴، ۱۲۹، ۱۴۲، ۲۰۰، ۲۰۱،  | بیکانیر، ۲۹، ۳۰، ۳۴، ۲۵، ۳۷، ۴۳            |
| 4.0                                     | بیگلربیگی، ۴۲۸                             |
| بوری له بولا، ۵۶۰                       | بيلوت تاغ، ۵۶۹                             |
| بوزه، ۴۱۹                               | بیمبر، ۵۸۱                                 |
| بوشور، ۱۴۳                              |                                            |

یتان، ۱۲، ۱۵۷

یتانها، ۱۹، ۲۰، ۲۳۷ ب پتمن، ۸۱ پابندی به عبادات، ۲۰۹ يتياله، ۲۴۲ یدر یطرسی، ۲۷۰ باتنجر، 439 پدرسالاری، ۳۱۱ یاجای کنر، ۲۹۵ یادشاه بخارا، ۴۱۷ بذيرايي، ۲۵۷ یارادیک، ۵۶۰ پراچی، ۲۸۷، ۲۹۳ یارای، ۳۵۵ پراوپامیز، ۱۰۴ پرسو، ۵۶۰ یارسیان، ۲۹۱، ۲۸۲، پرومنٹوس، ۲۹۴ یـــارسیوان، ۱۳، ۱۴، ۷۸، ۲۶۸، ۲۸۸، ۴۹۷، يرون، ٥٤٠ 770. 700 پرونچ، ۲۵۱ بارسیوانان، ۶۳، ۹۸، ۶۵، ۶۶، ۷۳، ۱۴۵، ۲۶۱ 097. P97. 4P7. 3P7. P97. AP7 بشاور ، ۱۲ ، ۱۸ ، ۵۶ ، ۶۲ ، ۶۳ ، ۶۴ ، ۷۱ ، ۷۱ 14. 04. 44. PV. +A. 1A. TA. 7A. 0A. AA. بارسیوانی، ۲۶۴ 3.1. V.1. P71. P71. .71. 771. 771. بــاروپاميز، ۹۹، ۱۰۵، ۱۰۹، ۱۱۱، ۱۱۵، ۱۱۷ 271. . O1. AAI. PAI. T.T. A.T. 717. 771. 771. 971. .71. 171. 771. .97. 717, 217, 777, X77, 777, 277, Y77. 707. 007. 207. 7A7. 0A7. 1P7. AP7. A77. .07. 707. 097. V97. .A7. /A7. 474.470 4A7. 7P7. 4P7. 1.7. 7.7. 4.7. 4.7. ياک يتن، ۵۹۸ V.T. 617. 177. 777. 617. VIT. ATT. باكستان، ١٣ P77. . 77. 1.7. . 77. 777. 777. . 477. . 477. بالكي، ٢٣٣ 1.0, A.C. . 1C. 11C. 170. . TO. 17C. يــامير، ١٠٠، ١٠١، ٥٤٩، ٥٧٠، ٥٧٤، ٥٧٥، 770. 676. . 76. A 76. 746. 646. . PA DAY .DAF .DAY .DYF پاندیت مرهته، ۲۹۵ یشاوری، ۱۲۹ پانی پت، ۱۱، ۲۲۶، ۲۹۱ بشاوریان، ۳۳۰ پانی پت، جنگ، ۲۰۱ يشتانه، ۱۵۷ یشت کوه، ۴۶۳ بایتخت زمان شاه، ۵۵۰

پَشْــــتو، ۵۲، ۷۲، ۷۴، ۸۷، ۱۵۱، ۱۵۸، ۱۶۱،

پنجابی، ۸۹، ۱۵۸، ۱۹۰

پنج پا، ۲۵۹ 791. PAI. .PI. 1PI. API. . 77. . YY. پنجرود، ۵۸۹، ۵۹۳، ۵۹۵ 777, 777, 777, 687, 3.7 ينجشير، ١٢٢، ٢٩٠، ٢٨٣، ٢٧٩٠ ٢٩٥ بشتوزیان، ۵۵۳ یشتون، ۱۲، ۱۲، ۱۸، ۱۵۷، ۱۹۷، ۱۹۸، ۱۹۸ ينجكورا، ١٢٣. ١٢٩، ١٢٩، ٢٠٢، ٢٠٩، ٣١٥، پشتونخوا، ۱۵۸ 217, 717, 717, 400, .VO, AAG, 7PO پشتونولی، ۱۶۹، ۱۷۰، ۱۷۳، ۲۲۰، ۲۲۲، ۲۶۶ پنج کوره، ۱۰۸ پنچشیر، ۱۱۰ پشتونها، ۱۹۵، ۱۹۷ بندکت، ۵۵۹ پشتو و فارسی، ۲۶۰ بویلزی، ۲۵۹، ۲۶۰ یشتی، ۵۹۱ بويلزيان، ۲۶۱ یشتی خور، ۱۰۱، ۵۷۶، ۵۸۲ ۵۸۳ پشونان. ۱۹۶ پوخلی، ۱۳۸ یشهای، ۲۸۷ ۲۹۲ پوروس ، ۹۳ یوشاک، ۲۲۱، ۲۵۲ بشسين، ۱۱۶، ۱۲۶، ۱۲۳، ۱۲۹، ۱۴۳، ۱۸۳۰ يوشه، ۱۹۵۸ 777. 997. . . 7 يوگول، ۳۰، ۲۸، ۲۹ يغمان، ۲۸۸، ۲۹۲ یکلی، ۲۲۷، ۲۲۸ يونوز، ٥٥٩ بونه، ۱۷، ۱۹، ۲۲، ۲۳، ۲۰۴، ۲۱۱ یکن، ۲۹۳ پونی، ۴۰۰ يلتى ، ١٢٧ بل سنگی، ۲۸۴ بونياله. ٥٥، ٥٧٨ يا مالان ١٢۶، ٥٠٠ بونيالي، ١١٣، ١١٨ پلیس و شهرنشینان، ۲۴۷ بونینه، ۵۵۹ پنتونی، ۳۸۵ پهلوی. ۲۸۸ ،۱۹۰ ،۲۸۸ پيتمايز. ۲۷ پنج، ۵۸۲ پېچ، ۱۶۲، ۱۶۵ پنجاب، ۶۲، ۹۳، ۱۰۲، ۱۱۴، ۱۲۱، ۱۴۸ ۲۰۱۱، پیرتاریک، ۲۰۷، ۲۰۸ ! AT. TPT. 217, ATT, 2A5, VAF. AAT, بیر چمکنی، ۲۱۶ PAT: . PT. PPT: 2.6. V.G. . 16. TCG. پیرروشان، ۲۰۷ محري همو

پیر کروشنسکی، ۲۳۶

| 059                             | ۵۴۱ ، مسیر                                  |  |
|---------------------------------|---------------------------------------------|--|
| تاجیکان برکی، ۲۹۲               | پیش از تاریخ، ۲۰                            |  |
| تاجیکان ترکستان، ۲۸۹            | پیشاور، ۴۶۲                                 |  |
| تاجیکان فُرمُلی، ۲۹۲            | پیشخان حرم، ۸۸                              |  |
| تاجیکان کابل، ۴۶۹               | پیشخدمتان، ۴۶۱                              |  |
| تاجیکان کوهستان، ۲۹۰            | پیشکش، ۱۸۱                                  |  |
| تاجیکانی، ۲۸۹، ۴۹۸              | پیشگویی، ۲۱۸                                |  |
| تاجیک نشین، ۱۷۵                 | پیشنماز مسجد شاهی، ۴۷۶                      |  |
| تاجیک <i>ی</i> ، ۲۹۰            | پیشهوران، ۲۴۵                               |  |
| تاراجگری، ۲۲۰، ۲۲۲              | پیوار، ۲۵۰، ۵۷۷                             |  |
| تارتاری، ۵۷۰                    |                                             |  |
| تاریخ ادوار هندو و مسلمان، ۱۷   | ت                                           |  |
| تاریخ سامی، ۲۰                  |                                             |  |
| تاریخ فرشته، ۱۵۸، ۱۵۹           | تابوت گردانی، ۲۰۵                           |  |
| تاریخ یوسفزیان، ۳۰۶             | تابی، ۱۱۷                                   |  |
| تالپوری، ۲۶۶، ۴۴۲، ۵۰۰ ۵۷۷      | تاپاسیا، ۲۹۴                                |  |
| تالقان، ۲۱۴، ۲۲۲، ۲۲۳، ۶۹۵۰ ۵۸۵ | JJ. 777                                     |  |
| تام کیلی گریوظریف، ۱۸۷          | تاتار، ۹۸، ۱۸۷، ۴۰۸، ۱۵ ۴، ۱۹۹              |  |
| تامین، ۴۲۷                      | تاتاران، ۲۰۴، ۲۱۸، ۲۲۰، ۲۲۷، ۲۵۵            |  |
| تايفنتالر، ١١٩                  | تاتاراند، ۲۹۷                               |  |
| تایمنی، ۱۴                      | نساتارستان، ۱۵، ۶۱، ۴۶، ۱۰۶، ۱۲۱، ۱۵۵، ۲۰۱، |  |
| تبت، ۱۲۲، ۲۷۴، ۸۸۲              | 177. 207 40                                 |  |
| ثبت زرداًلو و دارو، ۴۵۰         | تاتارها، ۱۶۲                                |  |
| تبت صغیر، ۱۰۰، ۱۱۹، ۵۷۰، ۵۷۵    | تاتاری، ۲۹۲، ۲۹۴                            |  |
| تبت کوچک، ۴۴۸                   | تاجیک، ۱۲، ۹۸، ۱۱۰، ۱۸۱، ۱۸۲، ۲۴۳، ۲۴۵،     |  |
| تته، ۵۷۷                        | 707, 747, 447, 447, PAT, 1PT, 1PT,          |  |
| تجارت، ۲۷۲                      | 7PT, YPT, Y8T, A8T, YAT, YAT, AAT,          |  |
| تجارت اسب، ۲۷۶                  | PAT: 197: 117: 117: 417: 417: 407:          |  |

۶۱۵ ماید ا

| تجارت با کافرستان، ۲۷۶                      | ترمذ، ۵۸۶                             |
|---------------------------------------------|---------------------------------------|
| تجارت خارجی، ۲۷۴                            | تــرنک، ۱۱۷، ۱۲۵، ۱۲۶، ۱۳۰، ۱۴۴، ۲۲۷، |
| تجارت داخلی، ۲۷۶                            | • <b>?</b> 7. 787. 787. 177. • • ?    |
| تجن، ۱۲۶، ۶۰۰                               | ترنول، ۱۲۱                            |
| تخت روان، ۲۳۳                               | تریگوما، ۵۵۹                          |
| نــخت ســليمان، ۵۲، ۵۳، ۱۱۲، ۱۳۹، ۱۳۴۰،     | ترین، ۲۵۲، ۲۵۲، ۲۵۵، ۲۸۲، ۲۰۲، ۴۰۳    |
| 107, 4.7, 440                               | ترینان سپید، ۳۸۲، ۳۹۹                 |
| تراوها، ۱۶۲                                 | ترینان سیاه، ۳۸۳                      |
| ترای، ۵۷۶                                   | ترین سپید، ۱۳۲، ۲۸۲                   |
| تربت، ۵۸۴                                   | ترین سیاه، ۳۸۲                        |
| تربت حیدریه، ۴۲۷                            | تسبيح، ٢٠٩                            |
| ترشیز، ۵۲۱                                  | نسوپر، ۱۳۳                            |
| ترک، ۲۰۴، ۲۵۵، ۲۸۷، ۲۸۸، ۵۲۲                | نسوكوداگون، ۵۶۰                       |
| ترکان اروپایی، ۲۹۸<br>ترکان اروپایی، ۲۹۸    | تسوکویی، ۵۵۹ ۵۶۱ ۵۶۳                  |
| تسرکستان، ۹۸ ،۱۰۰، ۱۰۱، ۱۴۰، ۱۴۵، ۲۷۴، ۲۷۴، | تشكيلات، ٢۶٩                          |
| מין: פער ידער מאר פאר פאר ידער              | تعبیر رویا، ۲۱۸                       |
| ٧٠٠، ٢٠٥١ م٠٢٥                              | تعزیه، ۲۰۵                            |
| ترکستان آزاد، ۲۷۴                           | تفریح و سرگرمی، ۲۴۹                   |
| ترکستان چین، ۱۰۰، ۱۰۱، ۲۸۲ ۲۸۷              | تفسیمات ولایتی، ۴۶۲                   |
| ترکلانی، ۱۸۵، ۳۰۱، ۳۰۶، ۳۰۷، ۳۲۲، ۳۲۳       | تفسيم اوقات، ۲۴۷                      |
| ترکلانیان، ۲۰۹، ۳۲۳، ۴۱۵، ۵۰۱               | نک، ۲۲۶                               |
| ترکمن، ۲۷۷                                  | نکسیلا، ۹۱، ۹۲                        |
| ترکمنان، ۲۷۷                                | تُكفير، ٢١٢                           |
| ۔<br>ترکمنی، ۲۷۷                            | نکواره، ۲۲۶                           |
| تـــرکی، ۲۷۷، ۲۸۷، ۲۸۸، ۲۹۶، ۳۹۰، ۳۹۱       | نکه نو، ۱۱۶، ۳۸۳                      |
| 717.710                                     | نکبه، ۵۴۳                             |
| ترکیان، ۳۹۲                                 | تکیهٔ دروازهٔ لاهوری، ۵۵۱             |
| ترکیه، ۱۵۵، ۱۶۰، ۲۳۰، ۲۱۶                   | تكية فقير، ٥٤١                        |
| • •                                         | •                                     |

| تگاو، ۱۱۰، ۴۶۳                           | توگی، ۳۹۹                              |
|------------------------------------------|----------------------------------------|
| ی، ۱۲۲۰ ۱۸۳۰ ۱۰۰۰ ۲۰۱                    | تون، ۶۰۱                               |
| تل ـ چوتيالي، ۱۳۴، ۱۴۳                   | ترنجنهای، ۲۳۴                          |
| تلكان متكنى، ٥٩٢                         | تهتره، ۱۹۶                             |
| تو، ۵۹، ۱۲۳                              | تُهخانه، ۶۵                            |
| توبه، ۱۱۶، ۱۲۳، ۱۲۳، ۲۵۸، ۲۷۰، ۱۷۳، ۲۹۹. | تهران، ۱۵، ۲۷۱، ۵۰۸                    |
| 490                                      | تهماس، ۴۰۳                             |
| توپ مانی سیالا، ۹۲                       | تهماس خان، ۴۰۳                         |
| توتور، ۲۸۳                               | تيپوسلطان، ۶۲، ۲۹۵، ۵۰۳                |
| توتوگان موتکونی، ۳۰۴                     | تیرا، ۱۳۹، ۲۹۵، ۵۷۷                    |
| توتى، ۵۶۴                                | تیراییان، ۲۹۶                          |
| تـــوخي، ۱۶۵، ۲۲۳، ۲۸۵، ۳۹۰، ۳۹۱، ۲۹۲،   | تیروا، ۱۲۴                             |
| 797. 2.7                                 | تیروت داس، ۵۴۸                         |
| تور، ۳۰۵                                 | تیری، ۱۱۴، ۳۲۹                         |
| توران، ۱۶۵، ۳۹۰                          | تيزطلب، ۳۹۴                            |
| توربرن، ۱۹                               | نیکل، ۲۱، ۲۷                           |
| توربلا، ۳۰۴، ۳۰۵                         | تيله، ۲۳۰                              |
| توربیلا، ۱۰۸، ۱۲۰، ۵۸۹                   | تیمنی، ۱۴، ۴۲۷                         |
| تورنرین، ۳۵۲، ۳۸۲، ۳۸۳                   | تیمور، ۲۹۸، ۴۹۰، ۵۵۰، ۵۵۰              |
| تورزی، ۳۵۹                               | تـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| تورکانی، ۱۱۶، ۱۱۷                        | 707, 077, PAT, 7P7, VPT, APT, PPT,     |
| تورگوندی، ۳۳۲                            | 6. 1 . 6. 7 . 6. 7 . 6. 6 . 6 . 6      |
| تور مرغه، ۳۹۹                            | تيمور لنگ، ۹۰، ۲۴۱، ۴۳۳                |
| تورنال، ۲۴۷                              | تیموری، ۱۶۰، ۳۰۶، ۴۲۷، ۴۲۸             |
| تُوری، ۱۲۹، ۱۲۹، ۲۰۰، ۲۳۰، ۲۲۱، ۲۶۳      | تيموريان، ٤٣٣                          |
| توسله، ۲۳۰                               | ئيونى، ۵۵۹                             |
| توكتو، ۱۳۳                               |                                        |
| توگدری، ۲۸۷                              |                                        |
|                                          |                                        |

جعفر، ۵۸، ۸۱ ٤ جعفرسیستانی، ۵۴ حگدال، ۲۹۳ جات، ۲۱ جگدلک، ۱۲۹ جاجی، ۱۱۱، ۱۲۹، ۱۲۹، ۲۸۰، ۲۲۰، ۲۲۰ جلال آباد، ۱۸، ۱۰۹، ۱۱۰، ۱۲۳، ۱۲۹، ۱۴۲، **TFT .TO.** جادوگری، ۲۱۶ פפץ, הפץ, דרד, סיד, דהד, פהד, פפד, جادهٔ نمکین، ۵۷ 17. 197. 797. 740. 040. 040. 1PG. 1.3 جارجیان، ۲۶۱ جلال الدين، ۲۰۸ جارچی باشی، ۲۶۱ جلال بور، ۹۲، ۱۱۴، ۷۷۰، ۵۹۵، ۵۹۶ جلاليورگات، ٥٨١ جالندر، ۴۸۹ جلاليه، ۸۶ جاله وان، ۱۰۲ حلگه، ۱۲۷ جام، ۴۹۸ جلگهٔ پشاور، ۷۱ جامیان، ۲۲۲ جامعهٔ روستایی هند، ۱۹ جليم، ١٠٢ جامه و سلاح درباریان، ۲۵۶ جمبو، ٥٨١ جامة اشراف، ۲۵۶ جمرود، ۵۷۶ جمشیدی، ۲۲۷ جانوران، ۲۱ حمنا، ۲۲، ۱۶۰، ۲۲، ۲۹۱ خت، ۲۱، ۲۲، ۵۰، ۹۲، ۹۸، ۲۹۲، ۲۲۲، ۲۲۹، جنده بهادریور، ۵۹۶ 444 444 جنکوجی سندیا، ۴۹۰ جدران، ۱۱۲، ۱۲۸، ۲۴۸، ۲۵۰، ۲۹۷ جنکینز، ۲۳ جدون، ۲۰۵ جنگ، ۵۹۴ جدونان، ۲۱۵، ۲۲۷ جنگ امریکا، ۷۷ جرج تامس، ۲۹ جنگ اول. ۱۸ ج\_\_رگه، ۱۶۶، ۱۶۷، ۱۷۱، ۱۷۲، ۱۲۱، ۲۰۹، جنگ اولسها، ۳۱۴ 441 جوانشير، ۲۹۷، ۲۹۲ جزایر شتلند، ۲۸۵ جسوات سنگ، ۱۹۶ جوبدار، ۲۶ جسيلمير، ٢٠ جوخنا، ۲۹۳

| چاقوی قلمدان، ۲۶۸                   | جود، ۴۹۰                           |  |
|-------------------------------------|------------------------------------|--|
| چاووش باشی، ۶۷، ۴۶۱                 | جوداس اسکاریوت، ۸۶                 |  |
| چاووشی باشی، ۶۶                     | جودپور، ۲۰، ۲۴، ۲۵                 |  |
| چاه و استخر، ۲۸۴                    | جوميلر، ۱۸۷                        |  |
| چپر، ۲۸۵                            | جونجونا، ۲۹                        |  |
| چنرال، ۱۵۱                          | جونیال <i>ی</i> ، ۵۶۳              |  |
| چې، ۷۸، ۸۲، ۷۰۳، ۲۴۲، ۲۹۴، ۵۸۴، ۹۸۵ | جويها، ۲۸۲                         |  |
| چراغان، ۵۴۸                         | جهان خان، ۸۸۲، ۹۸۹، ۹۹۷، ۲۹۷       |  |
| چرس، ۵۴۱، ۵۴۴                       | جهانگیر، ۲۴۱                       |  |
| چری، ۱۱۷                            | جهلم، ۵۹۴                          |  |
| چشمه، ۵۸                            | جیپور، ۲۹، ۳۰، ۲۷۴                 |  |
| چفتاییان، ۲۹۸، ۲۲۵                  | لم، ۱۲۶ ۸۸، ۹۰، ۹۱، ۹۳، ۹۲، ۱۲۱۰   |  |
| چغی، ۱۲۶                            | ۸۶۱، ۹۶۲، ۷۰۲، ۹۸۶، ۹۶۰، ۵۶۶، ۱۲۵۰ |  |
| چلم، ۲۲۶                            | YO. • AG. 1AG. 7PG. 6PG. 3PG. YPG  |  |
| چلویشتی، ۳۲۸، ۳۴۱، ۲۹۴، ۳۹۵         | جیلم منگلا، ۵۹۶                    |  |
| چلویشتیان، ۲۷۲، ۳۴۱، ۲۲۲، ۴۰۷       | جیلمی، ۲۱۴، ۲۱۵                    |  |
| چمکنی، ۸۴، ۲۵۹                      | جیون سنگ، ۹۰، ۹۱                   |  |
| چمن بستان، ۳۸۰                      |                                    |  |
| چناب، ۴۳، ۴۶، ۲۰۱، ۵۹۵، ۵۹۶، ۵۹۷    | E                                  |  |
| چنانی، ۲۵۱                          | _                                  |  |
| چنداولیان، ۲۹۷                      | چاپارها، ۲۳۲، ۴۶۰                  |  |
| چندلو، ۵۶۳                          | چادر، ۱۸۴                          |  |
| چندنی، ۴۵۱                          | چادرنشینان، ۲۲۴                    |  |
| چنگیزخان، ۱۵۹                       | چادوکی، ۴۴۱                        |  |
| چوېر، ۲۹۹، ۲۰۱                      | چارایماق، ۲۰                       |  |
| چوتيالي، ۱۳۳، ۳۸۳، ۴۰۱، ۴۰۱         | چارلز دوم، ۲۳۷                     |  |
| چودو، ۳۳۶                           | چاسر، ۲۱۳                          |  |
| چودوا، ۱۲۴                          | چاشت، ۲۴۷                          |  |

۶۱۹ مایه

| چورآغاسی، ۴۱۶         | حـــن ابــذال، ۸۷، ۸۸، ۵۰۷، ۵۰۸، ۵۸۰ |
|-----------------------|--------------------------------------|
| چورا، ۵۲۲             | ٥٩٣                                  |
| چورو، ۲۹، ۲۰، ۳۳      | حسن عطایی، ۱۵                        |
| چوکی، ۵۳۹             | حسين آباد، ٣٧٩                       |
| چرمگا، ۵۵۹            | حصار، ۵۶۹، ۵۶۹ ۵۸۶                   |
| چوملا، ۲۰۴            | حصاربالاء ۵۸۶                        |
| چرنیه، ۵۵۹            | حسفرت امام، ۴۱۴، ۴۲۱، ۵۷۴، ۵۸۳ ۵۸۴،  |
| چهار اویماق، ۴۲۷      | ٥٨٥                                  |
| چهار ایماق، ۲۰        | حُضور، ۶۶                            |
| چهارپایان، ۲۷۱        | حُقَّى، ٤٣٠                          |
| چهارسو، ۲۸۰، ۹۲۶، ۵۴۸ | حکومت، ۲۶۱                           |
| چهار فصل، ۲۴۸         | حکومت الکوزی، ۵۱۲                    |
| چهلباشی، ۲۳۸          | حکومت بریتانیا، ۱۸                   |
| چیری، ۱۳۴             | حمام، ۲۸                             |
| چین. ۱۸۰، ۲۹۳، ۴۱۵    | حمل ونقل ۲۳۲                         |
| چینهایش، ۵۵۹          | حنابندان، ۱۸۱                        |
| چینی، ۱۸۷ه ۱۸۲        | حیدرآباد، ۴۴۲، ۵۹۰                   |
|                       | حيلم، ٥٩٢                            |
| Σ                     |                                      |
|                       | Ċ                                    |
| حاجیان افغان، ۲۱۰     |                                      |
| حاجی خان، ۴۸۹         | خاجک، ۴۳۶                            |
| حاجى فيروزالدين، ٤٣٤  | خازوزی، ۳۰۹                          |
| حانظ، ۱۴، ۱۹۲         | خاشرود، ۱۲۵، ۳۵۶، ۵۹۹                |
| حبشیان، ۲۳۴، ۲۹۸      | خاص دامان، ۳۲۵                       |
| حبوبات، ۲۸۰           | خاکریز، ۱۳۱                          |
| حج، ۲۱۰، ۳۲۰          | خالدادخان، ۲۲۳                       |

حرمسرا، ۶۹

1.7. V.7. 377. 007. POT. 737. PPT. خالدبن وليد، ١٤١ 1.7, 407, 127, 227, 200, 110, خالیشی، ۱۹۶ 710, 700, APO خامدان، ۱۲۲ خراسان افغانستان، ۱۲۶ خان، ۱۶۷، ۱۷۱، ۴۰۹ خراسانِ ایران، ۱۲۶، ۱۳۱، ۲۸۳، ۲۹۷، ۲۸۰، خانان، 150 خانان خان، ۱۶۵ 211 خراسانی، ۱۲، ۸۶، ۹۰، ۱۴۹ خانان درانی، ۸۱ خراسانیان، ۲۱۹ خان بدخشان، ۵۶۷ خرافات، ۲۱۶ خان بهاوليور، ١٣ خرد تبت، ۴۵۰. ۵۷۰ ۸۸۱ خانيور، ٥٩٣ خرقهٔ حضرت محمد(ص)، ۵۷۰ خان جهان، ۲۲۷ خرگاه، ۴۱۹ خان دیر، ۲۱۵ خرمن، ۲۸۵ خان علوم، ۱۹۷، ۲۱۴ خرمن کوبی هند، ۲۸۵ خان کلات، ۲۲۹ خروار، ۲۹۶، ۲۹۸ خانه سياه، ۲۵۴ خبروتی، ۱۳۲، ۱۴۴، ۲۹۲، ۲۳۴، ۳۵۰، ۳۵۱، خانهها، ۲۲۶ 3A7, .P7, 1P7, YP7, AP7 خانههای اشراف، ۲۵۴ خروتیان، ۲۹۸ خاوند، ۲۱۶، ۲۱۷ خزانهٔ نادری، ۵۰۸ خبيص، ٣٨٩ خزر، ۹۷، ۱۰۱، ۱۶۰، ۲۱۹ ختری، ۲۹ خصایل پسندیده، ۲۴۲ ختک، ۵۶، ۸۵، ۸۶، ۱۱۴، ۱۲۹، ۱۲۹، ۱۹۵، خصایل نکوهیده، ۲۴۲ 1.7. 7.7. 777. .77 خصوصیتهای زندگی اشراف، ۲۵۹ خُتُن، ۲۱۵ خفتن، ۲۲۷ ختنه، ۱۸۷، ۲۰۲ خلاصک چونی، ۹۶۵ خجند، ٥٠١، ٥٨٧ خلج، ۲۹۲ خدران، ۱۶۵ خلجي، ۲۹۲ خراسان، ۱۳، ۵۷، ۹۸، ۱۰۱، ۱۰۲، ۱۰۵، ۱۴۵،

خلجيان، ۲۹۲

P71, 701, A01, P61, A77, TY7, TA7.

خوگیانی، ۱۴، ۲۵۹، ۳۶۱

| خلعت، ۵۴، ۶۷                           | خولوم، ۵۵۹                               |
|----------------------------------------|------------------------------------------|
| خَلم، ۲۱۴، ۲۱۴، ۲۲۳                    | خوندی، ۱۲۹                               |
| خلیج بنگال، ۱۳۷                        | خون نشین، ۱۲۵، ۵۹۹                       |
| خلیج فارس، ۹۷، ۲۷۶، ۲۸۶، ۱۲۰           | خویشاوندی، ۲۴۰                           |
| خلیل، ۳۲۷، ۲۲۸، ۴۹۹                    | خيام، ۲۰۷                                |
| خواجگان. ۶۷. ۶۸. ۴۶۱                   | خيبر، ۱۶۰، ۱۹۵، ۳۲۵، ۵۷۶                 |
| خواجه عـمران، ۱۱۶، ۱۳۰، ۱۳۲، ۳۵۵، ۳۵۷، | خیبری، ۷۹، ۱۱۵، ۱۲۹، ۲۰۱، ۲۲۴، ۲۲۹       |
| 75.                                    | خيبريان، ۶۱، ۷۳، ۸۰، ۱۲۹، ۲۲۵، ۲۲۶، ۲۲۷، |
| خواجه غار، ۵۸۵                         | ٠٣٠، ٥٠١، ١٢٥                            |
| خراجه محمدخان، ۲۹ه، ۵۳۰، ۵۳۲           | خیرات، ۲۱۱                               |
| خوارزم. ۴۱۵. ۴۱۹. ۵۱۲                  | خیسور، ۱۳۴، ۲۳۵                          |
| خوارزمشاه. ۱۵۹                         | خيل، ۱۶۲، ۱۶۵، ۱۶۲                       |
| خواستگاری، ۱۸۱                         | خيليج، ١٢١                               |
| خوراكيها. ٢٤٩                          | خيمه شبانان، ۲۲۶                         |
| خورلوکی، ۱۳۳                           | خيوه، ۵۸۴                                |
| خورلیکی، ۱۱۶                           |                                          |
| خوروان. ۱۳۰                            |                                          |
| خوست، ۱۲۸، ۱۴۲، ۱۶۸، ۲۲۲، ۲۲۲، ۲۲۲،    |                                          |
| *1*                                    | داتاپتیل، ۴۹۰                            |
| خوستوز. ۵۵۹                            | داجل، ۴۲۰                                |
| خوسی، ۲۳۰                              | دادر، ۱۱۷، ۴۰۰، ۴۳۹                      |
| خوسیال، ۴۵۱                            | دادوپور، ۵۹۶                             |
| خوشحال، ۱۹۲، ۱۹۲، ۱۹۸                  | دارالانشاء سلطنتي، 450                   |
| خوشحال ختک، ۱۹۱                        | دارالقرار، ۳۸۰                           |
| خوقند، ۱۰۰، ۲۰۱، ۲۸۶، ۵۶۹ ۵۸۷          | داروغهٔ بازار، ۲۶۷                       |
| -<br>خوکی، ۳۰۶                         | داریوش، ۴۳۷                              |
| خوکیان. ۳۰۶                            | داغستان، ۲۵۷                             |
|                                        |                                          |

دامان، ۲۹. ۱۱۳. ۱۲۸. ۱۲۲، ۱۲۸ ۱۶۸ ۲۷۲.

7AT. 7PT. 0PT. 3PT. 7.7. 077. 777. ۳۷۲، ۸۲۱، ۲۸۲، ۵۸۲، ۲۲۹، ۱۲۲، ۶۲۳، עדדי אדרי זדדי דדדי עדדי ודדי 777, Y77, P77, P27, 7Y7, 1A7, OA7, 4.7. V.7. 727 197, 797, 797, 497, 497, 3.0, 4.0, دامان خاص، ۲۲۴، ۲۳۵ A.O. 710. P10. . 70. 770. 770. . 70. V70 دامان شمالی، ۱۲۲ دربار، ۲۵۶ دامبرتن شایر، ۱۷ دربار عام کابل، ۶۹ دانشسرای الفنستون، ۱۷ درباریان افغان، ۲۶۴ دانش کول، ۳۲۲ درباریان شاه شجاع، ۲۶۵ دانگ، ۳۴۱ دَرخانه، 40۶ دُرخاني، ١٨٥، ١٨٤ داودزی، ۳۲۷ ۲۲۸ دُر دُران، ۲۵۶ داور،۳۳۲ داوطلبان، ۲۷۲ درزی، ۲۲۷ درگی، ۲۲۲ دایرهٔ دین پناه، ۴۴۷ دجله، ۲۲۲، ۲۸۶ درم تور، ۲۰۴، ۲۰۵، ۴۴۷ دخيل، ۲۲۱ درمسال، ۲۰۱، ۵۴۸ دخيل شدن، ۲۲۰ دَرُم سرای، ۵۴۸ درآمدها، ۴۶۴ درواز، ۱۰۱، ۲۸۷، ۲۸۹، ۲۸۵

دروازهٔ کابل، ۵۴۸

دروش، ۵۷۰

درەبند، ۵۲

دره، ۲۱۱، ۲۲۶

دره دُرانیان، ۱۳۰

درهٔ کشمیر، ۱۳۸

دریای سیاه، ۲۹۸

دریای هند، ۱۳۵

درياجهٔ سيستان، ۶۰۰، ۶۰۱

دریای خزر، ۱۰۱، ۱۲۶، ۱۶۲، ۲۷۱، ۲۷۸

دروازهٔ لاهوری، ۵۴۱

دراس، ۱۱۹، ۱۲۰، ۱۲۲، ۵۸۷

نماید ۶۲۳

| دستاس، ۲۸۵                          | 5005.000                                  |
|-------------------------------------|-------------------------------------------|
| دستور عربی، ۱۸۹                     | دوزخ ۲۰۷                                  |
| دسته، ۲۰۵                           | دوژک، ۲۰۱، ۴۰۳                            |
| دشت بی دوله، ۱۲۳، ۱۴۳               | دوسو، ۱۶۵                                 |
| دشت بینوایان، ۱۳۳                   | دو گروه رقیب درباری، ۶۳                   |
| دشت لوت، ۳۰۶                        | دولت خـــــان، ۴۸۱، ۱۲۴، ۱۲۸، ۱۲۲، ۲۳۶،   |
| دشت نمک، ۱۰۴                        | PT7. • 7T                                 |
| دکن، ۲۱، ۲۲۷، ۲۲۲، ۴۰۰، ۴۹۱، ۵۰۹    | دولت شاهی، ۴۹۷                            |
| دکورم، ۳۵۰                          | دولی، ۲۳۳                                 |
| دلازاک، ۲۰۷، ۲۰۸، ۲۲۷، ۴۰۱          | دومندی، ۱۲۴                               |
| دمتانی، ۱۳۲، ۳۵۱                    | دون پت رای، ۵۶۴                           |
| دمدير، ۵۵۹                          | دوهی، ۵۶۱                                 |
| دمغار، ۱۹۵                          | دویاراجا، ۴۴۷                             |
| دنگاخورور، ۴۵۱                      | دویزی، ۳۰۹                                |
| دراَب، ۱۹۶، ۴۹۲                     | ده غلامان، ۶۰۰                            |
| درآبه، ۳۰۷، ۳۰۸، ۴۰۰                | ِ دمقان، ۲۹۵                              |
| درپرو، ۱۹۰                          | دهگان، ۱۱۰، ۲۹۵، ۲۹۶، ۳۱۶                 |
| دوچینه، ۱۳۲                         | دمگانان، ۲۰۵، ۳۰۹، ۳۱۸                    |
| در ده، ۵۹                           | دمگانی، ۲۸۷                               |
| دور، ۱۲۸، ۱۲۲، ۳۰۵                  | دملی، ۱۱، ۱۸، ۱۹، ۲۱، ۲۸، ۲۴، ۲۷، ۵۷، ۹۴، |
| دورانی، ۲۶۹                         | ۷۶، ۱۳۱، ۱۶۱، ۷۳۲، ۹۸۴، ۷۸۴، ۸۸۴، ۹۸۴،    |
| دورچلی، ۱۲۴                         | ٠٠١ ١٩١، ٢٩١ ٣٠١، ٣٠١ ١٩٠ م ١٥٥           |
| دورناس پرانچولا، ۵۶۳                | دهنه، ۲۳۶                                 |
| دورنما، ۱۱۰                         | دهوار، ۴۳۹                                |
| دوری، ۱۲۶، ۲۰۲، ۲۰۳، ۲۰۴، ۸۲۲، ۲۵۰، | دمینگ، ۵۵۹                                |
| 707, 707, 177, 377, 777, 870, .70,  | دیره، ۵۲ ۵۵                               |
| 170, 170, 170, 170, 070, 270, 170,  | ديره اسماعيل خان، ۴۶۲                     |
| 170, P70, 100, 100, 700, 700, 700,  | دیره بند، ۵۲، ۵۳، ۵۴، ۱۲۴، ۲۲۱، ۳۳۶، ۳۴۲، |
|                                     |                                           |

| راجپوتان رانهُور، ۳۱       | 777                                      |  |
|----------------------------|------------------------------------------|--|
| راج گات، ۵۹۵               | دِيسرةُ اسسماعيل خان، ٥٠، ٢٣٥، ٢٤٥، ٢٢٤، |  |
| راجوره ۴۵۱                 | ۱۲۰ ،۵۷۷ ،۲۸۶                            |  |
| راس، ۲۷                    | دیرهٔ غازی خان، ۴۶، ۲۷۰، ۴۸۶،۴۶۲         |  |
| راسان پور، ۱۲۱             | دیسانی، ۵۶۱                              |  |
| راشل، ۱۸۲                  | دیگر، ۲۴۷                                |  |
| راغزی، ۱۲۴                 | ديمو، ۵۶۳                                |  |
| رام نگر، ۵۹۶               | دیمیش، ۵۶۹                               |  |
| راولپندی، ۸۹، ۸۹، ۹۰، ۵۸۱  | دین، ۲۰۰                                 |  |
| راوم، ۵۶۰                  | دينه مونجه، ۵۹۶                          |  |
| راوی، ۵۹۵، ۹۶۵، ۷۹۷ ۸۹۵    | دیوان، ۳۷، ۲۹، ۴۹                        |  |
| راهزنان بهوتی، ۳۳          | ۔<br>یوان حافظ، ۲۱۹                      |  |
| راه قندهار، ۲۷۳            | ر<br>یواین، ۵۵۹                          |  |
| راه کابل، ۲۷۳              | والفقارخان، ۴۸۲                          |  |
| راه گومل، ۲۷۳              | ذوالقرنين. ٣٧٩                           |  |
| رباط، ۱۲۶                  |                                          |  |
| ر.ب. الكساندر، ۲۷          | ,                                        |  |
| ربوبی، ۷۷                  |                                          |  |
| رحمان، ۱۹۱                 | رابرت الكساندر، ٢١                       |  |
| رسولپور، ۵۹۶               | رابطه با دیگران، ۲۴۱                     |  |
| رسول دیوانه، ۶۴            | راپر، ۲۱، ۲۷، ۴۱، ۱۱۹                    |  |
| رشت، ۲۷۵                   | راج، ۹۱، ۵۹۵                             |  |
| رعبّت، ۲۷۸، ۲۷۹            | راجا، ۲۶، ۲۹۵، ۴۵۱                       |  |
| رعیت خراسانی، ۱۳، ۴۲       | راجا اوبی سنگ، ۲۸                        |  |
| رقم، ۴۰۳                   | راجاهای کابل، ۲۹۴                        |  |
| رگور، ۵۸۶                  | راجای بیکانیر، ۳۰، ۳۵                    |  |
| رناخان، ۵۹۶                | راجپوت، ۲۸، ۲۶، ۱۲۹، ۲۴۴                 |  |
| رنجیت سنگ، ۶۲، ۸۹، ۹۴، ۵۱۰ | راجپوتان، ۳۱ ِ                           |  |

۶۲۵ نماید ا

| رند، ۲۸۲، ۲۴۴                            | ریکا، ۲۹۸                    |
|------------------------------------------|------------------------------|
| رِنل ۱۱۹ ، ۶۰۰                           | ریکایان، ۲۹۸                 |
| روب، ۱۳۳                                 |                              |
| روتاس، ۹۳، ۹۰۷، ۵۸۱                      | j                            |
| روخانه، ۱۰۹                              |                              |
| روداک، ۱۱۹                               | زاوره، ۱۲۳ ، ۱۴۳             |
| رودباریان، ۳۲۲                           | زاوه، ۳۳۶                    |
| رود سند، ۱۲، ۱۰۲، ۱۲۹، ۱۶۰               | زبان پشتو، ۱۵                |
| رود سوات، ۱۰۸                            | زپوپ، ۱۱۷                    |
| رودک، ۵۸۸                                | زرافشان، ۱۸۶۰ ۵۸۶            |
| رود کـــابل، ۷۱، ۸۵، ۱۱۱، ۱۱۵، ۱۲۳، ۱۲۹، | زَرغون، ۶۱                   |
| 179                                      | زرکانی، ۱۲۴                  |
| رود هرات، ۶۰۰                            | زرکنی، ۴۰۷                   |
| روز،، ۲۱۰                                | زُرمُل، ۱۳۲، ۲۸۷، ۲۹۱، ۳۹۶   |
| روس، ۲۷۱                                 | زرنگ، ۴۳۶                    |
| روسان، ۲۲۰                               | زرد، ۴۳۶                     |
| روسپی خانه. ۱۸۵                          | زمان خان، ۲۴۱                |
| روسها، ۱۶۲، ۲۷۱                          | زمان شاه، ۵۰۲                |
| روسیه، ۱۶۰، ۲۵۵، ۲۹۸                     | زمری، ۱۱۲، ۱۲۸، ۲۳۵، ۳۴۸ ۲۴۸ |
| روشانیان، ۲۰۷                            | زمریان، ۱۱۲                  |
| روشانیه، ۲۰۷، ۲۰۸                        | زمینداور، ۱۳۱، ۱۴۳           |
| روغزی، ۱۱۳ ،۱۱۳                          | زنان، ۱۸۳                    |
| روغنی، ۳۸۲                               | زنان افغان، ۲۲۶              |
| رومیان، ۱۶۲                              | زنان وزیری، ۳۵۰              |
| روه، ۱۵۸                                 | زنان هند، ۲۳۶                |
| روهیل کند، ۱۹                            | زنان پوسفزی، ۳۱۹             |
| روهیله، ۵۰۷ ۵۳۹                          | زند، ۱۹۰                     |
| ریچارد استراچی، ۲۱، ۲۷                   | زندگی سالمندان، ۲۵۰          |
|                                          |                              |

| زنگویی، ۴۹۵                        | سالست، ۲۳۲                          |
|------------------------------------|-------------------------------------|
| زواره، ۲۰۰، ۴۰۱، ۴۰۳               | سامانیان، ۱۵۸                       |
| زور، ۴۳۶                           | سامانیان بخارا، ۲۹۷                 |
| زورمل، ۱۳۰                         | سامل، ۳۰۳                           |
| زوره، ۵۶۳                          | سامیل، ۱۶۸                          |
| زوری، ۴۲۷                          | سانسکریت، ۷۷، ۱۹۰، ۲۹۵              |
| زوری پوک، ۵۶۴                      | سبزار، ۴۶۳                          |
| زی، ۱۶۵                            | سبزوار، ۱۳۱، ۱۳۲، ۱۴۳، ۲۸۳، ۴۸۷ ۵۱۳ |
| زیرزمین، ۶۵                        | سداشیو، ۵۶۱                         |
| زیرک، ۳۵۹                          | سدوزایی، ۴۴                         |
| زینل خان، ۴۳۰، ۴۳۱                 | سدوزیان، ۲۶۶، ۳۵۹، ۳۶۴، ۴۶۰         |
| ر<br>زیور زنان، ۲۳۱                | سراًرتور ولسلی، ۱۷                  |
|                                    | سرآسیاب، ۵۱۵                        |
| <b>;</b>                           | سراب، ۳۹                            |
|                                    | سراباسین، ۵۹۰                       |
| ژوب، ۱۲۴، ۱۲۹، ۱۲۲، ۲۴۸، ۱۵۱، ۲۵۸، | سرافرازخان، ۵۰۶                     |
| 4.1.4.                             | سراندازخان، ۳۱۳                     |
|                                    | سربَن، ۱۶۳                          |
| من                                 | سرجان مالکم، ۱۴، ۹۳، ۲۹۸، ۴۳۹       |
|                                    | سرجميز مكينتاش، ٢٢                  |
| سانول، ۱۶۰، ۱۶۱                    | سرجیمز کریگ، ۵۰۷                    |
| سادات، ۲۱۵                         | سرخاب، ۱۲۶، ۵۸۵ ۵۸۵                 |
| سادگی و زرنگی، ۲۳۸                 | سردار، ۴۶۷                          |
| ساران، ۴۰۵                         | سرداران و افسران، ۴۷۳               |
| سازگاری، ۲۵۳                       | سردار جهان، ۲۶۶، ۴۲۱                |
| سازمانهای دینی، ۴۷۶                | سردار جهان خان، ۴۸۹                 |
| ساغره ۱۲۵                          | سردار دامان، ۳۲۹                    |
| ساکسون، ۳۰۲                        | سردار کشمیر، ۷۹                     |
| <del>-</del>                       |                                     |

نمایه

سلسله کوه نمک، ۱۱۴ سردریا، ۵۸۷ سلسلة عرب، ۲۹۷ سرد و سرت، ۲۸۸ سلطان، ١٤٥ سرده، ۲۹۲ سلطان او پس، ۲۰۷ سردهیان، ۲۹۲ سلطان خان، ۲۴۱ سرروضه، ۱۲۲، ۱۲۲ سلطانزی، ۲۹۱ سرزمین بردرانیان، ۲۰۳ سرفرازخان، ۴۴، ۴۵، ۲۲۱، ۵۱۲ سلطان عثمانی، ۲۸۱ سلطان محمد، ۵۶۹، ۱۲۷ سرماغه، ۱۲۴ سلطان محمود، ۱۵۹، ۲۹۲ سرود خوانان، ۲۶۰ سلطنت کابل، ۹۷، ۹۸، ۱۳۷ سرورخان، ۲۲۰، ۲۲۲، ۲۲۴، ۲۰۹ سلوکی، ۵۹۶ سرهند، ۴۸۶، ۴۹۴ سلمان، ۱۰۳، ۱۰۴، ۱۰۸، ۱۰۹، ۱۱۹، ۱۱۱، ۱۱۲، سری کول، ۱۱۹ سرینگر، ۱۰۲، ۵۷۴ 711. 711. 611. 771. 771. 771. 971. سعدی، ۱۸۹ ידו. דדו, דדו, אדו, אדו, דדו, דדו, سفر به سرچشمههای گنگا، ۲۱ 171. .01. 101. 101. 101. 091. .17v سفر در بیابان، ۲۲ וידי דדה פדדי דדדי מדדי אדדי דאדי سفرشتران، ۲۷۲ 7 . 7. ATT. GYG. RYS. VYG. AYG. PYG سفرنامه والني، 220 سليمان خيل، ٥٣، ١٥٤، ٢٢١، ٢٥١، ٢٩٠، سفرنامهٔ شیراز، ۱۸۱ سفرنامهٔ میرزا ابوطالب، ۲۳۹ 197, 797, 797, 397, 497, 400 سليمان، كوه، ٥٥ سفرها، ۲۲۲ سليماني، ١١٥، ١٢٩، ١٥٧ سفيدكوه، ٧١، ١٠٨، ١١١، ١١٢، ١١٢، ١١٤، ١١٥٠ سليم خان، ۲۴۱ P11. 077. A77. 040. 240. 440 سمرقند، ۱۰۱، ۱۲۵، ۵۸۶ سفیر مسیحی، ۲۰۵ سکندر، ۲۹۴ سمولزی، ۲۹۱ سنّ ازدواج، ۱۸۰ سکندرخان، ۲۶ سگونیا، ۵۹۶ سنجير، ١١٠ سند، ۵۵، ۲۶، ۲۸، ۵۸، ۹۸، ۹۱، ۹۷، ۹۸، ۱۰۳، سلسله کوه سلیمان، ۱۲۸

DAY JTO

سنگر، ۲۲۴

سنيان، ۲۹۶

سوات عليا، ٢٠٢

7.1. 2.1. A.1. 711. 711. .YI. 771. سواتیان، ۲۹۶، ۲۴۷ 771. A71. P71. T71. 771. P71. 937. سوان، ۹۱، ۵۹۲ ועדי פעדי יאדי דאדי פידי פידי سوتلج، ۲۲، ۹۴، ۴۸۶، ۴۹۴، ۸۹۸ V-7. YYT. AYT. AYT. -77. 177. YYF. سوجن، ۵۵۷ 777, 777, 677, 977, ... 770, 970, سودجویی، ۲۴۰ YYG. AYG. PAG. . PG. 1 PG. 7 PG. 6 PG سودرا، ۵۹۶ سند، اُستان، ۱۲۱ سوری، ۱۵۹، ۳۴۴ سند بالا، ۲۳۹، ۲۴۲، ۲۴۴ سوریان، ۲۴۴ سند بزرگ، ۵۸۸ سوريجو، ۵۶۱ سند یابان، ۴۲۹، ۴۴۰ سوريه، ۲۲۶، ۵۴۹ سند څرد، ۵۹۴ شوزغر، ۱۱۷ سوگر، ۵۸۴ سند، رود، ۴۲، ۴۶، ۴۷، ۴۹، ۵۰، ۵۶، ۵۸، ۸۸، سوگند خوردن، ۲۰۹ VP. Y.I. AII. YYI. 171. A.Y. 7.7. GYT. سومرو، ۲۷۱ سومنات گجرات هند، ۲۸۷ سند شفلی، ۱۲۸، ۱۲۹، ۲۴۰ سوناتیان، ۲۰۴ سند عُلیا، ۱۲۸، ۱۲۹، ۲۳۴، ۲۸۳، ۴۰۷ سون چکه سور، ۵۹۰ سند کو چک، ۵۸۸ سونگر، ۱۲۸ سنگ فلسوف، ۲۱۶ سونو، ۵۵۹ ستنی، ۲۰۳، ۲۰۴، ۲۹۱ سونوتیا، ۴۰۲ سونوتیان، ۴۰۳ سویک کول، ۵۸۸ سنی خراسانی، ۵۵۲ سهارنیور، ۴۸۸ سیوات، ۱۰۸، ۱۰۹، ۱۲۹، ۱۲۸، ۱۲۸، ۲۸۲، سهاک، ۱۶۵ 7.7. V.7. P.7. 217. 777. 777. 7PA سهاک، ۲۹۰، ۲۹۱، ۲۹۶ سوات بالا، ۲۰۵، ۲۲۰ سهروان، ۱۰۳ سوات بایین، ۲۰۴، ۲۰۵ سوات سفلی، ۳۰۴ سیاند، ۴۶۳

سیامبند، ۱۲۵، ۱۲۱، ۱۲۲، ۲۵۶، ۲۶۹

ش

سیاه سنگ، ۱۱۷

سیت، ۴۰۸

سیتپور، ۲۴۵

سیحون، ۱۰۰، ۲۰۴، ۱۲۹، ۲۸۶، ۲۱۵ م۸۷، ۵۸۷

سيداحمد ميرواعظ، ۲۷۶

سيدكنر، ٥٥٨

سیرافزا، ۱۴، ۱۱۵، ۱۲۴، ۱۲۷، ۱۳۲، ۲۹۷

سیردریا، ۱۰۰، ۱۰۱، ۲۸۶، ۲۸۶، ۴۱۵

سیرسه، ۲۲۰

سیستان، ۵۴، ۹۸، ۱۰۴، ۱۲۴، ۱۲۵، ۱۲۱،

P71. .01. AP7. 007. 707. P77. 779.

777, 777, 777, 777, P77, 727,

5.. 018

سيستانيان، ۲۹۲، ۲۸۲

سیستم کشاورزی، ۲۸۴

سک، ۲۰۲

ــــيکان، ۸۸، ۹۸، ۹۱، ۹۳، ۹۴، ۲۰۱، ۲۰۵،

277. Y77. PAT. 197. PPT. 2.0. P.O.

007 -01.

سیکور، ۲۹

سيلار، ٥٤٠

سیمای ملت، ۲۳۶

سینگانا، ۲۸، ۲۹، ۲۳

سیوستان، ۱۰۲، ۱۰۲، ۱۰۵، ۱۱۶، ۱۲۳، ۱۲۹، ۱۲۹،

771. 771. P71. 101. 201. ...

سيونه داغ، ۴۰۲

سبونه داگ، ۱۳۳، ۱۳۴، ۲۹۹، ۴۰۳ .

سیوی، ۱۴۲، ۴۰۱، ۲۰۱، ۴۶۲

نـــال، ۱۱۶، ۱۲۳، ۱۲۲، ۱۲۶، ۲۸۳، ۲۰۰،

077 .70F .770

شال کشمیری، ۲۲۹، ۲۵۰

شاليمار، ٩٤

شام، ۲۴۷

شام سینگ، ۲۹

207, 407, A07, POT

شاه اسكاتلند، ۲۵۷

شاهان غوري، ۲۸۷

شاه ایران، ۲۷۵

شاه بخارا، ۵۲۹

شاه پسندخان، اسحاق زی، ۴۸۷

نه جهان، ۲۲۷

شاه حسين، ۳۷۹

شاهرخ، ۴۸۷، ۵۰۸

شاهرخ شاه، ۴۹۵

شهرخ میرزا، ۴۸۷، ۵۰۸

شاهزاده عباس، ۲۹۱

شهزاده فيروز، ۲۶۳

شاهزاده محمود، ۲۵۵، ۵۱۱

شاه زمان، ۱۱، ۹۰، ۱۹۹، ۲۱۹، ۲۶۵، ۲۴۳۱

7.5. 0.0. 2.0. ٧.٥. 2.0. 110. 110.

715, 710, 010, 210, 710

شاه شنجاع، ۱۱، ۸۱، ۱۲۳، ۱۷۸، ۱۹۹، ۲۰۱،

175. PIT. 777. 097. 997. V97. A97.

| 177, PYT, 177, P77, TY7, 110, 210,          | شجاعت خان، ۱۹۶                             |
|---------------------------------------------|--------------------------------------------|
| م ۱۵۰ م ۱۵۰ م ۱۵۰ م                         | شداشيورا، ۴۹۱                              |
| شاه عالم خیل، ۱۶۵                           | شغنان، ۱۰۱، ۵۶۹                            |
| شاه غلجی، ۲۹۲                               | شکار، ۲۲۸                                  |
| شاه کابل، ۲۱، ۲۷، ۲۸، ۶۲، ۶۸، ۴۶۹           | شکارپور، ۱۲۸، ۴۴۰، ۴۴۴، ۴۶۲، ۲۸۶، ۵۷۷      |
| شاه کنر، ۵۶۷                                | ۵۷۸                                        |
| ئـــاه مــحمود، ۱۴، ۷۷، ۱۷، ۹۷، ۹۷، ۸۰ ۱۸۰  | شکارپوری، ۴۴۴                              |
| 7 PP1. V·Y. 117. 097. 997. 897. 1P7.        | شلگر، ۱۳۰، ۳۹۱                             |
| ٥٢٨، ٩٥٢، ٩٥٢، ٦٩٦، ١٢٥، ٩١٥، ١٢٥ ٨٦٥       | شلمانیان، ۲۹۵                              |
| شاه مراد، ۵۰۱، ۵۰۲، ۵۰۲                     | شمس تبریزی، ۲۰۳                            |
| ت<br>شاه مرادبای، ۵۰۰                       | شمشيرخان، ۱۹۶                              |
| شاهنامه، ۲۶۰                                | شنوار، ۲۹۶                                 |
| شاهنامه خوانان، ۲۶۰                         | شنواری، ۱۵۲، ۱۹۷، ۲۲۵                      |
| ت<br>شاهنشاهی ایران، ۲۶۱                    | شورابک، ۱۱۶، ۱۲۶، ۱۴۳، ۲۸۶، ۲۸۷، ۲۸۲، ۲۸۲، |
| ت<br>شاه ولی،۵۲۴۰                           | TAT                                        |
| شاه ولی خان، ۴۶۰، ۴۹۷، ۵۰۵                  | شوراندام، ۱۲۶                              |
| شاهین چی، ۴۷۳                               | شوربازار، ۵۴۱                              |
| شاهین چیان، ۴۷۰                             | شوربک، ۱۳۰                                 |
| شایوک، ۱۲۱، ۱۲۲                             | شورمان، ۲۰                                 |
| در<br>شبانان درانی، ۳۷۹                     | ئىھابالدىن، 1۶۵<br>شھابالدىن، 1۶۵          |
| شب جگونه میگذشت، ۲۵۲                        | ت . سان<br>شهر خاموشان، ۲۱۷                |
| شبر، ۵۸۲، ۵۸۳، ۵۸۴                          | شهرسیز، ۴۱۷، ۵۰۱                           |
| شبرغان، ۱۰۱، ۲۲۴، ۴۲۴                       | شهرصفا، ۳۶۰، ۵۴۶                           |
| شنک، ۱۱۴                                    | سهر غزنی، ۳۸۶<br>شهر غزنی، ۳۸۶             |
| شجاع، ۵۲، ۴۵۶، ۲۵۱ ۰                        | شهر کابل، ۳۸۸                              |
| شجاع الدوله، ۴۹۱، ۴۹۲                       | شهر مُلتان، ۴۳                             |
| شجاع الملک، ۱۸، ۷۸، ۱۸، ۵۱۸، ۵۱۸، ۵۲۱، ۵۲۲، | شهرنشینان، ۲۴۳                             |
| ۵۲۵۰ ۸۴۵                                    | شهزاده عباس، ۴۲۲                           |
| 01/1010                                     | مهران جاس ۱۰۰۰                             |

|   |    | _ | _ |
|---|----|---|---|
| 4 | ٠. | ٠ | , |
|   |    | • |   |

| شهزاده ناصر، ۵۱۵                         | ص                            |
|------------------------------------------|------------------------------|
| شهنوازخان، ۴۸۸                           |                              |
| شیخ، ۵۵                                  | صاحب زاده، ۴۹۹               |
| شيخالاسلام، ۲۷۶                          | صاحب زاده چمکنی، ۴۹۹         |
| شیخاووت، ۲۸، ۲۹                          | صاحب سنگ، ۵۱۰                |
| شیخاووتی، ۲۸، ۲۹، ۲۰، ۳۳                 | صادرات به ایران، ۲۷۵         |
| شیخ عوض، ۷۸                              | مادرات به بخارا، ۲۷۶         |
| شیراز، ۵۸۶                               | صادرات به ترکـــتان چین، ۲۷۶ |
| شیرانی، ۴۷، ۵۳، ۱۱۲، ۱۱۲، ۱۲۸، ۲۷۳، ۲۲۵، | صادرات به هند، ۲۷۴           |
| ለሃፕ ዕትፕ <b>የተ</b> ፕ                      | صافی، ۱۱۰، ۴۶۳               |
| شیرانیان، ۳۴۷                            | صالح اُلنگ، ۱۱۰              |
| شیریها، ۱۸۱                              | صالح کی سرای، ۵۸۰            |
| ۳ شیر پاو، ۳۹۲                           | صالح يسون. ١٣٣. ٢٥٨          |
| <sup>و</sup> بیرشاه، ۱۶۰                 | صحراء ۳۴۸                    |
| شیرمحمدخان، ۶۵، ۵۰۵                      | صدرشهر، ۴۷۶                  |
| شیروخورشید، ۲۶۱                          | صرافان. ۲۴۴                  |
| شیشه، ۵۹۱                                | صفوی، ۳۵۹                    |
| شیعه، ، ۲۰۰، ۲۰۳، ۲۱۰، ۲۶۱، ۵۵۳          | صفویان، ۴۸۱                  |
| شیعیان، ۲۰۰، ۲۰۵، ۲۱۷، ۲۹۱، ۲۹۶          | صفّه، ۲۲۶                    |
| شیعیان افغان، ۲۲۰                        | صندوقدارباشی، ۶۵             |
| شیعیان و سنّیان کابل، ۲۵۳                | صورت سنگ، ۳۶                 |
| شیلگر، ۲۷۲                               | صورت و سیرت، ۲۳۶             |
| شی مهادیو، ۵۶۱                           | صوفی اسلام، ۵۲۲              |
| شینی بکری، ۵۹۵                           | صوفیان کابل، ۲۰۶             |
| شیوتک، ۲۲۱                               | . صوفی کن، ۵۸۵               |

| ض ۵۳۲                                            | ٥٣٢                                      |
|--------------------------------------------------|------------------------------------------|
| عبدالله خا                                       | عبدالله خان اليكوزي، ٥١٤                 |
| يگى، ۵۲۲ عبدالله خا                              | عبدالله خان پوپلزی، ۴۹۷                  |
| ، ۱۵۹ عبداللهخار                                 | عبداللهخان سدوزي، ۴۸۱                    |
| ميل، ٢٥١                                         | عبدالنبی، ۴۴۲                            |
| ، در باغ تیمورشاه، ۲۶۲                           | عبدالله، ۴۹۷                             |
| ، میرابوالحبین خان، ۲۶۰<br>میرابوالحبین خان، ۲۶۰ | عبری، ۱۹۰                                |
| ا، ۲۲۸                                           | عثمانی، ۳۸۹، ۴۲۲                         |
| بنی، ۲۱۸                                         | عراق عجم، ۴۳۷                            |
|                                                  | عرب، ۵۵، ۵۶، ۱۶۱، ۲۸۷، ۲۸۸، ۲۹۲، ۲۹۷     |
| ۱۴۵                                              | عـــربستان، ۲۶، ۵۵، ۱۲۷، ۱۶۰، ۱۶۱، ۲۲۱   |
| ندرت بریتانیا در شرق، ۱۸ ۲۳۴، ۲۷۴،               | 777, 747, 247, 7 <i>P</i> 7, <i>P</i> 70 |
|                                                  | عرب و فارس، ۲۸۹                          |
| ب، ۴۰۳ عربها، ۵۷                                 | عربها، ۱۵۷، ۱۶۲، ۲۰۴، ۲۱۰                |
| ن، ۲۴۱، ۲۴۰                                      | عربی، ۱۲۸، ۱۵۸، ۲۷۷ ۲۸۷                  |
| عرض بیگر                                         | عرض بیگی، ۴۶۱                            |
| ع عزتالله،                                       | عزتالله، ۱۲۱                             |
|                                                  | عشاق گریزان، ۱۸۵                         |
| مان، ۲۴۱                                         | عشق، ۱۸۵                                 |
| ناپو، ۴۵۶ عشق به اَز                             | عشق به آزادی، ۲۴۰                        |
| ، ۵۰۲ ،۵۰۲ عصر، ۴۷                               | عصر، ۲۴۷                                 |
| عطامحمد عطامحمد                                  | عطامحمد، ۵۲۱                             |
| عالق خان، ۴۹۸                                    | عطا محمدخان، ۵۲۴                         |
| حمن راهويه، ٢٨٣                                  | علاءالدين، ١٤٥                           |
| حيم، ١٤٥، ٣٩١، ٥١٩ على، ١٤٥                      | علی، ۱۶۵                                 |
| ·                                                | علی خیل، ۱۶۴، ۱۶۵، ۲۹۰، ۳۹۱              |
| •                                                | علیزی، ۳۵۹، ۳۶۱                          |
| له خان، ۱۶۲، ۱۶۵، ۱۸۴، ۵۳۰، ۵۳۱، ۵۳۱، علیزیان، ۶ | عليزيان، ٣٩۶                             |

نهایه

علی(ع)، ۱۴۵، ۴۳۱ غلجایی، ۱۴، ۱۶۰ غلجي، ١٤، ٧٩، ٩٠، ١١٥، ١٤٠، ١٥٦، ٢٧٢ على مرادخان، 490 غلجیان، ۱۱۰، ۱۸۱، ۲۵۳، ۲۵۵، ۲۶۲ علیمردان خان، ۷۵ عماری، ۲۲۳ غلجي جنوبي، ۲۹۰ غلجي ها، ١٤٨ عمرخان، ۵۲، ۵۳، ۵۹ عیسی، ۱۶۵، ۲۰۹ غلزایی، ۱۲، ۱۶۰ غلزی، ۱۴، ۱۶۴، ۱۶۵، ۱۲۲، ۲۷۸، ۲۸۳، ۲۸۵، ۲۸۵ عیسی خیل، ۵۶، ۱۱۴، ۱۲۳، ۱۲۸، ۱۴۲، ۱۶۴، 2AT, 1PT, TPT, VPT, APT, PPT, .... יאזי ודדי דדדי פדד 10- 10- 10 غ PAT. . PT. 1 PT. 7 PT. 0 PT. 3 PT. YPT, OTT, IAT, YAT, OAT, YAT, APT, خار جمشید، ۲۱۷ خازیالدین خان، ۴۸۸، ۴۸۹، ۴۹۱ 110. .70 غلزیان شرقی، ۳۹۲ غالی خیل، ۳۱۲، ۳۱۳ غواشته، ۲۸۶ غرشين، ٥٩٢ غور، ۱۵۸، ۱۵۹، ۲۲۴، ۲۵۹ غرغشت، ۱۶۳ غزنوی، ۱۵۸ غورات، ۱۵۹، ۲۶۳ غسوربند، ۱۱۰، ۱۲۲، ۲۹۰، ۴۶۲، ۵۷۹، ۵۹۱ غزنویان، ۱۵۹ 091 غزنه، ۲۸۵، ۵۷۹ غوره مرغه، ۲۸۵ غــــزني، ١١٣، ١١٥، ١٢٣، ١٢٧، ١٣٠، ١٣٠، غوری، ۳۲۷، ۵۸۵ פסו. וזד. דגד. יצד. יצד. ודד. יסד. غور یا خیل، ۳۲۷ 417, 217, 1PT, 1PT, 1PT, 127, 017, غوشت، ۲۰۵ 770, 770, 00, 000, 000, 700, 700 غولاري، ۲۲۶، ۲۴۹ غودی، ۲۶۹ غول بیابانی، ۲۱۷ غفورخان، ۲۶۵ غولیری، ۲۲۶، ۲۲۹، ۵۷۸ غلامان، ۲۷۴ غوندان، ۲۸۵ غلامان شاهی، ۴۶۹، ۴۹۸، ۵۲۳ غياث الدين، ١٥٩ غلام خانه، ۴۶۹، ۴۷۰

| ن                                        | فرانسوی، ۲۷۱                              |
|------------------------------------------|-------------------------------------------|
|                                          | . فرانسویان، ۲۴۲، ۲۹۷                     |
| فابیوس، ۱۸۷                              | فرانسه، ۱۱، ۱۲، ۳۶، ۳۹، ۷۷، ۱۵۸، ۲۳۱، ۲۷۸ |
| فارس، ۲۸۸                                | فرانکلین، ۱۸۱                             |
| فسارسی، ۲۱۶، ۲۳۲، ۲۳۸، ۲۵۲، ۲۵۵، ۲۶۳،    | فراه، ۱۳۱، ۱۵۹، ۲۹۸، ۵۵۵، ۲۷۹، ۲۶۲، ۴۶۳   |
| 777, 777, 777, 697, 397, 3.7, 677, 677   | ۶۰۱ م۲۹                                   |
| فارسیان، اغلب صفحات                      | فراهرود، ۱۲۵، ۳۵۵، ۳۵۶، ۴۳۷، ۶۰۰، ۴۰۱     |
| فارسی باستان، ۲۸۸                        | فرخ اًباد، ۲۳۰، ۴۸۹                       |
| فارسی زبانان، ۲۸۸                        | فرخار، ۵۸۵                                |
| فارسی نوین، ۱۹۰، ۲۸۸                     | فرخن، ۱۱۰                                 |
| فارسیوان، ۱۳، ۱۴، ۲۰۱، ۲۱۶، ۲۱۸          | فردوسی، ۲۶۰، ۳۸۷                          |
| فارسیوانان، ۱۸۲، ۲۰۵، ۲۲۲، ۲۵۴           | فرشته، ۲۹۲                                |
| فاریاب، ۲۷۶                              | فرغانه، ۲۸۶، ۴۱۵، ۴۱۶، ۴۱۹، ۵۶۹           |
| فاضل خان، ۴۰۳                            | نِرِق، ۲۰۰                                |
| فاضل شاه، ٥٩٥                            | فرقهٔ مُلاذکی، ۲۰۷                        |
| فال بینی، ۲۱۸                            | فرمانروایان آسیایی، ۲۹۷                   |
| فال حافظ، ۲۱۸                            | فرملی، ۱۳۲، ۳۵۱، ۳۹۷                      |
| فال ویرژیل: ۲۱۸                          | فرملیان، ۲۹۲                              |
| فتحيور، ٢٩                               | فرنگ، ۷۷، ۵۸۵                             |
| فتح خان، ۷۹، ۸۸، ۸۸، ۲۶۰، ۲۲۵، ۲۴۹، ۲۱۵، | فرنگی، ۷۴                                 |
| 710 010 210 . 10 110 710 010             | فرنگیان، ۵۵۱                              |
| 770. A70. P70. •70. 170. <del>1</del> 70 | فروغی، ۱۹۹                                |
| فتح خان بارکزی، ۴۶۰، ۵۱۳، ۵۱۷            | فرهنگ ابراهیم، ۲۸۸                        |
| تے خان بلرچ، ۵۰<br>فتح خان بلرچ، ۵۰      | فرهنگ پتان، ۱۹                            |
| فتحملی خان، ۵۲۱                          | فریزر، ۲۷، ۵۲، ۵۳                         |
| فتحملی شاه، ۵۱۲، ۵۱۳                     | فصلها، ۲۸۰                                |
| فتحملی شاه قاجار، ۱۴                     | فعالیت و رنجبری، ۲۳۹                      |
| ت<br>فخر به نسب، ۲۴۱                     | فقیر، ۲۰۹، ۳۱۴، ۳۱۷، ۳۲۲، ۵۴۱، ۵۴۴، ۵۴۶   |
|                                          |                                           |

نمایه

قبایل دامان، ۲۲۸، ۲۲۴ فقیران، ۱۲۶، ۲۱۹، ۲۲۴ ۱۲۸ ۱۲۵ قبایل دامدار کوچی، ۲۵۳ فقيرتاتاري، ٥٤٩ قبایل شرقی، ۲۰۱ فـــوستر، ۶۱، ۲۰۲، ۲۰۴، ۲۷۰، ۲۷۵، ۲۲۸، ۲۸۸، قبایل کوهنشین، ۲۲۵ 5.1 .TTA نیجاق، ۴۱۵، ۴۲۷ فوک، ۲۹، ۳۰ نبیله های شرقی، ۲۳۴ فيتزجرالد، ٢٨ ف\_\_\_\_أن، ۱۸۷، ۱۸۸، ۱۸۹، ۲۰۹، ۲۱۲، ۲۱۳، فيروز، ۵۰۳ ۵۱۸ ۵۲۸ ۲۲۵ ۵۲۳ 717. P17. P07. • 77 فيروزالدين، ٤٣٥، ٢٣٥ قرآن مجيد، ۲۴۴ فیروزپوره ۵۹۸ فرائیان، ۲۲۷ فيروزكوه، ۱۵۹ قراأئيو، ۴۱۹ فیروزکوهی، ۱۵۹، ۲۲۷ قراباغ، ۵۶، ۱۰۳، ۱۱۷، ۲۹۳ فيض آباد، ۵۷۳ ۵۸۱ ۵۸۵ -قراتک، ۵۸۶ فيض الله، ٤٩٧، ٤٩٩ قراتگین، ۲۰۱، ۲۸۷، ۵۶۹، ۵۸۳، ۵۸۵ ۵۸۵ فيض طلب، ٣٩٢ فراق، ۲۷۵ قراقروم، ۱۲۲، ۴۱۵ ق فربانی کافران، ۵۶۱ فُرعه کشی، ۲۱۸ قائن، ۵۱۱، ۶۰۱ قرقیزان، ۱۰۱، ۵۶۹ قادرآباد، ۵۹۶ قروقجيان، ۲۶۴ قارون، ۲۹۵ نره اوی، ۳۵۴ قاسم خان، ۲۱۴، ۲۱۵، ۲۱۶، ۵۷۰ قره باغ، ۹۲. ۱۲۰، ۲۸۶، ۲۲۱، ۵۲۵، ۷۷۵، ۵۸۰ قاسم خان دير، 310 فاشقار، ۱۰۰، ۱۱۰، ۵۷۰ قزاقان، ۲۱۵ فزاقستان، ۱۲۹ فاضي القضات، ٢۶۶ قزل، ۱۵۰ فاضي عسكر، ۲۶۷٠ قافله باشي، ۲۷۲، ۲۷۳، ۲۷۴ قزلباش، ۲۹۶، ۲۹۷، ۲۸۳ فانون مرسوم در قبایل عمدهٔ پشاور، ۱۹ قزلیاشان، ۲۹۶، ۲۹۷، ۲۴۹، ۲۷۰، ۲۲۵، ۵۵۳ قزلباشان هرات، ۲۹۶ قبایل پشاور، ۲۲۷، ۲۲۸

| قمرالدين خان، ۴۸۶                      | قزلباش شاه، ۵۲۳           |
|----------------------------------------|---------------------------|
| قِيز، ۴۱۹                              | قسطنطنیه، ۵۴۹             |
| قنات، ۲۸۳                              | فشلاق، ۳۵۴                |
| قندوز، ۵۶۹ ۵۸۵                         | قضا و پلیس، ۴۶۶           |
| فندهار، افلب صفحات                     | قطفن، ۴۲۳                 |
| قورخان تپه، ۵۰۱                        | تفقاز، ۹۹، ۲۹۸            |
| قوللر اَغاسى، 50، 470                  | قفقاز شرق <i>ی</i> ، ۹۷   |
| قیس، ۱۶۱، ۱۶۳                          | قفقاز هند، ۱۰۶            |
| قـــيصر، ۱۶۵، ۱۹۱، ۵۲۸، ۵۲۹، ۵۳۰، ۵۳۲، | قفقازی، ۱۶۲               |
| ٥٣٢                                    | قلبه، ۱۶۸                 |
| . قیصر خیل، ۳۹۱                        | قلپاق، ۲۱۸                |
|                                        | قلعة رستم، ۴۳۷            |
| ک                                      | قلمهٔ زرین، ۵۲۰           |
|                                        | قلمهٔ شاه جهان، ۵۸۳       |
| کابِل، افلب صفحات                      | قلمهٔ شهابالدین، ۵۵۰      |
| کابلی، ۳۸۹                             | قلمهٔ عبدالرحمن، ١٣٠      |
| کابلیان، ۱۴۱                           | قلمهٔ عبدالرحيم، ۱۴۴، ۳۸۵ |
| کاپیتان کریستی، ۴۳۴                    | قلمهٔ قاضی، ۵۴۱           |
| کاتر، ۴۹۰                              | قلندر، ۲۱۵                |
| کاتولیک، ۲۰۳                           | قلندرخیل، ۳۹۳، ۳۹۵، ۳۹۶   |
| کاتیر، ۸۶ ۴۴۷                          | قلندر خيليان، ٣٩٥         |
| کاچ، ۱۰۲                               | قلیان، ۲۲۶                |
| کاچی، ۱۰۳                              | قليان اعليحضرت، ٧١        |
| کاردوچیهٔ باستان، ۲۹۸                  | قلیانچی شاه، ۷۰           |
| کارکوه، ۳۲۴                            | قليج خان، ۴۲۲             |
| کارگران، ۲۷۸                           | قلیچ خان تیموری، ۵۱۰      |
| کارگران کشاورز، ۲۷۹                    | قلیج علی، ۲۱۲، ۲۱۷، ۴۲۱   |
|                                        | قمار، ۲۱۱                 |
|                                        |                           |

۶۳۷ نمایه **۱۳۷** 

| کاگال، ۱۲۲                          | کاروانسراها، ۲۷۴                         |  |
|-------------------------------------|------------------------------------------|--|
| کاگل والا، ۵۹۳                      | کار و کسب شهرنشینان، ۲۴۳                 |  |
| کالاپانی، ۵۹۳                       | کاریزها، ۲۸۳                             |  |
| کامئون، ۱۰۲                         | کاسی، ۴۰۰                                |  |
| کامتوز، ۵۵۹                         | کاشان، ۲۷۵                               |  |
| کامدیش، ۵۶۰ ۵۶۱ ۵۶۳ ۵۶۸             | کاشت و برداشت، ۲۸۶                       |  |
| کامران. ۲۲۷، ۴۲۸، ۵۱۰، ۵۲۹، ۵۲۸     | کـــاشغر، ۶۱، ۱۰۰، ۱۱۲، ۱۲۲، ۱۲۳، ۱۵۱،   |  |
| کامگار، ۵۷۵                         | 777, 400, 490, 400, 1PG                  |  |
| کاموج، ۵۶۰                          | کاشغریان، ۲۹۸                            |  |
| کاموجی، ۵۵۹                         |                                          |  |
| کاموز، ۵۶۰                          | ۲۶۵ ۲۶۵ ۵۶۵ ووه ۱۶۵ موه ۱۶۵ موه          |  |
| کاموزی، ۵۵۹                         | کافران، ۱۰۹، ۲۰۱، ۳۲۲ ۵۵۷                |  |
| کام، ۱۲۲، ۲۲۵، ۲۵۹ ۹۷۵ ۱۸۵۰ ۱۹۵ ۹۹۵ | کافران سپید،۴۴۸                          |  |
| کانارا، ۲۳۲                         | کافران سیاهپوش، ۱۰۹                      |  |
| کانان یوسفزی، ۵۶۷                   | کافران نومسلمان، ۳۲۲                     |  |
| کانپور، ۵۱، ۵۹۳                     | کافرچاه، ۱۲۵، ۱۳۲                        |  |
| کان کرم، ۱۱۲                        | کافرستان، ۲۷۴، ۲۷۶، ۵۵۷، ۵۵۸، ۵۵۹، ۵۶۰،  |  |
| کان گرم، ۳۴۹                        | ۱ وه  |  |
| کانگورو، ۳۲                         | كافرقلمه، ۶۰۰                            |  |
| کان نسک، ۵۷                         | کافرنهان، ۵۸۶                            |  |
| کانوند، ۲۸                          | کافری، ۵۵۹                               |  |
| کانیکاچوک، ۵۹۶                      | کاکر، ۱۱۶، ۲۹۰، ۲۴۳، ۲۴۸، ۲۵۱، ۲۵۵، ۲۵۸، |  |
| کانیگرم، ۵۷۷ ۵۷۸                    | 777, 787, 787, PP7, 7.7, 7.7,            |  |
| کاهیری، ۴۷، ۵۰                      | 7.7.0.7.207.440.840                      |  |
| کَبَدِی، ۲۳۰                        | کاکران، ۴۰۵                              |  |
| کتاب ایوب، ۳۲                       | کاکر شرق، ۴۰۴                            |  |
| کتابخوانی، ۲۶۰                      | کاکر غرب، ۴۰۲                            |  |
| کتار، ۵۵۹ ۶۴۵                       | کاکری، ۱۳۴، ۱۴۹                          |  |

| کتال خان، ۲۲۹                             | کریمیه، ۴۱۵                            |
|-------------------------------------------|----------------------------------------|
| کتل خان، ۲۴۱                              | کژدی، ۳۵۴، ۳۶۹                         |
| کـــــتواز، ۱۱۵، ۱۴۴، ۲۸۰، ۲۳۸، ۲۸۶، ۳۹۳، | کُسی، ۱۱۲                              |
| 2PT. YPT                                  | کسیتوجی، ۵۵۹                           |
| کتوازیان، ۳۹۵                             | کسی غر، ۱۱۲                            |
| کتور، ۹۸                                  | کشاورزان، ۲۲۳، ۲۷۸                     |
| کجاوه، ۲۳۳                                | کشاورزان اجیر، ۲۷۸                     |
| کچ گنداوه، ۱۰۳                            | کشاورزی، ۲۲۵                           |
| کدنی، ۳۶۰                                 | کشاورزی کابل، ۲۷۸                      |
| کدول، ۲۸۲، ۴۰۴                            | کشتوار، ۴۵۱                            |
| کدهٔ چخانسور، ۴۶۳                         | کشتی نوح، ۵۲                           |
| کراچی، ۲۷۴، ۲۷۵                           | کُشک گندمی، ۴۶۳                        |
| کرانوکوه ۴۶۹، ۴۷۱                         | کشمیر، افلب صفحات                      |
| کرپورتر، ۲۹۸                              | کشمیریان، ۹۸، ۴٬۴۸                     |
| کریه، ۱۹۵، ۲۲۴، ۳۲۵                       | کشن گنگا، ۱۲۱، ۵۹۴                     |
| کرد، ۲۹۸                                  | کشوار، ۵۹۷                             |
| کردان، ۲۹۲                                | کشیک، ۶۷                               |
| کردستان، ۲۹۸                              | کشیکچی، ۴۶۷                            |
| کردی، ۲۹۸                                 | کشیک خانه، ۶۶، ۶۹                      |
| کرشنا، ۲۹۴                                | کفایت خان، ۲۱۳                         |
| گُوله، ۱۶۳                                | کفن و دف <i>ن</i> ، ۱۸۷                |
| کُرم، ۵۹۳                                 | كلاباغ، ١٥٠ ٥٥، ٥٣، ١٠٢، ١١٤، ١٥٢، ١٩٣ |
| کرمان، ۱۰۵، ۲۹۸                           | كـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| کرمی، ۵۶۴                                 | 471. TAT. OAT. PPT. PTT. • PT. 270     |
| کرناتک <i>ی</i> ، ۲۳۸                     | کلات غلجایی، ۱۳۰، ۱۳۱، ۱۳۲، ۱۴۴، ۲۹۱   |
| کروماندل، ۱۳۸                             | کلات نادری، ۵۲۱                        |
| کریستی، ۳۸۰، ۴۳۹                          | کلات نصیر، ۳۰۶                         |
| کریم خان زند، ۳۹۰، ۴۹۵                    | کلات نصیرخان، ۵۷۸، ۵۷۹                 |
|                                           |                                        |

**۳۹** 

| کلاچی، ۲۲۶                        | کنینگهام، ۲۷                      |
|-----------------------------------|-----------------------------------|
| کلارک، ۱۹۳                        | کویی، ۵۷۰                         |
| کلاکی سرای، ۵۸۰                   | کوبیسهای کاشغر، ۵۶۹               |
| کلدانی، ۱۹۰                       | کوپیپ، ۳۴۸                        |
| کلده، ۱۶۲                         | کوت، ۵۸۸                          |
| کلکته، ۱۳۸، ۲۳۸                   | کوت کانگر، ۳۲۶، ۵۷۸، ۵۹۸          |
| کلموک، ۵۶، ۲۹۳، ۴۲۰               | کوتوال، ۴۶۷                       |
| کلموک <b>کابلی، ۲۹</b> ۸          | کو توکه، ۵۶۳                      |
| کلنل فرانکلین، ۲۶۱                | کوراماندل، ۲۷۶                    |
| کلوز،۲۳، ۲۴                       | کورش بزرگ، ۴۱۴                    |
| کلووال، ۵۹۶                       | کورم، ۵۵، ۱۱۲، ۱۲۹، ۱۳۹، ۲۲۲، ۲۲۴ |
| کلهُر، ۴۴۲                        | کوروماندل، ۹۱                     |
| کلی، ۳۷۰                          | کوریل، ۲۹                         |
| کلی جرگه، ۱۷۰                     | کوزسوات، ۳۰۴                      |
| كمالالدين، ٢٠٨                    | کوژک، ۱۱۶                         |
| کمالیه، ۸۶                        | کوشتیه، ۵۵۹                       |
| کمانکشی (کباده)، ۲۵۱              | کوش نگر، ۵۹۲                      |
| کنج پوره، ۴۹۱                     | کوکا، ۴۴۷                         |
| کنچوغه، ۴۰۲، ۴۰۳، ۴۰۵، ۴۰۵        | کوکچه، ۵۸۵ ۵۸۵                    |
| کند، ۴۰۲                          | کولومی روز تروکومه، ۵۵۹           |
| کندر، ۱۲۴، ۱۲۲، ۱۴۴، ۲۲۳، ۵۸۱ ۵۸۵ | کولیماک، ۲۹۸                      |
| کندور، ۳۸۵                        | کومایی، ۵۶۱                       |
| کندی، ۳۱۲، ۳۱۷                    | کومر، ۵۶۳                         |
| گُنَر، ۱۱۰، ۲۹۵                   | گوند، ۱۱۰، ۱۱۷، ۱۳۳               |
| کنزور، ۴۰۶                        | کونیتوس کورتیوس، ۹۳               |
| کنگونی، ۳۰۵                       | کوه ابری. ۱۰۰                     |
| کنلی، ۱۹                          | کوهات، ۵۹، ۶۰، ۶۰، ۵۵، ۸۷، ۱۱۴    |
| کنیزان، ۲۳۵                       | کوهای پارویامیز، ۲۲۳ ·            |

| کوه بابا، ۱۲۳، ۱۲۴، ۵۹۸                    | گ                                  |
|--------------------------------------------|------------------------------------|
| کوهدامن، ۱۱۰، ۱۱۱، ۱۴۴، ۲۵۰، ۲۹۰، ۳۸۸،     |                                    |
| PAT. 7PT                                   | گارا، ۲۲، ۱۶۸، ۲۰۳، ۲۰۶، ۵۹۵       |
| کوه زور، ۴۳۷                               | گاردان، ۲۷                         |
| کوهستان، ۱۰۹، ۱۱۰، ۱۲۹، ۲۹۰، ۲۹۱، ۲۹۱، ۵۳۴ | گالوچ، ۳۱۲                         |
| 040                                        | گاو آهن. ۲۸۴                       |
| کوهستان کابل، ۱۲۹، ۵۷۹                     | گبری، ۲۸۷                          |
| کوهستانیان، ۲۹۱                            | گجرات، ۱۲۷، ۱۲۹                    |
| کوه سلیمان، ۱۰۳، ۱۱۲، ۱۲۹                  | گدون، ۲۰۵، ۳۱۰                     |
| کوه نشین، ۵۹۹                              | گدونان، ۳۱۵، ۴۴۷                   |
| کوه نمک، ۱۲۹                               | گرجستان، ۲۴۱، ۲۵۷                  |
| کوه نور، ۶۸                                | گرجی، ۱۹۰                          |
| کوههای افغانستان، ۴۶                       | گردو، ۲۸۵                          |
| کوههای سلیمان، ۱۵۸، ۲۸۳                    | گردیز، ۲۸۷، ۳۹۷                    |
| کوههای غور، ۱۶۰                            | گرشک، ۱۲۵، ۱۳۱، ۲۵۶، ۱۵۳، ۵۲۹، ۵۹۹ |
| کوههای نمک، ۱۲۰، ۲۷۶، ۲۷۷                  | گرگین خان، ۴۸۱                     |
| کوه یخ، ۱۲۲                                | گرم سوت، ۳۷۳                       |
| كويته بلوچستان، ۵۲۲                        | گرمسیر، ۱۳۱، ۱۲۳، ۲۵۶، ۲۵۸، ۲۶۱    |
| کهنه نوکران، ۴۲۲                           | گرومباس، ۵۶۳                       |
| کهیری گات، ۵۸۹                             | گُری، ۴۳۱                          |
| کیانخانیان، ۳۰                             | گریندلی، ۲۴                        |
| کیخسرو، ۴۱۴                                | گزارش سلطنت کابل، ۱۳، ۱۹           |
| کیشترکی، ۵۵۹                               | گـــپور، ۵۶۴                       |
| کیلان، ۹۸                                  | گل خان، ۳۴۰، ۳۴۱                   |
| کیلهگی، ۵۸۵                                | گلستان خان، ۲۶۵، ۲۷۹               |
| کیمیاگری، ۲۱۶                              | گلستان خان اچکزی، ۲۶۵              |
| کی نیر، ۶۰۱                                | گل نری، ۱۱۶                        |
|                                            | گمانه. ۵۴۶                         |

| گوینبیر، ۵۵۹                            | گمبیر، ۵۵۹                             |
|-----------------------------------------|----------------------------------------|
| گیش، ۵۶۰                                | گمبیله، ۲۲۲، ۵۹۳                       |
| گیلان، ۲۷۵                              | گمیروک، ۵۶۳                            |
| گیمیر، ۵۵۹                              | گنداب، ۱۹۶                             |
|                                         | گنداپور، ۱۲۴، ۱۲۸، ۳۱۰، ۳۲۶            |
| ل                                       | گنداپوری، ۲۳۶                          |
|                                         | گنداپوریان، ۳۱۰، ۳۳۶، ۳۴۱              |
| لئوناداغ، ۱۱۷                           | گنداوه، ۴۳۹                            |
| لاچی، ۳۲۹                               | گندمک، ۱۰۹، ۱۲۹                        |
| لار، ۸۸۵                                | گنگا، ۱۱۹، ۱۲۰، ۲۵۸، ۲۸۳، ۲۷۵، ۱۸۵، ۹۰ |
| لارگی، ۱۱۴، ۱۴۲                         | گواشته، ۱۲۷، ۱۳۰                       |
| لالپور، ۵۴۰                             | گواليار، ١٩٣                           |
| لال پوره، ۲۲۵                           | گویا، ۴۸۹                              |
| لالک، ۱۶۵                               | گوجر، ۴۴۷                              |
| لام، ۱۳۱                                | گُوذهّه، ۲۹                            |
| لابد، ۱۲۷ <del>۲</del>                  | گورانی، ۶۰۰                            |
| لاهور، ۹۲، ۹۸، ۲۰۲، ۵۰۲، ۲۱۹، ۹۸۴، ۲۸۹، | گوسا، ۳۴۸                              |
| ۸+۵ ۹-۵ ۹۴۵                             | گوشته، ۳۲۵                             |
| لداخ، ۹۹، ۱۰۰، ۱۱۹، ۱۲۰، ۱۲۱، ۱۲۲، ۲۵۱، | گوکر، ۹۱، ۴۹۰، ۵۰۷                     |
| ۵۸۷ ۰۵۷۵                                | گوکرد، ۸۸                              |
| ارد، ۲۶۸                                | گوگیانی، ۱۴، ۳۲۶، ۳۲۷                  |
| لزگی، ۵۵                                | گوگیانیان، ۳۰۶، ۳۰۷، ۳۰۸               |
| لزگیان، ۲۹۸                             | گـــومل، ۱۱۲، ۱۱۳، ۱۱۵، ۱۲۳، ۱۲۳، ۱۳۲، |
| لطفملی، ۴۹۷                             | 771. 277. 107. 707. 007. 207. 187.     |
| لعل بدخشان، ٥٤٩                         | 0PT, 2PT, YPT, APT, 1.7, 2.7, PY0      |
| لمل پور، ۳۲۵، ۵۴۰                       | گوند، ۳۰۳                              |
| لمل گان، ۵۸۴                            | گوندی، ۳۰۳                             |
| لغــمان، ۱۱۰، ۱۲۹، ۱۲۲، ۹۲۵، ۲۰۳، ۲۶۲،  | گوویندپاندیت، ۴۹۲                      |

| •                                         |                          |
|-------------------------------------------|--------------------------|
| 454                                       | لیدن، ۱۵۸، ۲۰۸، ۸۸۲      |
| لغماني، ٢٩٥                               | ليرد، ۳۶۸                |
| لغمانيان، ٥٥٩                             | ليه، ۵۸۲                 |
| لقمان خان، ۴۸۷                            |                          |
| لكهنو، ۵۱                                 | ·                        |
| للندر، ۵۵۰                                | ·                        |
| لندی، ۲۰۴، ۳۷۴                            | ماسولی پاتام، ۲۷۶، ۳۷۲   |
| لُنگ <i>ی</i> ، ۲۱۹، ۳۲۰                  | ماسه، ۲۷۱                |
| لُوخ، ۹۳۶                                 | ماکو، ۲۵۹، ۳۶۱           |
| ے<br>لودی، ۲۲۴                            | ماک ویوتر، ۲۷            |
| لوديانه، ٩۴                               | مالا، ١٣٥                |
| لورا، ۱۹۷، ۲۶۰، ۳۸۳، ۲۸۳                  | مالابار، ۱۲۸، ۲۷۵        |
| لوره، ۳۹۹                                 | مالتا، ۶۴۵               |
| لوريمر، ۱۹                                | مالداران، ۲۲۳            |
| لوس، ۱۳۹                                  | مالداری، ۲۲۵             |
| لوکا، ۱۱۷                                 | مالکان، ۲۷۸              |
| لوکی، ۵۹۳                                 | مالگین، ۵۹، ۳۲۹          |
| لوگــــــر، ۱۲۹، ۱۲۰، ۲۸۷، ۲۸۸، ۳۹۱، ۳۹۶، | ماله، ۲۸۴                |
| PY0. 1P0                                  | مالی دیلری جینوکی، ۵۶۳   |
| لونی، ۳۳۶                                 | ماموند، ۳۲۱              |
| لونی، ۴۰۱                                 | مامی، ۱۱۵، ۱۲۴، ۱۳۰، ۱۳۲ |
| لوهانی، ۳۳۶                               | ماندی، ۵۶۱               |
| ۔<br>لوهانیان، ۳۲۹                        | مانکیره، ۴۴۶             |
| لوی، ۳۳۶                                  | مانی، ۵۶۰، ۵۶۱           |
| له، ۲۸۵ ۱۸۵                               | ماوراءالنهر، ۱۵          |
| لهراسب، ۳۷۹                               | متاین، ۱۲۲، ۱۲۲          |
| لیا، ۴۸، ۲۹، ۲۶، ۸۲، ۲۴۴، ۲۴۵، ۲۴۴، ۲۴۴،  | متو کلاسیک فارسی، ۱۸۹    |
| 797, 797, 600, PAG                        | متولی، ۷۹، ۸۰            |
|                                           |                          |

222

مذهب تسنَّن، ۲۰۵ مراتب آموزشها در پشارو، ۱۸۹ مراج کوکوت، ۵۹۶ مراد، ۲۹۴، ۹۹۵ مرادخان، ۲۹۷ مرادخانیان، ۲۹۷ مرایست، ۵۶۱ مرغاب، ۵۸۶ مرغه، ۲۵۸ مرو، ۱۲۶، ۲۹۸ مـــروت، ۵۵، ۱۲۸، ۱۴۲، ۲۲۴، ۲۲۵، ۲۲۶، · 77. 777. 777 مرور، ۵۶۰ مــــــرهته، ۱۷، ۶۲، ۴۲۶، ۲۸۹، ۴۹۰، ۴۹۱، 797, 797, V.O. P.O. 70C مرهیل، ۳۴۸ مزاریان، ۲۲۴ مَزوَت، ۱۱۴ مزینان، ۴۸۷ مسابقه، ۲۲۹ مسحی، ۲۱۸ مسكن گزينان، ۲۲۴ مسلمانان، ۲۲۶، ۲۸۱، ۲۹۴ مسلمان بنجاب، ۲۹۳ مسیحیان، ۲۰۲، ۲۰۲، ۵۰۱ شر، ۱۶۵، ۲۷۲، ۳۷۲، ۲۱۳، ۲۰۹، ۹۶۹ مختارالدوله، ۲۰۳، ۵۲۳، ۵۲۵، ۵۲۶، ۵۳۱ مشهد، ۷۵، ۹۷، ۹۲۱، ۲۲۲، ۱۸۲، ۹۸۲، ۵۴۲، مددخان، ۲۹، ۸۰، ۸۲، ۸۲، ۲۶۹، ۲۲۹، ۵۰۰،

8.1.5: . DYT . DTT . DT1 . D. A

مجارستان، ۲۶۲ مجلس علما، ۱۹۸ محاصرة هرات، ٢٢٥ محست خان، ۲۸۵، ۲۸۹ محنسب، ۲۱۱، ۲۴۷، ۲۴۷ محتسب پشاور، ۲۱۱ محتسب عسكر، ٢٤٧ محصولات باغي، ٢٨١ محمدخان، ۵۰، ۲۲۵، ۲۲۲، ۲۲۴، ۲۴۶ محمدخان سیاه منصور، ۵۰۴ محمدخان سدوزی، ۲۲۶ محمدراجان، ۲۸، ۵۸۹ محمدراگن، ۵۸۹ محمدرضا مروارید، ۱۵ محمدزمان خان، ۴۸۱ محمدزی، ۲۰۶، ۲۲۷ محمدزیان، ۲۰۸، ۲۱۰ محمدشاه، ۲۸۶ محمد(ص)، ۱۶۰، ۱۶۱، ۲۰۰، ۲۱۵ ۲۰۸ محمدعظيم خان، ٥١٢ مستحمود، ۱۸، ۱۵۸، ۱۶۶۶، ۲۶۷، ۲۸۷، ۲۲۸، ۲۲۸، 207, A07, -27, 7.C, 7.0, 7.0, P.O. ٠١٥ ١١٥ ١١٥ ١١٥ ١١٥ ١١٥ ١١٥ ١٩ م ١٥٠ م ١٩٠٠ م ١٩٠٠ م محمود غزنوی، ۱۵۹

مشهد مقدس، ۱۵ ملاحمد، ۱۲۵ مصر، ۲۴۱ ملا بهرومند، ۷۷ ۵۵۷ مضراب خان، ۲۱۲ ملاجعفره ۸۸ ۲۲۶ مطالعات اَسیایی، ۲۸۸ ملاجمفرسيستان، ۲۴۵ منظفراًباد، ۷۹، ۸۰، ۱۲۱، ۲۲۷، ۴۴۸، ۵۳۱ ملاجعفر سيستاني، ۴۵، ۲۵۵ ملاذکی، ۲۰۷ 790, 790 ملاعاشق ٥١٤ ١٥٧ معروف، ۱۶۵ ملافیروز روحانی، ۲۸۸ مسغول، ۲۰، ۲۹، ۸۹، ۱۹۲، ۱۹۶، ۱۹۷، ۲۰۷، ملانجيب، ٧٥٧، ٨٥٨، ١٩٥٠ ١٩٥١ مهم، A . 7 . VYY مغول اعظم، ۱۹۲ 059 سران، ۱۱۲، ۲۱۲، ۲۱۲، ۲۱۵ مغولان، ۸۷، ۸۸، ۱۶۰، ۱۹۳، ۱۹۷، ۸۹۲، ۲۲۵، 277, 477, 270 مسلتان، ۲۲، ۲۲، ۲۵، ۲۶، ۲۸، ۶۱، ۲۶، ۸۹، مغولان افغانستان، ۲۰ 177, 777, 477, 477, 777, 727, 727, مغولي، ٢٨٧ 247, PPT, VYG, .PG, TPG, GPG مقدّمات مأموريت هيأت، ٢٧ ملتانی، ۲۷۵، ۲۷۶ شر ، ۱۰۵ ، ۱۳۰ ، ۱۳۵ ، ۱۸۳ ، ۱۳۳ ، ۱۳۳ ، ۲۰۰ ملک، ۱۶۴، ۱۶۵، ۲۰۹ مُقْر، سرچشمه، ۱۲۵ ملک احمد، ۲۰۸ ملکان، ۲۰۴ مكارتني، ۲۱، ۲۲، ۲۷، ۴۷، ۲۷، ۹۹، ۹۹، ۱۰۷، ملک بهرام، ۴۲۸ 111. . 71. 771. . 40 ملک بهرام کیانی، ۴۳۷ مكد، ۱۲۹، ۹۹۲ ملک قاسم، ۵۲۲ ۵۲۲ مکران، ۹۸، ۱۰۳، ۱۳۹، ۱۳۹ ملک محمود، ۲۲۸ مكرم، ۱۹۶ ملكة نيمورشاه، ٢٢١ مکریان، ۲۹۸ ملكة محبوبة تيمور، ٥٠٣ مكل واد، ۱۲۸، ۱۸۰، ۹۳۳، ۳۳۳، ۲۳۵، ۳۳۶، ملهرراو، ۴۹۱ 777, 777, 077 ملهرراوهولكر، ۴۹۱ مکنائن، ۱۸ ملّے، ۲۵۲ مکود، ۲۲۹ ملی زی، ۳۱۵ مکه، ۲۱۰، ۲۱۶، ۲۲۰، ۵۲۵

940 alle

| •                            |                                           |
|------------------------------|-------------------------------------------|
| مئلا، ۱۲۰                    | مونسون، ۱۳۵، ۱۳۶، ۱۳۷، ۴۹۱                |
| مندرور، ۱۱۰                  | مهادیر هندویی، ۵۶۱                        |
| مندی آباد، ۵۹۶               | مهترسالاری، ۳۱۱                           |
| منزلتُما، ۸۲                 | مهدیقلی خان، ۱۴                           |
| منشی باشی، ۶۸، ۴۶۰           | مهرعلی، ۵۱۱                               |
| منشیباشی کابل، ۷۷            | مهرعلیخان، ۵۱۱                            |
| منکوخان، ۲۲۵                 | مهمانخانه، ۳۶۸                            |
| موتوا، ۴۸۸                   | مهماندار، ۴۴                              |
| موجگر، ۳۸، ۳۹                | مهماننوازی، ۲۲۰                           |
| موجگور، ۳۲                   | مهمند، ۱۹۹، ۱۹۹، ۱۲۲، ۲۲۵، ۲۲۷، ۲۲۸       |
| موراسوری، ۵۶۱                | مهمندان بالا، ۳۲۸                         |
| مورکرافت، ۱۲۱                | مهمند بالا، ۲۸۰، ۲۲۱، ۲۲۲، ۲۲۳، ۲۲۵، ۲۲۷، |
| موزتاغ، ۹۹، ۱۰۰، ۱۱۹، ۱۲۲    | ٥٠٢                                       |
| موسی، ۱۶۵                    | میاخیل، ۵۲، ۱۲۸، ۱۷۷، ۲۳۶، ۲۴۲، ۲۴۲       |
| موسى تون، 424                | میان خیل، ۲۷۲، ۲۲۶                        |
| موسی خان، ۵۸، ۶۱، ۶۲         | میانکی، ۵۶۳                               |
| موسی خان الکوزی، ۵۶          | میانی، ۳۳۶                                |
| موسی خان درانی، ۵۶           | می بلاق، ۱۳۰                              |
| موسى خيل، ۱۲۴، ۳۴۳. ۳۴۸، ۴۰۲ | مىبولاق، ١٢٧                              |
| موسى لُغ، ١١۶                | میتنده کوت، ۵۸۹، ۵۹۵، ۵۹۷                 |
| مولازی، ۳۰۹                  | میثاقهای یهود، ۱۶۰                        |
| مولاگات، ۵۹۴                 | میچنی، ۵۹۱                                |
| مولایی، ۵۸۷ ۵۹۱              | میخواری، ۲۱۱                              |
| مومند، ۱۲۹، ۳۲۱              | میدان، ۵۹۱ ۵۹۲                            |
| مومی، ۳۸۵                    | میدان کابل، ۱۲۹                           |
| مونت استوارت الفنستون، ۱۷    | میرآخور، ۴۶۱، ۵۱۳                         |
| مونچیهشی، ۵۵۹                | مير أبوالحسن، ۶۶                          |
| موندیگل، ۵۵۹                 | ميرابوالحسن خان، ٢٤٠، ٥٢٢                 |
|                              |                                           |

|  |  | J |
|--|--|---|

میراژ، ۲۹

مبرجلویشتی، ۲۲۸

میرحسین، ۱۹۶

ميرخواند، 109

مبرزا گرامی خان، ۷۷

میرزامحمد شریفخان، ۵۱۲

میرزانبی، ۶۵

میرزانی خان، ۶۵

میرشب، ۲۶۷

مير عزت الله، ١٢١

ميرعلم خان، ۲۵۶

ميرعلم خان قاين، ٢٨٧

میرغلام علی، ۲۴۲

میر فتحملی، ۵۰۰

میرمحمورد، ۵۰۵

میرمنو، ۲۸۶، ۲۸۷ ۴۸۸

ميرواعظ ٢٧٤، ٢٧٤ ٥٣٤

میر هو تک خان، ۲۶۶

میسور، ۱۳۸

میلزیان، ۱۶۲

میمنه، ۲۱۴، ۲۲۴

مینکاکوت، ۵۹۶

مینگ باشی، ۲۱۶

مینه، ۳۶۹

میهن دوستی، ۲۴۰

نئوتنيان، ۲۳۸

ناتوسر، ۲۴

نادر، ۱۹۸، ۱۶۹، ۲۸۲، ۸۰۵

نادرشاه، ۸۶، ۱۶۰، ۲۳۷، ۲۶۵، ۲۹۶، ۲۶۲،

777, 777, 177, 077, 977, 7.0

نادرشاه افشار، ۲۸۹

نادرمیرزا، ۵۰۸

نارین، ۲۹۹

ناصر، ۲۰۶، ۲۰۹

ناصرخان، ۲۸۵

ناصری، ۳۳۸، ۳۳۴، ۴۰۹، ۴۰۹

ناگيور، ۲۳

نالکی، ۲۳۳

نامزدان، ۱۸۲

نامزدبازی، ۱۸۳

نامزدی، ۱۸۲

نامه رسانی، ۲۲۴

نانی، ۱۳۰، ۲۸۶، ۵۴۴

ناوگی، ۲۲۲

نیال، ۱۰۲

نجراو، ۱۱۰، ۲۹۰

نجیب خان، ۴۸۸، ۴۹۰

نرماشیر کرمان، ۲۸۹

نرخ میدان، ۲۷۷

نسب نامهها، ۲۴۱

نسقیحی باشی، ۲۶۶، ۲۶۰

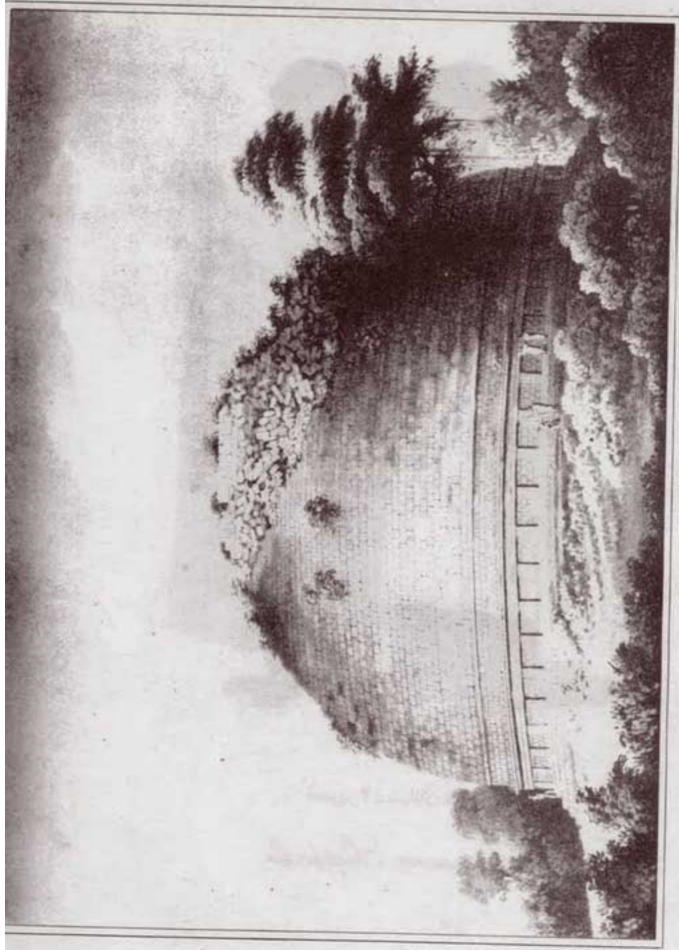
| نصرالله میرزا، ۴۹۵               | نیشابور، ۴۸۷                         |
|----------------------------------|--------------------------------------|
| نصوار، ۲۲۷                       | نیشنی، ۵۶۱                           |
| نصيرخان، ۲۴۰، ۲۸۵، ۲۸۹، ۲۹۰، ۵۰۵ | نیک پی خیل، ۳۰۹، ۳۱۲، ۳۱۴، ۳۱۵، ۳۲۰، |
| نظام الملک، ۲۳۷                  | 771                                  |
| نظام کپرنیک، ۲۳۸                 | نیکه، ۲۴۷، ۲۴۸                       |
| نکاح، ۱۸۱                        | نیل، ۲۷۶                             |
| نكاحنامه، ١٨١                    | نیلاب، ۱۲۰، ۵۸۰ ۹۳۵                  |
| نگروها، ۲۳۴                      | نیلم، ۵۸۴                            |
| مازهای پنجگانه، ۲۰۹              | ·                                    |
| سک، ۱۱۵، ۲۰۱، ۲۲۴، ۷۷۵، ۸۷۵، ۸۵۰ | <b>9</b>                             |
| ۵۸۱                              |                                      |
| نمک لاهور، ۱۱۴                   | واحد نشر بنیاد، ۱۵                   |
| نمله، ۲۶۶<br>نماه، ۲۶۶           | واخان، ۲۸۷، ۵۸۲ ۵۸۳                  |
| ننگ، ۱۲۹                         | واردات، ۲۷۵                          |
| نگرهار، ۱۲۹                      | ٔ واردات از ایران، ۲۷۵               |
| نتواتی، ۲۲۰، ۲۶۸، ۳۰۸، ۳۴۰       | و. ارسکین، ۲۳                        |
| واب خان لنگ، ۵۲۳                 | والا. ۱۲۳                            |
| ورالدين خان، ٢٩٠                 | والاس. ١٩٣                           |
| نورپور، ۱۸۵۰ ۱۹۷                 | والني، ٢٢٥                           |
| ورزی، ۲۲۲، ۲۶۴، ۲۶۱              | والی بلخ، ۴۲۳                        |
| وروز، ۱۴۵                        | وانسی تارت، ۱۶۲                      |
| وشارکوت، ۱٬۹۶                    | وانوک، ۵۹۶                           |
| وشکی، ۳۰۶ ۲۸۲                    | واند، ۱۱۵، ۱۲۲، ۲۵۱، ۲۸۳، ۲۹۲، ۲۹۲   |
| وشهره، ۸۵، ۵۹۶                   | واه، ۵۹۳                             |
| ومری، ۲۹۳                        | وایی، ۵۵۹                            |
| ومی نات، ۵۶۸                     | وایی دیوزی، ۵۵۹                      |
| نه رودی، ۱۲۹                     | وِب، ۱۰۷، ۱۱۹                        |
| نه ونها، ۱۲۹                     | وردک، ۲۸۴، ۲۹۱، ۲۹۸                  |

| وردک افغان. ۱۳۰                         | هانیبال، ۱۸۷                               |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------|
| ورزشها، ۲۵۱                             | هایدسپس، ۵۹۴                               |
| ورکزی، ۳۱۰                              | هرات، <b>افلب صفحات</b>                    |
| وزیرآباد، ۵۹۶                           | هراتِ قندهار، ۵۹۹                          |
| وزیرآبادگات، ۵۹۵                        | هراتی، ۲۷۵، ۲۷۶، ۴۳۴                       |
| وزيراعظم. 450                           | هربیلو، ۱۵۹                                |
| وزیرستان، ۲۲۲                           | هردوار، ۵۸۱                                |
| وزیرعلی، ۶۲                             | هرکاره باشی، ۴۵، ۴۶۰                       |
| وزیر فتح خان، ۲۹۲                       | هره به، ۵۸۹                                |
| وزیسری، ۱۱۲، ۱۲۸، ۱۵۲، ۲۷۳، ۲۲۳، ۲۲۵،   | هریپال، ۱۳۴، ۳۴۸، ۳۵۱، ۴۰۲                 |
| 47T. P77. • 67. YP7. Y• 7. AV6          | هریرود، ۱۲۶، ۵۲۳، ۵۲۳، ۶۰۱                 |
| وزیریان. ۱۱۲، ۳۴۹، ۴۰۷، ۴۰۹             | هریوب، ۱۱۲ ۵۹۳                             |
| وفادارخان، ۷۸، ۲۱۸، ۲۶۶، ۴۵۶، ۵۰۶، ۵۱۱، | هزار، ۵۶۴                                  |
| 015.010.017                             | هزارگان، ۱۱۱، ۱۸۲، ۳۸۷                     |
| وفای نوکران، ۲۵۹                        | هزارمیرک، ۵۶۳                              |
| ویدسته، ۵۹۴                             | هزاره، ۱۲، ۲۰، ۲۰، ۱۱۱، ۱۲۵، ۱۵۲، ۱۶۲، ۲۸۰ |
| ویسواس، ۴۹۱                             | VAY: .PY: APY: V.T: 707: AAT: .17:         |
| ویلفرد، ۹۱، ۲۹۴                         | 677, YTT, PTT, 177, 177, YTT, 187.         |
| ویلیام جونز، ۱۶۲                        | 210, PPG                                   |
| ویلی وایی، ۵۵۹                          | هزارهجات، ۲۶۳، ۵۱۳ ۵۷۹                     |
|                                         | هشتغر، ۲۹۵، ۲۹۵                            |
|                                         | هشت نَغُر، ۲۱۳                             |
|                                         | هشتنگر، ۱۸۹، ۳۲۲، ۳۲۷                      |
| هاتف، ۲۱۹                               | هلس بونت، ۱۳۹                              |
| هاردوار، ۲۱                             | هامند، ۱۰۴، ۱۲۴، ۱۲۵، ۱۲۱، ۱۲۳، ۲۵۶،       |
| هاریس، ۲۷، ۵۲، ۵۳، ۵۴                   | ۸۵۲، ۲۶۰ ۸۵۸                               |
| هاریوب، ۱۲۳                             | هلمند بالاء 359                            |
| هانتر، ۲۳۸                              | هلندی، ۲۷۵                                 |
|                                         |                                            |

| همالیا، ۹۹، ۲۰۲، ۱۲۸ ۱۲۸               | هورن، ۲۴۰                               |
|----------------------------------------|-----------------------------------------|
| همایون، ۵۰۲، ۵۰۵                       | هولکر، ۶۲                               |
| همایون امپراتور، ۹۴                    | هوله تاغ، ۳۸۵                           |
| همسایگان، ۱۶۹، ۲۶۷، ۲۶۸، ۲۶۹           | هولی، ۵۶۳                               |
| همسایه، ۱۷۵، ۲۷۲، ۴۰۹                  | هومره ۲۷۱                               |
| هند، افلب صفحات                        | هومر آسیا، ۳۸۷                          |
| هند انگلیسی، ۱۱                        | هونا، ۲۹۹، ۲۰۳                          |
| هند بریتانیایی، ۹۴                     | میأت کابل، ۲۲، ۵۳۵                      |
| هند شرقی، ۱۷، ۲۷                       | هیجده نهر، ۲۱۴                          |
| <i>مندکی</i> ، ۷۲                      | هیرمند، ۵۹۸ ۵۹۹، ۶۰۰                    |
| مندکیان، ۲۲۲، ۲۹۲، ۲۲۲، ۲۲۸            | هیلار، ۵۶۰                              |
| هندوان، ۱۶۹، ۲۱۶، ۲۲۳، ۲۸۱، ۲۸۲        |                                         |
| هندوباغ، ۴۰۱                           | ٠.                                      |
| هندوستانی، اخلب صفحات                  |                                         |
| هندوکش، ۱۲، ۶۱، ۷۱، ۹۹، ۱۰۰، ۱۰۱، ۱۰۲، | . يارقند، ۵۸۲                           |
| 7.1. 7.1. 2.1. 4.1. 4.1. 1.1.          | يساركند، ۱۱۹، ۱۲۱، ۵۷۵، ۸۸۱، ۸۸۲، ۵۸۳   |
| 11171. 771. 771. P71. A71. 771.        | ٥٨٨                                     |
| .T.V .T.O .T.1 .TVF .TVT .15T .101     | یاگوروگ، ۲۹۴                            |
| 177, 777, 171, AGG, PRG, -VG, TYG      | یگھیں، ۱۶۵                              |
| -0AF -0A0 -0AT -0AT -0YF -0YC -0YT     | یراق اسب، ۲۳۲                           |
|                                        | یزد، ۲۷۵                                |
| هندیان، افلب صفحات                     | یزید، ۲۰۵                               |
| هندی نژاد، ۱۰۲                         | يعقوب، ۱۶۱، ۱۸۲                         |
| هوتا، ۵۶۲                              | ینی چریان، ۴۲۲                          |
| هوتک، ۱۶۵                              | یوزیاشی، ۴۱۶                            |
| هوتکی، ۲۹۰، ۴۰۶                        | یوسف، ۱۹۷، ۳۰۹                          |
| هونکیان، ۲۹۱، ۲۹۲، ۲۹۳                 | یوسفزی، ۸۳، ۸۵، ۸۶، ۱۲۱، ۱۲۹، ۱۵۱، ۱۶۸، |
| هوراکه، ۵۹۸                            | 7A1. 7P1. 0P1. 3P1. 017. 777. 777.      |
|                                        |                                         |

يونانۍالاصل، ۲۰۳ يهوديالاصل، ١٥٧ • يهردان، ۵۰۱ یهودی، ۳۸۲ یهردیان، ۳۱، ۱۶۲، ۲۹۸ يهوديان خيبر، ١۶٠ يهوديه، ۱۶۰

777, PYT, TPT, OPT, 3PT, 1.71, 7.71, ۳۰۲، ۲۰۲، ۲۰۰۵، ۲۰۰۶، ۲۰۰۷، ۳۰۹، ۳۰۱۱، یونانیان، ۲۲۰، ۲۹۲، ۲۲۷ דוד. יפוד. עוד. גוד. פוד. ידד. דדד. 177, 777, PTT, 1871, 1871, 1871, 1871, VTT. AGG. • VG يوش، ۵۶۰ يوليسس، ۲۲۰ یونانی، ۱۵۰ تصاوير



تصوير ١ - توب (كنبد) مانيكيولا



تصویر ۲ ـ شبانان درانی Dooraunee Shepherds.





تصویر ۴ ـ تاجیک کابلی با جامهٔ تابستانی



تصویر ۵ - مرد هند کی با جامهٔ زمستانی پشاوری A Hindkee in the Winter drefs of Peshawer



Tooraunee Villager with his Arms.



تصویر ۹ \_ یک مرد غلجی در جامهٔ تابستانی A Khuwtee, Ghiljie in his Summer Drefs.



تصویر ۱۲ ـ یک مرد هزاره A Hanaurchs.



تصویر ۱۳ ـ چاووش باشی در لباس رسمی The Chaous Baushee in his dress of Office.



تصویر ۱۴ ـ عمله باشی در لباس رسمی میله باشی در لباس رسمی The Umla Baushee in his Drefs of Office.

... با وجود انتشار آثار متعدّد در زمینهٔ افغان شناسی، کتاب الفنستون، طی دو سده همچنان در صدر ماخذ و مراجع پژوهشهای دائرةالمعارفی و مردمشناسی قرار دارد. شاید این به دلیل احساس مسؤولیّت مؤلّف در برابر وظیفهٔ خطیری بوده، که از طرف حکومت انگلیس به او سپرده شده است.

... هدف از این مطالعات فراهم أوردن شناسنامهای از همهٔ قبایل افغان با بیان خصوصيتهاي فيزيكي واخلاقي أنان بوده است واين ديبلمات ژرفنكر و محقّق انگلیسی، با حوصله و بردباری و با استفاده از امکانات فراوانی که دولت بریتانیا در اختیار او گذاشته بود، این وظیفه را به نحواحسن به انجام رسانید. به همین دلیل یا وجود گذشت تقریباً دو قرن، هـنوز ایـن کـتاب یکـی از ماخــق سهم افغانشناسی است ... مترجم دریافت که این کتاب سخت مورد نیاز و مراجعه دائرةالمعارفنويسان و پژوهشكران افغانشناس است، پس به تسرجمه آن هفت كماشت.

الفنستون بسیاری از رسم و رواجها و عادات این مودمان را که اکتون متروک یا دگرگون شده، برای نخستین بار به شیوهٔ درست شرح داده است، که می تواند مورد استفادهٔ مردمشناسی در بررسی تاریخی و مقایسی قرار گیرد.

... مردم شناسی امروز می تواند کاملاً بر مطالب پیرامون افغانها که در این کتاب أمده است، اعتماد كند. الفنستون فسرصت كنافي داشيته است تنا اظهارات و مشاهداتش را با بسیاری از آگاهان تحقیق و بررسی کند

شرکت کتاب شاه محمد مرکز نشر ، بخش و فروش کتاب بست بکس ۱۳۲۸، کابل افغانستان

فروشگاهای کتاب :

چهار اهي صدارت شلفن ۲۵۸۸۲

۲ هوشل کانتننشل کابل شلفن ۸٤۱

۳۱۵ من کلب ثلقن ۱۵ ۳۱۵