



مجيز مطالعات نالزولو بأيرت

دارها مع شطا و ه د د

ات بيام المستون مصا لخه هلى ــ زبان ورحيان

ے بیاد دائش زام به نسخه های خطی پر سخته هندای خطی دیوان

> مسعود سطيا ساسمود سطيا

ے مقولات آگ طبری

الورق والتركيان او

سال هفتم \_ شمارهٔ اول حمل \_ ثور ۱۳۹۹

اکادمی علوم ج.د.ا مرکز زبان و ادبیات انستیتوت زبان وادب ادری

### فهرست مطالب

صفحه

نويسن*د*ه

ەضمون اكادميسين دكتور جاويد پيام كميسيون مصالحه ملى الف زبا نو جهان يوهنوال محمد عمر زاهدي یاد داشتی راجغ به مقاله نسخه پوهاند سرور همايون های خطی ۱۷ دكتور نعمت زادم ديوان اشعار مسعودسعد سلمان ٢١ (بر گرداننده پوهاند همایـــون ) كانديد اكادميسين الهام نکته هایی درباب تیوری ترجمه ۳۸ كطيف يدرام مقولات اسا طيرى ٤٧ دكتور رشيدي انوری و غزلهای او ٦٤



## پیام کمیسیون مصالحه ملی اکا دمی علوم افغانستان بر فرهنگیان دور ازمیهان

والاترین موهبتی که آفریدگار جهان به کشوری وحتی جامعهٔ انسانی الرزائی داشته و بر بنده گان منت گذاشته ، جوهرمایه علیم و معرفت است .

علم که نتیجهٔ اندیشه و خرد ،
کار و تجربهٔ بشر پوینده و جوینده
است همواره چون مشعل فروزانی
فرا راه آدمی قسرار داشته و در
آزمونگاه تاریخ رهنمون ابنای جنس
مابوده است .

امروزه روز فقط توده و کتله یی را میتوان مسعود وپیروزمند خواند که قاطبهٔ افراد آن به زیست معارف وفضیلت آراسته باشد و شبستان حریم آن به نور علم و تکنالوژی روشن .

راستان از عهد باستان گفته اند: خوشبخت ترین شهر ، شهریست که در آن حکیم حاکم باشد و نظام امور بر مداردانش وبینش در گردش باشد ، زیرا رمز توانایی مسا در دانایی است .

درین لحظات نازل و حساس که مامن عزيزمان بايكجنك خانمانسوز در کیر است وخطر ویرانی واز جم پاشیدگی آن را تهد ید می کنید نیازمندی مابه تدبیر صائب علما و رأی زرین دانشمندان خاصه آنانی که بنابر عامل یا عواملی از میهنن عزیز دوری گزیده اند و به دیار غیر وغربت بسر مي پرند بيش از هر وقت وزمانی محرز و محسوساست. درین مقطع زمانی وسیر نو شت ساز تاریخ، آرزو مندیما اینست که حلقه های روشنفکسر و دانش پژوه در هر کجا که استند وابه هر مفكوره يي كه اعتقاددارند مردانهوار دست یاری ویاوری به همدیگردهناد وچون نا خدای دلمسوز این کشتی بال شكسته رابه ساحل نجات و فللاح برسانند، الزهمين جا درمقام خطاب به دانشوران گرانقدر دور اذ میهن پس از نشار درود خسو د می کوییم که:

اغوش کرم وپر عطوفت مسادر وطن ، برای شما وبه روی شما باز است ودست آشتی ودوستی ، صلح وصفا به سوی شما دران ، بیاییسه تابا اتحاد فکرعمل، راستی ودرستی در ساختمان جامعهٔ نوین ومرفه ، شکوفان وسر بلند معاون ومددگار یاشیم .

بنابر تأثير رويداد ها اگر مشكل واختلافی در میان ماست آن را ا ز طريق مصلحت و مسالمت سازش وكنشت كه شيوه نياكان ما بــوده است حل وفصل نماييم ودر راه تحقق داعية شريفانة صلح كس متضمن سعادت و سلامت امروز و فردای ماست، ازهیچکونه تساندو جان نثاری دریغ نورزیم. اکنون که با اعلام مشىمعقول وانسان دوستانه مصالحه ملی جو سیاسی و فضا ی نوینی به وجود آمده نه تنها بـــه آسانی وساده کی میتوانیم به مأمول مقدس صلح و امنیت نایل آییم و آرامش کلی و آشتی سراسری راکه كمال مطلوب فرد فرد افغان است بر قرار سازيم بلكه توفيق خواهيم يافت تابه جديت وشوق هر جسه تمامتر این همیرازهٔ از همکسیخته را سرو سامان بخشیم وبه آن رنگ ورونق تازه دهيم .

این نکته از هر کسی بیشتر ، بر شما روشن است که هیچگونه پیشرفت وتکامل فرهنگ مادی و معنوی میسر نیست مگر در پیرتو 🔆 امن وامان وتخم معارف تنمادرزميني مارور می شبود که فرشیتهٔ آرامش و امنیت بر آن سایه گسترده باشد . علمای مهاجر و عزیز دور ازوطن! همکاران و شاگردان شما که در واقع برادران و فرزندان معنسو ی شیما استند ، چه در اکادمی علوم و چه در دانشگاهها، بامراق واشتیاق تمام، منتظر عودت و بــاز گشت محترمانة شما استند و عاشقانــه چشیم به راه دیدار ولقیای شمها دوخته اند . همه آرزو دارند تاباری اذخرمن فضل وتجربه، خردوانديشة تان خوشه ها برچینند واز ذخایس فکری ومعنوی تان بهره هابرگیرند. دانشمندان بسيار كــرامي ،. اكادمى علوم جمهورى افغانستان همه امکانات ، تسمیلات و وسایل را برای کار خلاق شما، بـــر ا ی آفریده های ذوقی و هنری شما، برای طبع و انتشار كتب ورسايل علمي : شما، درنظر گرفته وآماده داشت. است ، وصميمانه وعده ميدهد كه درراه نیل به این هدف متعالی ا ز هیچگونه همقلمی و همقدمی مضایقه نخواهد کرد .

ما به تألیفات و نگارش ها ی گرانبهای تان که جسوع گنجینهٔ ناگسستنی فرهنگ قویم وغنی مان ومایهٔ نازش وبالش ماست به دیدهٔ استحسان می نگریم وبه آنها قدرو ارزش فراوان قایل استیم .

برادران طالب العلم شما، تشنه طبع گهربار ومشتاق آثار قیمتدار شما استند . همه این آرزو وارمان رابه دل وجان می پرورانند که چون ابر بهاران وخورشید درخشان این فیض عام را شامل حال آنانسازید وهمه را ازین نعمت پر ثمر وبرکت سیراب وشاداب نمایید .

اکنون که دست برادر به سو ی برادر دراز شده وقلب ها و نبض هابه تپش آغاز کرده با اطمینان راسخ به آینده بر گردید ... بیایید بدون در نظر داشت ید علیا و ید سفلی با صمیمیت و صداقت هرچه بیشتر، دست همدگردا فشار دهیم و با اخلاص وحسن نیت ، همدلی و

همفکری ، طرح نو بر انگیزیم و اهریمین کری و اهریمین کری و نا راستی، زشیو شر را از میان برداریم .

بیاییدمجدانه برای تأمین آسایش و آرامش ، سعادت وسلامت مردم خود ، برای توسعه ورشد فر هنگ اصیل وجلیل خود در پرتو مشعل فروزان عشق به وطن مساعدت و مجاهدت به خرج دهیم

به امید روز های آرام وروشن راکادمیسین دکتور جاویدم



مجلة دو ماهة

معلمين بالأولوبارت

حمل ۔ ثور ۱۳۹۳

شمارهٔ اول ـ سال هفتم

پوهنوال محمد عمر زاهدي

## زبان وجهان

زبان ،که جزء دانش بشر ووسیله تکهداریوانتقال دانش میباشد ، نظامی است باز تابنده جهان واقعی. سخنبه واسطه رموز قابل فهم کهشکل مقاوله اجتماعی را دارند از گوینده یا نویسنده به شنونده یاخواننده رسانده میشود.آنچه بین این دو میگذرد مغتصرا چنین است. گوینده یانویسنده مفهو نی راکه میخوا هسدبرساند شکل و ترتیب میدهد ،شایسته تر یسن ساختمان دستوری رابر میگزیند ، مفهوم را دوقالب رموز گفتاری یانگارشی میریزاند و بسه واسطه امواج صوتی یا شکلهای مربی بسهدیگران محسیل میدارد . دیگران به نوبه خسود تسلسل امواج صوتی یا شکلهای مربسی وابالترتیب توسط میکانیزم شنوا یی یامیکانیزم دید به واحد های مروج معنی داربرمیگردانندوازدوی انتظام این واحد های معنی داردربزرگترین ساختمان دستوری قابل تعلیل و تجزیه نعو ی یعنی جمله مفهوم کلی پیفام را میگیر ند .(در بین مراحل دیگری نیزوجود دارد که از ذکرآنها صرفنظر میکنیم زیرا به موضوع زیر بعث رابطه مستقیم ندارند .) (۱) چنانکه دیده میشود دردوانجام این عملیه مفهوم یامعنی جای دارد. هدف این نوشته آنست که برخی جنبه های معنی را بسامفاهیمی که در بیان معنی برای نمایاندن واقعیت نوشته آنست که برخی جنبه های معنی را بسامفاهیمی که در بیان معنی برای نمایاندن واقعیت

چنانکه گفته شد سخن بامعنی آغاز می بابد و بامعنی به پایان میرسد . این نشاندهنده یك نکته مهماست و آن اینکه مراد کلی سخن ، معنایسیاست که در پیغام نهفته است .در عملیه پیچیده سخن معنی معموله و رموز (اصوات و حرو ف به شکل کلمه هاوانتظام کلمه هادر جمله) کاروان این معمو له میباشند .هنگا می به سخستی گوش فرامیدهیم یانوشته یی رامیخوانیم مفهوم یامعنی پیغام در معراق توجه ماجا ی دارد. (۲) در حالیکه معنی آغاز و انجام پیام است به آن به شایسته کی رسیده نشده است و سخن خیلی تحلیل و تجزیه گردیده ،کتابها و نوشته های زیاد ساخته و پرداخته شده است و سیرسیده کی به معنی به خاطر دشوار ی ذاتی که در آن نهان است خیلی پراکنده بوده است و

از آنچه دربالا گفته شد باید چنین برداشت نشود که معنی از نظر انداخته شده است . برعکس مطالعه معنای کلمه ها ورابطه بین کلمه هاو مدلول آنها از زمان خیلی کهن آغاز یافسته بود . زمانی چنین پنداشته میشسد که زبان تصویر درست از جهان بیرون میدهد، کلمه

ها،اشیاء واحساسات، جملهها، حوادثومفکورههارابیانمیکنند. برخیراعقیدهبرآن بود که رابطهبین کلمه ومرجع الیه آن درجها ن واقعی ماننداشیاء،حالات ،کنشهاوزمان چیز لازمی وطبعی است، یعنی شکل وانتظام اشیا یامفا هیم معاد لتو یعنی شکل وانتظام اشیا یامفا هیم معاد لتو رابطه طبعی داشتند .موضوع رابطه اشیا ء واحساسات را با کلمه ها فیلسو فان تیز هوش

ازدیر ینزمان مورد پرسش قرار دادند . بنابر نزاریه هر کلیتس

کلمه ها تااندازه زیاد ممیزه ذاتی چیز های تامیده شده میباشند ،همچناتکه رنگ، جسامت وبافت اشیا ازجمله ممیزات و مشخصات آنهااند. افلاطون نیزبه این نظربودکه نامهابااشیاء رابطه ذاتی وطبعی دارند. بهزبا ن آورد نکلمهمفهوم انجام بخشی از یك واقعیت بود .بهاین گونه عقیده به نیروی مرموز کلمه هادر مكاشفه،پیشگویی دعاو نفرین بهمیان آمد (۳).

نظر طبعی بودن رابطه لفظ ومعنی دربیسسن، مسلمانان نیز گسترش یافت . چنانچه به قول اختیار (ص ۱۱۸) (٤)عبادبن سلیمان صمیری طرفدار نظر رابطه طبعی بین معنی و لفظ بود(ه) وی عقیده داشت که ویژه گیهای رنگ ، جسامت و بافت اشیا در کلمه ها تبارز میکند . مثلا او باور داشت که لفظ یخ همیشه باکیفیت سردی توام است. اگرچنین چیزی میبود باید بابه زبان آوردن کلمه یخ انسان احساس سردی میکرد . شاید کلمه یخ بتواند احساس کیفیت سرد ی رانزد دری زبانان ایجاد کند. امانه به این سبب که کیفیت سردی دراین کلمه پنهان است بلکه به این علمه دادر برابر به این علمه دادر برابر کسانی کسه به زبان دری بلدنیستند به زبان بیاوریم ، شاید همچنانیکه از آن مفهو می گرفته کسانی کسه به زبان دری بلدنیستند به زبان بیاوریم ، شاید همچنانیکه از آن مفهو می گرفته

نمیتوانند هیچ احساسی برای شان دست ندهدواکر احساسی هم برای شان پیداشود ممکن است سوا ی کیفیت سردی باشد . از طسر ف دیگر اگر بین نام ومدلول آن رابطه طسبعی در هستی میبود پس باید برای عین شی در تمام زبانهاعین کلمه استعمال میشد. ولی خسو ب میدانیم که چنین نیست. به کونه مثال نام مایع معروف مرکب از آکسیجن و هایدو چندر زبان ددی آب است. امادر زبان پشتو نام این ماده ((اوبه ))، در زبان اوزبکی ((سو)) در زبان عربی (ماع) ، در زبان روسی voda ، در زبان انگلیسی wasser ، در زبان چرمنی wasser و د زبان فرانسو ی او است. این نا مسهای متفاوت برای عین چیز در زبانهای مختلف مسی رسانند که رابطه طبعی میان شی ونام آن و جود ندارد و رنه نام شی در تمام زبانها یك چیسئر میبود .

ابن جنی نیز ازپشتیبانان رابطه طبعی لفظبامعنی بود (اختیار : ۱۱۹) . وی استدلالمیکرد که کلمه های دارای اصوات ووزن مشابهدارایمعانی مشابه میباشند.

درست است که کلمه های رونده، جو ینده، گوینده ،دوزنده، ....درزبان دری جنبه مهسم مشترك معنایی دارند . همه اینها به کننده یه کردار دلالت میکنند . اما ایناشترا ك مهم معنایی تاثیر شبا هت لفظی ونزدیکی وزن این کلمه هانیست بلکه اثر ویژه خصو صیت مورفولوژیکی سازنده این گونه اسم در زبان دری است. باوجود آنهم تفاو ت معنایی بین کلمه هازیاداست در مقابل میتوان کلمه های زیادی راکه از نگاه لفظ و وزن نزدیك میباشند پیشکش کرد که نزدیکی معنایی شاز یاهیج است یاخیلی هم ناچیز .کلمه های گرگ (حیوان درنده) گرگ نزدیکی معنایی شاز یاهیج است یاخیلی هم ناچیز .کلمه های گرگ (حیوان درنده) گرگ وزندیکی ربیماری جرب) ،دزد مزد ، کل (همه) میل،دیش میش ... باوجود شبا هت لفظی ونزدیکی وزنی همگونی معنایی ندارند . ابن فارس وابن دری نیز معتقد بودند که دابطه بین لفظومعنی جیز طبعی است. چنانچه ابن دری نام طایف قصاعه دامثال میدهد (اختیار ت ۱۲۰۸) . آنچ به مونه بارز وبرجسته در نقطه مقابل نظر دابطه طبعی بین معنی وکلمه قراد میگیرد کلمه های همانیز، گرد و نه حیای همانین به گرد ساخت و ترکیب متفاوت ولی معنای هسانه یامهسانی بسیار نزدیك میباشند . کلمه های همانین گونه اند .

تصور به هم بسته کی ذاتی وظیمی بینشیونام آهسته اهسته کمنیروکردید وعقیده برآنهیدا شد که کلمه هاویژه کی طبعی اشیانه بلکه ساخته آدمیان استند که به اشیاء منسوب میگردند . ارسطو ، شاگرد افلاطون ، دابطه لازمی بین کلمه ومرجع الیه آن دامورد برسش قراد دادو گفت که دابطه بین شکل و معنا ی کلمه مقاوله اجتماعی است که بین افراد جامعه زبانی مقبوم مومروج

است. هیچدلیل منطقی یاواقعی درجها ن فزیکیوجود ندارد که به اساس آن بتوان استدلال کرد جرا حیوانی را که به زبان دری سنگ هیگویندزبان پشتو سپی، به زبان عربنی کلب، به زبان جرمنی اوزبیکی ایت به زبان روسی Sobaka فرانسوی hand و به زبان انگلیسی مینامند حیوان همان یکی است. مگر فرهنگی مرد م از گذارندهٔ آن وزبان نام دهنده آن فرق میکند. بنابر آن عین چیز در زبانهای مختلف نامهسا گونه کون دارد. این چیز نمودار این حقیقت است که رابطهٔ منطقی یاطبهی بین کلمه وشی، یاکلمه وحادته یاکلمه وحالت وجود ندارد (۱) .

کلمه هایی مانندکتاب، رساله ، مجله، ماهنامه، سالنامه ، هانته نامه وروزنامه به اشیا ی جهان فزیکی دلالت میکنند. مگر فرق بین این کلمه هامعادل تفاوتهای واقعی بین این چیز هانمیباشد . به گونه مثال ، کلمه های (کتاب) و (رساله) همازنگاه شمار وهم از نگاه گونه اصوات وحروف انهم بسیار فرقدارند . از لعاظ شمار کلسمه (کتاب) ساخته از پنج صوت و چهار حرف است و حالیکه کلمه (رساله) متشکل ازشش صو توبنج حرف است. از نگاه همگونه کی اصوا ت وحروف این دوکلمه فقط یك صوت و یك حرفهشترك دارند . محاسبه بسیار ساده نشا ن میدهد که این دوکلمه فقط یك صوت و یك حرفهشترك دارند . محاسبه بسیار ساده نشا ن میدهد که این دوکلمه فقط ۲۰ فیصدهمگونه کی آوازی و حرفی دارند . اما همگونیهای (کتاب) و رساله) ، (نه از کلمه ها) بسیار زیاد است که شاب از رساله عموابزرگتر استود دیگر یکی از تفاوتهای بارزبین کتاب و رساله بیشتر ازشمار حروف و امنوات کتاب است. این مثال حالیکه شمار حروف و اصوات کتاب است. این مثال ساده این نکته رابیان میدارد که تفاوت بین کلمه ها ضرورا بیانگر تفاوت بین اشیاء نیست زیس رابطه منطقی بین کلمه ومدلول آن در هستی نیست .

ادسطو، که کلمه ها داپیا مبسران باوفا یجهان فزیکی ودوانی وضامن دشددانش بشرواز جهان معنی میدانست ،دد دابطه مناسبت بینزبان وجهان سه مسلمهٔ اساسی وا پیشکش کرد:
۱ ـ کلمه ها ساخته ادمیا ن میباشند ، نهجزعذاتی اشیا . ایشها از طریق مقاو نه اجتما عسی ایجاد میگردند .

۲ ـ باوجود اختلافات کار برد بین زبانهای طبعی، مقاو که اجتماعی تازمانی افهام و تقهیسه راممکن میسازد که هر کلمه یك بار معنایی وفقط یك بار معنایی داشته باشد .

۳ ـ کلمه ها هنگامی که به گونه فقروجملهمرتب میشوند تصویر ی ازنظم ومنطقطبیعست میدهند (۷) .

ور حالیکه تحلیل زبان وسیله را برایمطالمه پدید ههای غیرزبانی مهیا ساخت، کار بروزبان

چنانکه درمسلمه (۲-۲) پیان کردیده ،بهدانشدقیق عالم حقیقی نیازمند بود. در مسلمهسوم برمنطق بهصور ت بسیار روشن تا کید بهعملآمدهاست .این تاکید برمنطق در کتب دستور زبان نیز بازتاب یافتهاست .

بالاشت سدهها به ویژه با آغاز تدریس زبا ندر صنف جنبه های منطق درزبا ن تااندازهسا قط وتااندازه تعدیل کردید . لاکن منطق همیشهذهن دستور نویسان و دانشمندا ن زبان را مشغول داشته است .

شماری از دانشمندا ن اسلام نیز رابطه بین کلمه و مدلو ل آن را یك مقاوله اجتماعی مسی پندارند . چنانچه میرزا حسین نایینی عقیده دارد که رابطه لفظ و معنی قرار دادی و ساخته گی است نه تکوینی و طبعی (اختیار: ۱۲۱). وی استدلال میکرد که شمار معدود الفاظ بامعانی نامعدود گواه برآنست که رابطه طبعی بین لفظ و معنی بر پانیست . شماری ازدانشمندا ن اسلام به این باور بودند که معنی درد گیشت کلمه، پنهان میباشد (۸) ایشان به درستی است لال میکردند که لف ظوسیله انتقال معنی است و معنی چیزی غیر از لفظ (کلمه) میباشد (اختیار: ۱۱۵) . از قر ندهم هجری که علم دلالت برای بهتر فهمیدن فقه و شریعت سلامی تبارز کردکار های زیادی درباره معنی انجام شد و دلالت چنین تعریف گردید (دلالت حالتی است در شیئی که از علم به آن علم به شی دیگر حاصل آید.))

دابطه بین کلمه هاواشیا ، موضوع مناقشه و گفتگوی بسیار دانشمندان و فیلسو فان بوده است . مگردر پژوهشها ی سدهٔ اخیر در بارهٔ واژه بنابر نبودن بنیاد درست نظر ی ،یاکسم علاقه کی بهمعنی، یاآسان پنداشتن آن یاماهیت دشوار رسیده کسی به آن چندان توجهی بسه معنی نشده است. تاریخ تحول کلمه هاوریشه کلمه هاباژرف نگری و پهنای بیشتر مطالعسه شده است . داجع به معنی گفته های پراگنده ، جسته جسته وضمنی موجود است.

جنیش ساختمانگریی تلاش نمود جنبه معنی کلمههارا کماهمیت جلوه دهد . حتی برخی(هر یس مرمی ساختمانگریی تلاش نمود جنبه معنی ممکن است. برخی دانشمندان دیگسرمانند فردیناند سوسوز

ویتچنستین wittgenstien) (۱۲) به این حقیقت معتر ف کردیدند که معنی جزء لازمی مطالعه زبان است . این دونفر کوشیدند تساماهیت رابطه بین زبان وجهان واقعی را دریابند ایشان معنی رامورد پرسش قرادادند .چنانچه ویتچنستن میگویدنماد ها حقایقی ویژه اندکه باآنچی نمایش داده میشود جنبه مشتر كدارند.نمادها در زمرهٔ چیز های دیگر عناصر عینیاند که ازواقمیتها ی موجود نماینده کی میکنند.چیزی که جمله راتصویری از واقعیت میدهدسا

ختمان هم مانند آن باواقعیت است ،بنا برانموازا ت نزدیك بین ظم زبان وانتظام جهاندر هستی است:

سو سور، که بسیاری دشوادیها راآسان وشماد زیاد پیچیده گیهادا در مطالعه وپژوهش پیرامون زبان روشن ساخت ، این گفته ارسطوراکه واحد زبانی عباد ت از دابطه معنی باشی میباشد ردکرد. از نگاه سوسور نماد نما یشی دهنده محض نیست وهر نماد تنهادر درو ناظم نماد ها بامفهوم میگردد .هاکت Hocket جایگاه مرکزی رابه سه جزء بنیادی زبان (فونولی ،مور فولوژی ،نحو) میدهد ومعنی رادرکناره جامیدهد (۱۳).

العمل وی وابسته میدانند (۱٤) کوتاهی ایسن معنی زبان داوابسته به سلو ک شنونده وعکس سلوک گرایان ۱۰ز آنجمله سکینر Skinner پندار بااندک ژرف نگری دوشن میشود زیسرا این گفته نقش فرستنده پیام دابسیار اند کجلوه میدهد. چاسسکی دا در ایشی گزار دستور زایشی گزارشی، معنی دا ازارکان عمدهٔ مطالعه زبان میشمادد و برای آن حیثیت تعبیری اقایل است (۱۰).

عونه گون واندیشه های متفاو ت در باره زبا ن تحلیل آنو جایگاه معنی در تجلیل زبان دابیان داشتیم. اما هر طور بیندیشیم وهر گونه بیندیشند بهاین نکته مرسیم که عناصر زبانی باد ممنایی دارند . چنانچه اندیشمند ژرف نگربلخ هستی آدمی دا در اندیشه او میداند و میگوید

ایبرادر تو هـــمان انــدیشه ای مابقی خود استخوان وریشــه ای وباز زبان راقالب ابن اندیشه ووسیلهبیان آن می بیند:

ای برادر قصه چون پیمانه است به حواله دانشمند بزرگوار مایل هـــروی زمخشری لفظ دابر معنی مقدم میشمارد اماچان پال سارتر هردو را برابر میپنداد (۱۶).

دانش پژوه ارجمند واصفباختری مفتهاست که ((دانش انسانی میخواهد سرشت خویش دادر کسوت واژه کان پنهان سازد)) (۱۷) .ولسی تاکنون به این پرسش سوزا ن کهمعنی چیست پاسخ نگفته ایم.

برخی معنی رامعادل چیز نامیده شده انگاشتهاند (۱۸) این انگار ظاهرا پسندیده و سهلو دلچسپ است ولی کاستیهایی دارد . نخستاینکه کلمه ها نامهای معنی اشیای دور وبسر نمیباشند و تنها بااین پندار که کلمه هابه چیزهای جهان خارجی داجم میگردند معنی دا بست استه کی بیان کرده نمیتوانیسسسم ونه رابطه بین کلمه هاوسیمای جهان خارجسی دا قایم ساخته میتوانیم ،ازطرف دیگردر زباندری وشاید درزبانهای دیگر هم غالب کلمه ها

معمولا بهافراد نوع دلالت میکنند نه به یك شیمنفرد ومشخص . یعنی کلمه به مفهو می دلالت میکند که دربر گیرنده معنای خیلی گسترده ترازان است که ماتصور میکنیم. به گونه مسئال شاید همه همدید باشیم که کلمه درخت به چیزی درجهان خارج اززبان راجع میگردد مگر مشکل است هم نظر گردیم به کدام شی مشخص دلالت میکند زیرا کلمه درخت صبر فنسظر از اختلاف جسامت (بزرگ ، کوچك ، قوی ضعیف بلند، کوتاه ....)درختان بار آوروغیر آن، زینتی وغیر آن به همه دلالت میکند . بنابرا ن معنای کلمه را تنها از مشاهده جهان خارجی دریا فته نمیتوانیم. دیگر اینکه بین کلمه وشی همیشه معادلت یك به یك وجود ندارد . کلمه نان رادر این جمله ها بنگرید :

- ١ \_ يما دوقرس نان خريد .
- ۲ \_ آوانان چاشت رانخورد .
- ٣ \_ نویسنده کی همنام دارد وهمنان.
  - ٤ \_ عجب نان حرمي برايش پختي ا
    - ہ ۔ تا تئور گرم است نان بپڑ
      - ٦ \_ نانت محرم وآبت سرد !
- ۷ \_ کارنان میاورد وبیکار ی درد سر .
  - ۸ ـ آدم کورنان دوستی رانشاید .

۹ ـ مرترا آنکس که فر داجان دهـد غم مغود آخر که آب ونـان دهــد کلمه نان مسلما در این جمله هابه عــینهفهوم به کار نرفته است ودر هر جمله معنا ی

متفاوتی دارد .

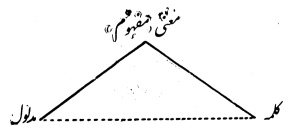
باوجود این کاستیها ،این نظر یه پیرامو نچیز های دارای وجود عینی خارجی تا اندازه یی درست میاید . اماچگونه میتوا ن مرجع الیه حالات (دانشمند ی ،خو بی)، کیفیتها، اسمای معنی، مفاهیم مجرد، موجودات ماورای طبیعهی (فرشته، حور، پری، جن...) و کلمه هسای دستور ی (لاکن،از ،اما، به ،...) را تثبیت کرد؟این مثال ساده از یکطر ف میرساند که نه تنها این پندار جامع نیست بلکه بزرگتر ین بخش کلمه های زبان بیان اندیشه ها رامانع میگردد. از طرف دیگر این تعریف بایکی از ممیز ههای عمده زبان در تضاد واقع میگردد . آدمیان می توانند هم درباره چیز های موجود در هما ناحظه وهم درباره پدیدهها و حادثه های در بعد زمانی ومکانی دور سخن بگویند . مثلا در باره تاریخ ده فرار سال پیش یادرباره حالتی که شاید

یك سده پس حادث کردد صعبت کنند.بههمین کونه همه شاهد آفرید ههای ادبی درباره چیز وحادثه های تغیلی هستیم که در هستیبودندونه هم شاید رنگ هستی بگیرند. (اسطورههای کهن مربوط زمانها وآدمیا ن مختلف وداستا نهای خیالی علمی نما ازهمین کونهاند.) ایسن توانمندی هسلما تجربه بشر را تداوم هیبخشدتااز گذشته بیاموزد ،اکنون آزمایش نما ید وبه کار بندد ،آینده راپیش بینی کند و برای دشواری هادرغیا بحالات و شرایط فزیکی ویژه آنهاراه حل پیدا کند. (۱۹)

بنابر کاستیهای این نظریه بود که نظر یهدیگر ی پیش شده گفته شد معنی عیبار تاز مفکوره یامفهو می است که کلمه دردهن گویندهشنونده به آن پیوند دارد. این نظریه را که میشود ذهن گرایی نامیددرنگاه نخست جالب به نظرمی آیدولسی دشوار ی نیز در نهاد آن نهفته است. اگرمعنی چیزی است دردهن گوینده پسچگونه میتواند آنرا به شنونده انتقال دهد؟ (۲۰)

چنین پرسشها ی بی پاسخ منجر به پیدایی نظریه سلوکی معنی گردید . این تیوری به نا م تیوری به نا م تیوری دوانی معنی نیز یاد شده است . اختالا فاین نظریه از نظریه قبلی درایشت که معنی را دردش نه بلکه در کونه پاسخ شنونده در مقابل سخن میجوید . این نظریه نیز دچار کمبودی است که خاصه روانشنا سی سلو کهمیها شد. درروانشناسی سلو که معمو لا آنچه از تجربه بر حیوانات وسلوک آموزشی آنها حاصل میگرددوسعت داده میشود وشبیه دانسته میشود به کار برد نماد های تفظی انسانها . نکته دیگر ی که کمبودی این نظریه را آشکار ترمیسازد آنست که بسا دیرا بر پیا ممنفردی اختیار انتخا ب از بین پاسخهای زیادی دارند . طبعا انتخاب همیشه یکی نه واز همه کو ینده کان همان یک نیست (۲۸).

در تلاش اینکه نظر یه استواد تر ی دردابطه بامطالعه معنی درهستی آید، دراین اواخرنظر یه پیش شد که میگوید رابطه بین شکل (کلمه یامورفیم) ومرجع الیه آن غیر مستقیم است . چنانکهدر این دیاگرا منمایش دادهمیشود :



در این شکل خط کسسته نمودار این نکستهاست که کلمه بامدلول ارتباط مستقیم ندارد و این رابطه بهواسطه خطهای پیوست از طریسقمعنی که دروسط جای دارد برقرار میگسسردد به عبار ت دیگر نام مستقیما به شی راجع نمیشودزیرا بین نامو شی پیوند طبعی یامستقیم، موجود نیست . نام از یک مقوله خاص مدلو ل یاازیک عونه ویژه دسته بندی نماینده عی میکند . بنات بران معنی یک طریق خاص دسته بندی مرجع الیه هامیباشد .

غالبا مسلم میپنداریم که تمام اشیای همنام باوجود اختلاف شان ،برخی ممیزات اساسسی ومشتر ک دارند .این پنداشت ازانجا سرچشمه میگیرد که زبان گروه بندی رابهمیان آورده است وماهمزمان بااکتساب یا آموزش زبان گروه بندی را نیز میآموزیم ولی ندرتا به این پندارمیشویم کلمه ساده مانند پیراهن به انواع واقسام پیراهنمانیند مردانه، ژنانه ،طفلانه، بچه گانه، دخترانه، خامك دوزی ،چرمه دوزی ،کلدوزی ،ساده ،خورد کلان ، پیراهن عروسی ، پیراهن خواب، پیراهن آستین ،بی آستین ،یغن قاق پیشواز ، پیش بسته، پیراهن دراز، گوتاه تابستانی ،زمستانی ... که تماما درجسزییا ت تفاو ت دارند راجع شده میتواند .این هستال بیاتی تابست که یک کلمه میتواند جدد بن مرجم الیه متفاو ت داشته باشد .

مثابران میتوا ن تتیجه گرفت که معثی توعیههوم کلی مجرد است که از خواص ومعیزات مشتراد تجرید شده گروههاز اشیاءیا حوادث گرفته میشود (۲۲)

اغلبا از دوگونه معنی نام بردمهشود :معنای لنوی ،معنای دستودی . گفته میشود که اجزای عمده کلام (اسم ،صفت ،قید ،فعل) معنا گفوی وکلمه هایی مائند از، تا،به...معنای دستودی دارند. باید متوجه بود که معنا ی تفو ی ومعنای دستودی در دوسطح متفاو ت قرار دارند .معنای تفوی درسطح کلمه ومعنای دستودی در سطحچمورفیم (خور،خورد) درسطح کار برد دستودی (فاعل ، مقمول ،قید...)، ساختانها دستوی (عبارت، فقره ،جمله ...) و توع جمله (بیائی، پرسشی ، تعجبی.. . )قرار دارد. معنای گنوی دایمی، کلی و مجرد است . معنا ی دستود ی گذرا مغتمی و مشخص میباشد . به عبار ت دیگر،برخی از معانی دستودی که در بالا ذکر شد اکتسابی میباشد و فقط گونه کاربرد آن در یک جمله میباشد .

التخاب یک کلمه ازیک گروه ورابعه آن باکلمه های دیگر دریک ساختمان دستوری یعنی روابط جانشینی وهمنشینی اجزای مهم معنای دستور ی میباشند (۲۳) مفهوم کلی مجرد را میتوا ن بهسیما های معنایی تشکیل دهنده آن تجزیه کرد. باتعیین سیماهایی از لحاظ شمار معدود واز تکاه خاصیت تمییز دهنده میتوا ن کلمه هارا دسته بندی کرد ودر درون هردسته بازهم کلمه های منفرد بافزایش یاکا هشسسی یک سیمای تعییز دهسنده که با اجسزا ی ممنایی کلمه های نزدیک به آن تقابل داشسته باشد تمییسز داده میشود ، این دوشسس شکستاند ن ممنا ی کلی به آجزا ی سازنده آن که توسط بشر شناسا ن پایه گذاری وانکشاف داده شد به نام روش تحلیل اجزاء Componential Analysis

حرجه تعر يف معنى به حيث مقبوم كلىكهاز خواص ومميزا ت مشتر ك اشيا وحوادث گرفته شدهاست جامع میباشد زیرا کلمه های نمایانگر اشیا (بیاله ،دیواد، گرماسنج ،ناخس، آفتاب...) به کلمه های نشاند هنده مفاهیممجرد(دلاوری، راستگاری ،...)، موجودات ماورا ء طبیعی رجن ،حور ،پری ،شیطان ....) کردار (دوش ، بینش) و کلمه ها ی رابطه (از ،پیش،در ...) دربرمیگیرد ،اما تاسیس رابطه بین کلمه ها ومعنا ی شا ن همیشه آسا ن وهمسا نانیست به محونه مشال دشوار است در باره معشای کلمه ها ی لـزت، راستکار ی ووطندوستیهمه همدید باشیم زیرا ممیزا ت قابل دیدذاتیدراینه اوجود ندارد وتابع تعییر به کاربرنده كان ساخته ميشوند . براى وطندوستي مالالهاو نشانه هايي وضع ميكردندكه غالبادرتضاد میباشند ،به ویژه هنگامی که از نگاههـا یمتفاوت وآید یالوجیهای متقابل به آن نگـر یسته میشود ، کردار های نشابه دریك جای دوستی و درجا ی دیگر دشمنی از یك نگساه همکاری در انکشاف و پیشرفت واز رنگاه دیگردستیار ی در ویرانی وتبا هی پنداشته میشود. كلمه ها از نكاه مرتبت وكستره معنا يسمى يكسان نيستند . معناى برخى از كلمه هاى بههم مر تسبط در کلمه های دیگر جای دارد . بسهعباره دیگر برخی کلمه هافوق دیگر آن قسراد دارند .مسئلا همه ميدانيم كسمه كلمه مسرداز لعاظ كستره معنايي بسيار محسدود تسر ازکلمه انسا ن میباشد وکلمه انسا ن بهنوبتش معنا ی خیلی معدود تر ازمعنا ی کلمه زندمجان دارد . این سه کلمه (مرد، انسان ،زندمجان )یك کونه رابطه مرتبو ی رااز پایین بهبالابیان میدارند .این رابطه مرتبوی کلمه ها یکی از سیهاهای ذاتی معنایی کلمه هارامینهایاند .کلمهاسب راکه چند معنایی است مثال میدهیم. این کلمهمبه کروه این حیوان وهم به یکی از کروه بدون تشغیص جنس (نریان ، مادیان)دنگ (کبود، کهر، سمند ، سرخان...) ودیگر مشخصات راجسع شده میتواند . هرکدا م ازاین گروه ممیزا ت(مادیان ـنریان)، کبود،کهز...) درحالی کهبا کلمه اسب رابطه مرتبوی دارند بین خود رابطه تقابلی دارند .این گونه رابطه مرتبو یو تقابلی بخشی از سیماهای سازنده معنای کلمهمیباشد.سیما ی های معنایی اجزا ی معنایی به تکرار واقع شونده استند که جمع شان معنا ی کلی اتشکیل میدهد . چنانچه در کلمه اسب خوا هی نخواهي يكي از هريك ازاين كروء مميزا تدخيلاست . ازهمينرو است كه كلمه اسب از لحاظ مرتبه بالای همه ایشها جایدارد .

اصل طبقه بندی مرتبوی کهدر علو م مختلفبرای نامکداریهای پیچیده علمی ،بخشبندیعلوم ما تقسیم یك علم بهموضوعا تی کهدر پرمیگیردوحتی تعریف برخی اصطلاحات به کار بردمیشود به گها ن اغلب از رابطه مرتبو ی کلمه های زبان گرفته شده است .ساختار پیچیده منساسبا ت مرتبوی و تقابلی کلمه هاکه باز تابی استاز نگرش بشر به اشیا ی دوروبرش از با اهمیت تر یسن اساسات تشریح معنی میباشد . به این ترتیب هر زبان چنین مناسبات را که انعکا سی ازجهان واقعی است برای کوبنده گانش تنظیم میکنداین مناسبات درجزییات درزبانها ی مختلف متفاوت میباشند. این گونه انتظام شاید برای گوینده گان زبان راعی رابیشکش کند که به موازات آن وزیر همان مناسبات فکرکنند. برخی راباور بر آنست که تفاوت بین زبانها باطرق مختلف تفکر یادید گوینده گان آنها ازجهان رابطه مستقیم دارد. این نظر رابنجامین لی هوروف چنین بیان داشته است (رنظم یادستور زبان وسیله معض بیا ن افکار نیست ...بلکه خودش شکل دهنده ایده هااست . ماطبیعت رامطابی اساسات وضع شده زبان خود طبقه بنسد ی

میکنیم )) (۲٤)، اماچنین باید پنداشته نشود که زبان فکر رامحدود میسازد یاابدع وابتکار را**مانعمیگردد .** برعكس إراى گوينده گان نو آوروايجادگرهميشه امكان ايجاد وادرا كچيز هاى نودر هستى است. رابطه در تبوی یارابطه جزء باکل به نام هیپونیدی hyponmy یادمیشود . این رابطه را انسان توام باآموزش يااكتسا ب زبان وانتظام جهان بيرون از زبان مياموزد . باآنكه وابطه مرتبوی بازنایی ازنزام لغوی زبان میباشد . همکناست این دابطه درهمه جنبه هایجهان واقعی پدیدار نگردد ونه توقیع میرود این رابطه در کلیه زبانهای جهان یکسان باشد . از طرف دیگراین وابطه ازهمه پیهلو هاکاهل نیست. درحا لیکهدر تهام زبانها کلمه هاینشاندهنده مناسیاتقومی، رنگ، پدیده های طبیعی وموجودات ماوراءطبیعی وجود دارد، مگر معاولت یکسان یا بعضا رابطه نزدیك بین ساحه معنایی آنهاوجود ندارد. برای روشن سازی ابن نکته مثالی کلمه های نشاندهنده روابط قو می وخویشا ولد ی اززبانها یدری وانگلیسی میاوریم . درزبان انگلیسی بسترای فرزندان كاكا ماما، عمه وخاله صر فنظهر ازاينكه رابطه ازجانب پدراستيااز سوى مادر جنس نرین است یا مادین تنها کلمه cousinوجود دارد درحالیکه در زبان دری ایندوابسط صریعا به تفریق پدر (کاکا،عهه) مادر (ماما،خاله)جنس (پسر،دختر) بیان میگردند .در زبان دری كلمه هاى (كاكا، عمه) و(ماما،خاله) وكلمه هاىديگر بيانگر اين نكته استند كه روابط قو مى بدون تشخیص جنس ورابطه پدری یامادر ی نشان داده نمیشود. (اصطلاح پدرکلان ومادرکلان درحالیکه جنس رانشا ن میدهند رابطه پدرییا مادر ی رانشان نمیدهند) نسبت بهاصطلاحات aunt, uncle, cousin دسداه اكلمه هاى

معادل در زباندری ساحه معنایی مسسترده تردارند .بههین گونه درحالیکه اصطلاحات بسرادر زاده وخواهر زاده جنس رانشانداده نمیتوا نندر زبان انگیسی کلمه های neice nephey فقط جنس رانشان میدهند (رابطهٔ پدرییامادری در اینجا وارد نیست.) نه رابطه از طرفخواهر یابرادر را، به صورت عمسوم در زبا ن دریاصطلاحات نشاند هنده رابطه قومی وخویشاوندی هم جنس وهم رابطه خونی وخویشاوندی را مینمایانند امادر زبان انگلیسی وشاید زبانها ی دیگر چنین نیست. شاید بهمین دلیل باشدکه که لاینز ( ۱۹۵۵:55 یا به دربالا دیگر چنین نیست. شاید بهمین دلیل باشدکه که لاینز ( ۱۹۵۵:55 یانچه دربالا تموزش کلمه های یك زبان تنها آموزش نامهای جدید به معانی آشنا نیست (۲۰) چنانچه دربالا تمثیل شد، مستره معنایی کلمهٔ معادل درزبان ضرورا به مرزهای معنایی کلمهٔ معادل درزبان دیگر هماهنگی ندارد .

افزون بر رابطه مرتبوی بین کلمه ها دابطه ترادف نیز بین کلمه هاموچود است که در فهم معانی، گزینش کلمه های بجا و تنوع درنگارش و سخنرانی مدد مینماید . ترادف عبارت ازرابطه نزدیك معنایی یارابطه جانشینی (رجوع شود به یاد داشت ۲۳) بین کلمه ها میباشد. به عبارت دیگر کلمه های مترادف کلمه هایی اند که درشکل متفاوت و درمعنی، معادل باشند و جانشین یك دیگر درعین متن یامتنها همانند شسسده برتوانند. ترادف مطلق یا کامل نادر و گی ترادف ناکامل یا قسمی و افراست .

ترادف ناکامل یاقسمی حالتی است که دوکلمه دربرخی محیطهای زبانی یا متنها یکی به جای دیگر به کار برده شده بتوانند امانه در همه متنها. کلمه های مترادف ،ازهر کونه که باشسند از نگاه کثرت کاربرد، درجه جدیت ،اثر گذاری روانی وهیجانی ،صنایع بدیمی و لفظی ،زیبایی سخن و سطح کاربرد همسان نمیباشند .دربر ابراینکه چند کلمه یك معنی دارند حالتی هم هست که یك کلمه چندمعنی دارد . کلمه های چندمعنایی در زبان دری زیاد اند. اگر مفهوم کلمه رامتن زبانی واضح سازد مبگوییم که کلمه چند معنایی است در غیر آن حالت همنامی وجود دارد برای توضیح این دو مطلب دومثال زیر را ارائه مسی داریم. نخست معنای کلمه کشید را دراین جمله ها باعبارات دارای معنای معادل پیشکش میکنیم:

۱ - حمید جمعیت دابه طرف خسود کشید. (جمعیت دابه طرف خود جلب کرد، چنانکه به طرفش دفتند یااز اوطر فدای کردند.)

۳ ـ حمید موی را از خمیر کشید .(اوبادقتوباریك بینی چیزی را از نظر گذشتاند وعیبش رایافت.)

٣ - غلطي كار راكشيد . (غلطي راييداكرد.)

- ٤ \_ نفس كشيد. (هواي تازه رافرو برد وهواي فاسد راخارج كرد.)
- ه \_ اورنج بسیار کشید. (دشوار ی،ناملایمیوسختی زیادی را تحمل کرد،)
- ٦ ــ اوپای خود را ازمیا ن کشید. (هم پیمانانخودرا تنها گذاشت .خود رابیغرض گرفت .از
   معامله صو فنظر کرد.)

چنانکه میبینیم معنا های مختلف کلمه(کشید) از رابطه آن باکلمه های دیگر جمله دانسسته میشود . پس میگوییم که کلمه (کشید) چسندمعنایی استاگر اختلاف معنی رایمن نمایانساخت نتواند به این حالت همنامی یا homonymy کفته میشود وجمله ابهام پیدامیکند. مثلادراین حمله :

یها خود را از خانه بیرو نانداخت .

از این جمله به درستی فهمیده نمیشود کهیماکلاه فلزی رابیرون انداخت یاشخص خودرا . پس میگوییم کهخود دو کلمه دارای معناها یمختلف میباشد .

رابطسه مسنای دیگری نیستر وجسود:ارد که به نام نضاد یاد میشودوآن حالتیاست که یک کلمه عکس معنای کلمه دیگر رابد هدمانند (تاریسک، روشسسن ، دارا نادار...) تضاد هم چند گونه است . یکی تضاد مانسماست که وجود یکی ضرورا باعث غیاب دیگسر میگردد مانند شب وروز . دیگر تضاد مقابسال که دوحالت متضاد مقابل هم قرار میگیردندولی دربین این دوحالت حالات دیگری نیز هستمانند (گرم ،سرد)، کهدربین شان حالت معتدل وشیر کرم نیزوجود دارد .بهمین گونه کلمه های وجوددارندک تقابلشان در حضور یاغیاب یسکی از سیما های تمیز دهنده نمودار میگردد. مسئلاتقابل زن ومرد فقط درسیما ی تمیزدهنده جنس وقابل مرد وبچه درسیمای تمیز دهندهٔ سنانعکاس می یابد.

بازيافت وبرداشت (خلاصه ونتيجه: اكسرتصور نماييم كه كلمه هانام معض بوده بهحقايق

واشیا پیوند مستقیم دارند گویا چنینمیپنداریم که زبان عملیه نام گسدادی اشیا ،حسوادث وحقایق است. این گسونه دید زبان رابه شماری کلمه ها که هر کدا م باواقعیتی در پیو ندستقیم میباشد نزدیك میداند. اما کلمه ها نام محضی نبوده مستقیما به اشیا راجع نمیگردند بلکه بسه مفاهیم کلی و مجردی که از خواص مشتر ك افرادنوع ،حادثه های مشابه، تجارب به هم نزدیدك، تغیلات همکون و باهم پیوست تجرید شده است راجع میگردند. پس میتوا ن گفت که دابطسه مستقیم بین زبان وجهان درهستی نیست بلکه این دابطه از داه مفهوم یامعنی برقرار میگردد. کلمه به یك شی مشخص نه بلکه به صنف اشهایا روش خاص دسته بندی آنهاداج میشود .

حدود وهمنشینی معنایی کلمه ها یکسا نئیست. کلمه های(بجه ،ساعت ،وقت) را درنظر میگیریم .کلمه (بجه) تنها هنگام پرسشدربادهٔوقت وپاسخ بهآن ،درصورتی که ساعت تامیانیم باشد، استعما ل میگردد .اما اگر کسر ساعت:ز نیم کمتر یابیشتر باشد کلمه (بجه)بهکاربرده نمیشود .کلمه های (ساعت،وقت) گستره وپهنایکاربرد زیاد نردارند که هنگام ترجمه ،تدریس و آموزش زبان باید درنظر گرفته شوند .

معنای جمله تنها معنا ی کلمه هانیست ،بلکهمعنای آن درزمان ومکان معین در رابطه بااشیا، اشخاص ،کیفیتها وانتخاب کلمه ها بسسته گیدارد . بگونه مثال درزبان دری امکان انتخا ب بین کلمه های (تو، شما) موجود است . هر گاههردو طرف ذیدخل درمکالمه کلمه (تو) رابه کار برند روابط همسانی ونزدیکی است ،اما کاربرددوجانبه کلمه (شما) شاید وانمود کنندهروابطه دورولی همسانی ،احترا م متقابل وغیره باشد.اماکار برد یکطرفه کلمه های (تو،شما) نابرابری سن، مقام ومرتبه وهر گونه نابرابری دیگردابیان میکند .دربرخی زبانها ،از آنجمله زبان انگلیسی بیان این گونه روابط بهمین شکل نیست. بنابران مترجهان و آموز کاران این دو زبان باید متو جه این چنین رموزودقایق باشند .

همه زبانهای جهان رایکساندسته بندی نمیکنند بنابران در یافت معادلت معنایی دربرخی موارد دسوار میگردد ،به طور مثال کلمه hand زبان انکلیسی دست ترجمه میشود . درحالیکه معنای کلمه انگلیسی شامل ساحه نوکانگشتان تابند دست میشود ، کلمه (دست) در زباندری میتواند شامل آن قسمت بدن گردد که بینشانه و نوک انگشتان دست قرار دارد .این دشوار ی هنگامی افزایش می یاید که عین پدیده به گو نههای متفاو ت دسته بندی گردد. این ناهمگونی در بخشبندی اشیا و پدیده هادر غالب زبانها ی جهان حتی در زبانهایی که از نگاه منا سسبت تاریخی و همگونی فر هنگی گوینده گان بسیا دنزدیك میباشند نیز دیده میشود .به گونه مشال مرخی لهجه های زبان پشتو بالترتیب تریو، تریخ تریخ میباشند. چنانچه دیدمیشود در حالیکه در زبان دری یک ساحه کوچك از مزهها به چهار بخش تقسیم گردیده است، درزبا ن پشستو در زبان دری یک ساحه کوچك از مزهها به چهار بخش تقسیم گردیده است، درزبا ن پشستو کلمه تریخ و درمقابل کلمه های شور و ترش کلمه تریو موجود است . این نیزنکته دیگر چند رابطه مهم که در تشریح، توضیح، ترجمه و تدریس زبان بااهمیت میباشند موجود است .

#### ياد داشتها وسر چشمه ها

William G. Moutton "The Nature and History of Linguistics" in Linguistics edited by Archibald A. Hill. Washington D.C.: USIS, 1968, PP. 3-18.

۲ - البته این بدان معنی نیست کهرسایی بیان یازیبایی خط راکم اهمیت جلوه دهد .

برعکس این دوارجمند میباشند ،بهویژهبرای نویسنده گان، نطاقان ودانشمندا ن هنر های خطسی .

۳ ـ شاید بنابرهمین آندیشه وگونه دیدبودکهنفرت دربرابر دشنام بیم در مقابل نفر یسن وباور بهدعا درمیان آدمیان پیدا شد.امابایدافزود تهبهراسطه سخن برخی چیزها رامانند ایجا بوقبول درازدوا ج ، پوزش خواهی ، بیان تسلیتواظهار همدردی را انجام میدهیم. متوجهبایدبود که هنگام پوزش خواهی چبزی دابیان نمیکنیسم بلکه کرداری را انجام میدهیم .

٤ ـ اختيار ، منصور معنى شناسى (تهران: انتشارات دانشگاه تهرا ن،١٣٤٨.

ه ـ ازنگاه علمای اسلام ،به ویژه دستوردانان عرب ، افظ هر آنچه رادربر میگیرد که از دهن برآید ، خواه معنی دارباشد خواه بدو نامعنی ،اما کلمه به افظ معنی دار تفته میشود . لاکن باید بهخاطر داشت نه تقریبا درتما مزبانهای جهان واحد های معنی دارزیادی اند که کلمه مفتی نمیشوند . این چنین واحد های کوچه عنی دار که به واحد های معنی دار دیه سگستانده شده نتوانند به نام دورفیم یاد مهنی شوند .

۲ - گرچه در همه سطوح زبانهای مختلسف فارتهای زیاد موجود است ، مگر بارزترین تفاوت زبانها در نامها یاواژه گنجشه آنهاست .

7. Bronckart, J. J. The language sciences: an educational challenge?, UNESCO, 1985, P. 50.

۸ - وراد ازهیئت کلمه به کار بستن آن درجود این آهنگ آن درجود و دیگرویی کسیم ای دستوری کلمه درجود میباشد که دید خیلی ژوف دانشوند آنه است.

۹ ما دجوع شرد به کتاب ذکرشده زیسترشماره (۷) صص ۱۵۵۳ه .

۱۹ - مایل هروی ((درخشش دانشدرآیینه نظم ،خراسان .شماره ۷ (سرطان سنباه ۱۳۲۱)،
۱۷ - واصف باختری ((سرشت وسرنوشتانسان)، خراسان شماره ۱ (میزان قوس ۱۳۳۱)
صص ۱۵ - ۵۳ - ۵۳ -

- 18. Southworth C. Franklin and Chander J. Daswani. Foundations of Linguis tics. London: The Free Press, 1974, 174-175.
- 19. Harry Hoijer. "The Origin of Language" in Linguistics edited by Archibald A. Hill. Washington D.C.: USIS, 1968.PP.57-66.
- 20. Sowhworth. P. 175.
- 21. Ibid. PP. 175-176.
- 22. Ibid. PP. 176-177.

در مقاله پوهاند عبدالقیوم قویم ((نقش چندمعنایی کلمه هادرسخن آرایی)) علوم اجتما عی (میزان حوت ۱۳۵۹) شماره ۳-٤صص۱۳۶۵ معنی چنین تعریف شدهاست و(معنی رشته پیچیده ازروابط و تناظرات است که میان نشانههای زبانی و دنیای تجربه های انسانی بر قرار میشود.))

۲۳ ـ واحد های زبانی کوچکتر ازجمله درهمه متنهای ممکن جاگزین شده نمیتوانند . ایسن بدان ممنی است که هر واحد زبانی صورت توزیع معین و مشخص دارد . اگر دویاچند واحد در تمام متنهاوا قصده بتوانند کفته میشود که اینها مادلت توزیعی دارند . اگر دوعنصر هیچ متن مشترك نداشته باشند گفته میشود که اینها دابطه توزیع اکمالی دارند . توزیع عبارت از گروه متنهایی است که واحد معین در آنها واقع شده بتواند . بدین گونه هرواحد هم خاصیت تقابل وهم خاصیت ترکیب رادارد . خاصیت تقابل با عبارت از رابطه جانشینی

Paradigmatic relation وخاصیت ترکیب عبارت از دابطه همنشینی syntaymatic relation هیپاشد . برای روشن شد ن این مطلب بداین جمله بنگرید: - همایون زیبایی خواند.

درخالیگاه این جمله کلمه های زیادی از آنجمله شعر، ترانه، داستان ،غزل ، سرود ،بیت ....جانشین شده میتواند .گزینش یکی از اینکلمه هاو دابطه آن با کلمه های ممکن دیگر در این خالیگاه عبارت از دابطه جانشینی است .ازطر ف دیگر دابطه کلمه هایی کهدر ایسین خالیگاه استعمال شده میتوانند با کلمه هسای پیش و پس از این خالیگاه دابطه همنشینی می باشد. دابطه جانشینی عمودی وازهم همنشینی،افقی میباشد. این دور دابطه درهرسطح تحلیل زبان درهستی،ست .

24. Southworth. P. 208.

25. Lyons, John. Introduction to Theoretical Linguistics. Cambridge: Cambridge University Press, 1968. P. 55.

## یادداشتی راجع به مقالهٔ «نسخه های خطی دیرو ان اشعار مسعود سعد سلمان در اتحاد شوروی»

چنان که در مقاله مطالعه خواهد شد دیوان مسعود سعد سلمان، که به کوشش رشیدیاسمی درسال ۱۳۱۸ ش به چاپ رسیده و بار دیگردرسال ۱۳۳۹ تجدید گردیده است، با وصف تلا شی فراوانی که در تهیه و تنظیم آن مبزول شهده نقصهایی دارد که بیگمان به سرای پژوهه نده امروزی که بخواهد از روی دیوا ن کامل شاعر بم خودش رابشناسد و هم از این محنجینه بزرگ او درشناسایی فرهنگ دورهٔ غزنوی وسلجوقی یاری گیرد مایه اندبشه است . اگر دانشمندی از قرار اطلاعاتی که در این مآله ارائه یافته آستین همت بالازند و دیوان کامل یا کاملتر ی از ین شاعر بلند آوازه و نکته سنج و باریك بین را آماده نشر کند سعی او بدون شك ماجود و در خود ستایش خواهد بود. استاد محترم نویسنده مقاله حاضر نخستین باردرزبان دری دربارهٔ تصویر علمی هفت دستنویس معتبر دیوان مسعود سعد سلمان در اتحاد شوروی معلوماتی میدهد، حا وی نکاتی را جسع به تفساوت دستنویسه و شمارهٔ ایسات آنها و مربوط به چگونه می ژانسر

دیسوا ن مسعود سعد سلمان را از جها تگروناگرون یکی از فنایم فرهنگیزباندریددوره دوم سلطنت غرزوی رقرن ششم هسسجری که در مجاورت سلطنتسلاجقهٔ خراسان قرارداشته، به شمار میرود ، نخست به این دلیل که دیوان هسعود سعد خیلی ضغیم است وبا کمیتوافسر خود خوامخواه مطالب زیادی به دستر سسسخواننده میگذارد، دو دیگراین شاعرَنه تنهاادیب بزرگی بوده بلکه دبیر و کتا دار و زمامسدار و دارندهٔ شمشیر و عمید و کار گزار شاهزاده گانوی درغزنی و هندوستا ن نیزبوده است .

این همه درگیریهایش باسیاست وقلیم وشمشیر بیگمان درکلامش بازتا ب یافتیه،و دانشیژوه باکندو کاو در دیوانش به اسستناد اراوانی در زمینه های مزکور دست میباید ،سه دیگر مسعود زنده گانی سخت آشفته و پرجنجال داشته ، در حدود نوزده سالی رادر پشت میله های زندان ودر مغاره های مخوف باز داشتگاهای آن دوران درقلاع سوو دهك ونای ومرنجسپری نموده وچکامه هایی دا که درین زندانها سروده کینترین مجموعه اشعار جسیه در زبان دری را بهوجود آوردهاست. اشعار زندانی مسعودنه تنها کهنترین مجهوعه اشعار حسبیه در زبان دری را دلیل تسلطی که وی برنبض کلام داشته وچونزجر و آزار زندا ن هم طبیعی ترین حالتی رابرای بیان آلام روانی او ایجاد نهوده گنجینه گرانبهایی از این جنبش شعر غنایی شمردهمیشود . شاید به همین دلیل بوده که دیوان این شاعسر مهتاز بی مانند نخستین بار توسط مرد بزرگسی همجون حكيم ابوالمجد مجدود (حسن) بن آد مسئايي غزنو ي (متوفا ١٥٥ه) جمعا وري رديد. گرد آوری دیوان مسعود سعدسلمان به کوشش حکیم ناموری ،خود شایستگی ومقام در خسور ستایش شاعر و پایه والای شعر اورامینمایاند.حکیم در دیوان اشعار مسعود اشتباها، چکامهٔ شاعر دیگری را داخل نهودهبود. ثقة الملكخواجه طاهر بن على وزيروخازن خاص پادشاه كهدوست حكيمسنايي ومسعود سعد هردو بودهو در رهائي مسعود از زندان نقش عهده داشته اورا به اشتبا هش آماه کرد. حکیم درطیقطعه ۲۹بیتی از مسعود سعد پوزش طلبید .چندبیتآن رانقل میکنیم:

ای عمیدی که باز غز نسی را آنچه در راه گوش شعب توراند چون بدید این رهبی که گفته تو کرد شعر جمیل تبو جملیب چون ولوع جهان به شعر تودید شعر هارا به جملیه در دیبوان

صورت وسبر تت چوبستان کرد در صحد ف قطره های باران کرد کافران راهمسی مسلما ن کرد چون نبی راگزیده عثمسان کرد عقال او کرد طبع جولان کسرد چون فراهم نهساددیسوان کسرد در جهان درو محسوهر ادزان کرد عجز دزدان بران نگهبان کسسرد خواجه یك نکته محفت وبر هان کرد بانبی جمع ژاژ طیان کسسرد جمع کرد آنگهی پریشان کسرد خجلی شد که وصف نتوا ن کسرد معجز شعسر ها ت حیران کسسرد مرترا پیشوا ی دو جهسان کسرد

تاچو دریای مو ج زن سخنست پر موهر چون یکی درج ساخست پر موهر طاهر اینحال پیش خوا جه بگفت گفتآری سنایی از سر جهسل درو خبر مهره دریکسسی رشته خواجه ظاهر چو این بگفت رهیت لیك معذور دار ازآنگسسه مسرا چه دعا محویمت که خود هنبر ت

تعقیق درمتن دستنویسهای موجود دیوا نسمعود سعد سلمان، بهویژه تامل در مقدمههای نسخ ممکن است قراینی بهدست دهد کـــهدستنویس کرد آوری حکیم سنایی غز نـــوی مشىخص گردد. یکیاز راههایی که پژوهندهرادرتحقـق اینامر کمك میرساند عبارت است از دقت درسبك نكارش مقد ما ت و مقايسه آنهاباسبك حكيم سنايي درنامه هاي او كه تا كنون هفده تا از آنهابه دست آمدموپروفیسور نزیراحمد ،دانشمند هندی بهنشر رسانیدهاست . مسعود سعد سلمان انجام داده میشود بلکه امی مهم در راه شناسایی بیشتر حکیم سنایی برداشته خواهدشد. ازین کونه پژوهشها ممکناست روشنتر کردد که آیا واقعا مسعود سعددر زبان هندى شعر ميكفته ؟آيا واقعاً ديوان شعربهزبان عربى داشته ؟ البته اينقدر هميــن الان میدانیم کهشسرت وآوازه شاعری مسعود درزمانخودش به خاك مصر رسیده بود وبیناووحریری (مولف مقامات) مراسله وجود داشته اســـت .مسعود سعد سلمان کتابی نیز به عنـــــوان ((اختیارات شاهنامه)) داشته است که متاسفانهامروز در دست نیست ولیکن تاسدهٔ ششم هجری موجود بودهاست. زيرا كه نغست معملعو فىدر بارة آن اشاره يى دار دبدينگونه:((...واين *کمال قدرت وغایت استادی بود. و هر کسکه((اختیارات شاهنامه)) که مسعود سعد سلمان* رحمة الله جمع كرده است مطالِّعه كند داند كه (مقام) فردوسي تاجه حدبوده است)) ، (لباب الالباب نفیسی ، ص ۲٦٩) دو دیگراینکهجزآن نسخه یی از منظومه وامق وعدرای ابوالقاسسم حسن عنصری بلخی (متوفای ٤٣١ه) به دستآمده کهپروفیسور محمد شفیعلاهوریپیداکرد. درآستر جلد نسخهیی که این منظومه بهحیثمصالح پشتی آن به کار رفته بود فهــــرست مختصری از کتابهای کتابخانه دانشمند بامیا نیساکن بامیان به نام شری (کلمهٔ تعظیم هندی

که امروزه هم مروجاست) زکی بن معمد بن علی عبدالحمید درجاست، چنین مینماید که نسخت وامق وعدراهم بدان کتابخانه تعلق داشته وازینجابه سرزمین سند وهند سفر کرده بوده است. درین فهرست نام ((اختیارات شاهنا مه)) درقبال دیوان مسعود سعد سلمان نوشته شده و تواند بود که ((اختیارات شاهنامه)), همان کتابی باشد که معمد عوفی به نام مسعود سعدیاد کرده است. وچون این کتابخانه در بامیان بود لابدمتعلق شدهاست به دوران پیش از ظهسسود چنگیز که درسال ۲۱۸ ه حادث گسردید و وی بامیان را ویران نمود. درین جا شاید بهجای باشد که ازیك کتابخانه دیگر برباد رفته با میان بادکنیم که به همت باستانشناسان فرانسوی ازجوار هیکل بامیان کشف شد و تعلق دا شته است به روزگارپیش انظهبود راجع به آیین بودا به خط سنسکریت. باری چون کتابخانه سابق الذکر به روزگارپیش انظهبود راجع به آیین بودا به خط سنسکریت. باری چون کتابخانه سابق الذکر به روزگارپیش انظهبود چنگیز تعلق داشته معلوماتی که از فهرست آن به دست می آید روشنگر پدیده های قدیمتراست. چزوجود این گنجینه علمی بار دیگر درفهرست دیگری انعکاس یافته است که در پایان کتابی به نام ((بعرالمعانی و صفوالامانی)) از مو لف نا شناخته درج است . فهرستی که در پایان کتابی به نام ((بعرالمعانی و صفوالامانی)) از مو لف نا شناخته درج است . فهرستی که در این کتابی آمده حاوی اسامی کتبی است که برخی درمنبه سابق عنصری بلخی نیز مذکور افتاد .

دیوان مسعود سعد سلمان ، اختسسیارا تساهنامه ،دیوان ناصر خسرو ، گرشاسپنامه، اصول پارسی (به نظر میرسد دستور زیسانبودهباشد)، تفسیر (شاید همان است که از تحت خاکهای بامیان به دست آمده واکنون از طرف کتابخانه عامه چاپ شدهاست) دعوات (از تحت خاکهای بامیان کشف شده ودرآرشیسفهای موجود است(۴)مالك کتابخانه اینبارمفصلتر معرفی میشود، بدین گونه: حاجبشری ذکسیبن محمد بن علی عبدالحمید الشاعر البامیا نی. (دلا فهرست نسخ خطی آرشیفهای افغانستان، جلسد اول ، کمیته دولتی کلستور ، محمد اعظم افضلی شماره مسلسل ۲۰۱۱) به احتما لودی کتاب بحرالمعانی هم ازچنگال تخریب و آکش سوزی چنگبزی در بامیان نجات یافته دراین صورت کتاب مذکور لابد مربوطهیشودبهسده های بنجم وششم ، بنابران میتوا ن نتیجه گرفت کهدیوان مسعود سعد سلمان و کتاب و (اختیادات شاهنامه) تدوین مسعود سعد سلما نهر دو تاسده ششم هنوز موجود بوده و گنجینه هسای علمی رازینت میداده و تحقیق حاضر در بازهٔ نسخه های خطی دیوان مسعود سعد سلما ن در اتحاد شوروی مطابق است با معاییر علمی و مطلوب است برای نشر.

دوكتور: ت. نعمت زاده

# نسخه های خطی دیدوان اشعار مسعود سعد سلمان در اتحاد شوروی

شاعر بر گزیدهٔ دوره غزنوی، یکی از بنیاد گذاران ادبیات د ر ی زبان در هندوستان ، مسعود سعدسلمان (۱۵–۱۳۸۸) با وجود اینکه زنده گانی نا فرجامی را سپری نموددر انواع مختلف نظم فارسیددی میراث ادبی خیلی غنی وجالب بوجه باقی گذاشته است . هفت نسخه دستنویس دیوان اشعار او در اتحادشوروی موجود است . از جمله یك نسخه در شهر باكو رتحت شماره ۲۸۶۸ د ر دخیسرهٔ دستنویسهای اكادمی علوم آذربایجان، یك نسخهدر شهر دو شنبه رتحت شمارهٔ ۱۰ در گنجینهٔ دستنویسهای شر قسی اكادمی تاجیکستان، ، یك نسخه در شهر تفلیس رتحبت شمارهٔ ۱۰ در انستیتوت دستنویس های اكادمی غلوم گرجستان ، وچهار نسخه در شهر لنین گسراد رنحت شمارهٔ ۱۸۱۷ د ر ذخیسرهٔ دستنویسبای انستیتوت خسا ور شناسی اكادمی علوم اتحادشوروی، تحت شماره های ۱۹۹۱ و ۱۰۲۱ در کتابخانه فاکولتهٔ خاور شنا سی دانشگاه لنین گراد و تحت شماره در کتابخانهٔ مرکزی شهر لنین گراد و تحت شماره

۱- نسخهٔ شماره ۲۸٦۸ عبارتاست از: ۱۳۱ قصیده (۲۲۹ بیت) یك ترجیع بند (۲۰ بیت)، دومسمط(۱۰۷ بیت)، ۲۳ مثنوی کوچک (۲۰۳ بیت)، ۲۳ مثنوی کوچک (۲۰۳ بیت)، ۲۰ قطعه (۲۳۸ بیت)، ۲۰ پارچه اشعار شمر آشوب (۲۰۳ بیت)، ۷۸ رباعی (۱۰۹) بیت)ودو فرد (۲ بیت) . باید گفت که هفت رباعی تکراری نوشته شدهاست واگر این رباعیات به حساب داخل گردد شمارهٔ رباعیهای موجوددری دستنو پس مشتمل میشود بر ۸۰۰ همه اشعار داخل دریسندستنویس ۱۹۶۰ بیت میشود .

۱ مقدمهٔ منشور رورق ۱ ب-۱الف، که نویسندهٔ آن معلوم نیست حاوی معلومات در بارهٔ مهمترین لحظات حیات شاعر است .

۲\_ قصاید رورق 7 ب۱۰۱الف،درین بخش جز قصاید در صفحات گوناگون دو مسمط (ورق ۹ ۳ب-۱۶۱لف، ۱۲۱ الف ـ ۱۲۸ب، ، یک ترجیع بندرورق ۱۰۳ الفـ۱۰۰ب،۱۷۰ قطعه و پارچه های دیگری ۱ ز مقطعات شاعر رورق ۱۶ الف ، ۱۲۱لف، ۱۷ ب، ۱۹ الف، ۲۲ الف ، ۱۰۰ب، ۲۰ الف، ۱۲۱ الف، ۱۲۸ الف، ۱۲۸ الف، ۱۲۸ الف، ۱۲۸ الف، ۱۲۸ الف ، ۱۲۸ الف، ۱۲۸ الف ، ۱۲۸ الف، ۱۲۸ الف ، ۱۲۸ الف، ۱۲۸ الف میشود :

جدا گانه سیوزم ز هر اختری مگر هست هر اختری اخگیری ۳ـ مثنویات (۱۹۱ الف ۲۶۳۰ب)

٤\_ قصايد رورق ١٦٣ ب ١٨٧ الفي .

۵\_ مقطعــات <sub>(</sub>ورق ۱۸۷ ب ــ۱۸۸ ب<sub>)</sub> .

٦\_ شهر آشوب رورق ۱۹۹ الف-۲۰۷ الف .

٧\_ رباعيات رورق ٢٠٧ الف ٢١٦ الفي .

دستنویس با چنین سخنا ننویسندهٔ مقدمهٔ : (راصل وی از جرجان است ، مقتدای شاعرانسخندان و پیشوای عا شقان صادق بیان بوده ...) آغاز یافته با چنینبیت پایان میپذیرد :

نه نه شاهاكــه ماهمه زندانيم نرد فلك وآبكش زندانيـــم

THE CACKUS

در دستنویس غیر از بخش اول، دیگر بخشها عنوان مخصو صلی ندارند . هنگام ثبت اشعار تقریباً در همه بخشها ترتیب الفیای تهجی رعایت نشده است .

دستنویس سالم و بدون آسیب باقی مانده است ، اگر چه از ورق ۲۱۰ از گوشهٔ چپ با لا به اندازه پنج سانتی بریده شده ولی ایسن بریده گی به متن آسیبی نرسانیده است. پشتی دستنویس از مقوای سخت سیاه رنگ ساخته شده و دارای حاشیه یی از چرم سسر خ جگری میباشد .

۲- نسخه شماره ۲۰ نیز ازلحاظحجم چندان کلان نیست و ۱۳۵ قصیده (۲۲۸ بیت، ۵۰ قطعیده (۳۵ بیت، یك مسمط (۳۵ بیت، یك ترجیع بند (۲۰ بیت، ۳۰ اشعارشهر یک ترجیع بند (۱۲۰ بیت، ۳۰ رباعی کامل و یك رباعی ناقص (۱۲۱ بیت، میباشد

که جمعا این دستنویس ۱۶۹۰ بیترافرا میگیرد . دستنویس از بخش های زیرین عبارت است :

۱ مقدمهٔ منثور رورق ۱ ب ۱ الف، درین بخش نویسندهٔ مقدمه راجع به مهمترین لحظات زنده گیمسعود سعد معلومات میدهد .

۲- قصاید (ورق ٥ب- ١٦٢-الف) قصیدهٔ اول با چنین بیت آغـــاز
 میشود :

شادباش ای سپهر آیینه وار که کشادی چو آیینه اسرار درین بخش دربین قصاید همینگونه، یك مسمط رورق ۶۸ ب مدرین بخش دربین قصاید همینگونه، یك مسمط رورق ۹ به ۱۲۲ بی و ۱۸ مقطعات رورق ۹ الف، ۱۲۲ الف، ۲۲ الف، ۹۵ الف، ۱۲۲ به الف، ۱۲۷ به الف، ۱۲۵ به الف، ۱۲ به الف، ۱

٣ مثنويات رورق ١٦٢ الف ١٧٥٠ الفي .

٤\_ قصايد رورق ١٧٥ الف ١٩٢٠ الفي .

٥ مقطعات رورق ۱۹۲ الف ۲۰۶ ب،

درین بخش جز مقطعات چهارقصیده نیز آمده است :

٦- شبهر آشوب. رورق ٢٠٤ ب-٢١٢ الفي .

۷\_ رباعیات رورق ۲۱۲ الے ۲۱۸ ب، .

دستنویس با چنین سخنیا ننویسندهٔ مقدمه: (راصل وی ازجریان است مقتدای شاعران سخندان، و پیشوای عاشقان صادقان بیا ن بوده ...) شروع شده وبا بیتزیرین خاتمه میپذیرد:

بردیدهٔ خیال دوست بنگاشته ام مردیدهٔ خیال دوست بنگذاشت. ام

در دستنویس بخشهای ذکرشده عنوان ندارند ، همین گونه هنگا م تنظیم انواع شعری کدام ترتیب معین رعایت نگردیده . در بسیاری موارد اشعار دارای انواع مختلف نظم بدون کدام نشانه ویا سرلوحه گذاری مخلوط و پیوسته نو شبه شده اند . برخی اشعار در حالت پراگنده کی در صفحات گوناگو نابه نظر میرسند که بر قرار کردن شکل کامل و درست آنها تنهاوقتی ممکن میگردد که آنها را با متبن

نسخه های دیگر مقابله کنسیم .پشتی دستنویس از مقوای سخت وحاشیهٔ آن چرم سرخ است گوشههایش تااندازه یی فرسوده شدهاند. روی پشتی سه تا مدال نقش یافتهواطراف پشتی نقش حلزونیدارد . کاغذ این دستنویس نخودی است. واز محصولات مشرقزمیس ، روی هرورقش بعدا از طرف یکی ازمالکین باقلم بالتر تیب شماره گذاری شده است . خط دستنویس نستعلیت خوانا است وابا مرکب سیاه در هر صفحه در دو ستون پانزده سطری نگارش یافته است . بعضی صفحات به ۱۲ و ۱۳ سطری نیز به مشاهده میرسد . اطراف متن با مرکب سرخ مدیرک بار، باحل طلا، سیاه و بنفش چهاربار جدول دارد . ستونها نیزان ورقهای آب ه ب و ۱ با ترثینات شرقی و به حل طلا، مرکب سرخ ورقهای آب ه ب و ۱ با ترثینات شرقی و به حل طلا، مرکب سرخ کبود، سفید وغیره ماهرانه صورت گرفته و به گلهای گوناگون رنگیس آرایش یافته است . این دستنویس در دو مورد پیش از آغاز مقد مه رورق آب وقبل از آغاز متن اساس (ورق ه ب) عنوان دارد .

نسخه به مرور زمان مواجه به جوادثی گردیده که به متن اصلی ضرری عاید نمیکنند: در ورق اول از بالا گوشهٔ چپ عنوان به اندازهٔ خار سانتی متر نا بود گردیده است، از کنار همین ورق تازه جدول واز گوشهٔ پایانی پنج ورق دیگر (ورق۲ الف – ٦ ب) بریده بوده که به جای آنها کاغذ زرد خوقنددی وصل کرده اند . در نتیجهٔ پیوست وباآب رسیده کی گوشه های بالایی وقسماً پایانی اکثریت اوراق ر مخصوصاً اوراق ۲ الف – ٦٢ب) داغها پیدا کرده اند . آخر کتاب کمبود است در هیچ جای نسخه نام کاتبوتاریخ کتابت قید نشده است . ایدن نسخه با دستنویس شماره ۲۸۲۸ شباهت کاملی دارد . متن مقدمه نرتیب و تنظیم انواع گونا گرون اشعار در هر دو دستنویس تقریبا شبیه اند . اما اشعار داخل نسخهٔ دارای شماره ۲۸۲۸ نظر به اشعار داخلی نسخهٔ شماره ۲۰ در حدودشصت و پنج بیت کمتر است. از داخلی نسخهٔ شماره ۲۰ در حدودشصت و پنج بیت کمتر است. از سوی دیگر در نسخهٔ دارای شماره ۲۸۲۸ اشعاری دیده میشود کهدر

نسخهٔ شماره ۲۰ موجود نیستند .ازین رو ممکن است چنین تخمیدن شود که کاتب هر دو نسخه یک نفر بوده واواین دو نسخه رابه طریق اختصار ازروی کدام نسخهٔ مکمل کتابت کرده است. بدین صدورت تاریخ کتابت نسخهٔ شماره ۲۰ نیزنیمهٔ عصر هفده میباشد . وقطم دستنویس ۱۵ در ۳۵ سانتمی وضخامت آن به شمول ضخامت پشتی دوسانتی ، ۱۲۸ ورق است.

۳- نسخهٔ شماره ۱۲۷۸عبارت است از ۳۱۲ قصیده (۱۱۱۸بیت)، ۲۳ غزل (۱۸۳ بیت)، ۳۰۶ رباعی (۱۰۸بیت)، ۱۲۷ قطعه (۱۰۶۰بیت) دو ترکیب بند (۱۰۹ بیت)، ۳۰رجیع بند (۱۰۷ بیت)، ۳مسمط (۹۰بیت)، یک مستزاد (۱۶ بیت)، ۱۹ مثنوی کوچک (۳۰۳ بیت)، ۸۳ شعر کوچک شهر آشوب (۲۲۷ بیت)، ۱۱ شعر دربارهٔ ماه فرس قدیم (۱۶۹ بیت)، و۷ شعر در بارهٔ روز های هفت ۳۵۰ بیت)، این نسخه جمعاً ۱۲۲۲۲ بیت رادر بر مگیرد.

ترتیب دیوان از قرار ذیــــلاست:

۱ـ قصاید رورق ۲ الف-۱۹۰ ب، مطلع قصیدهٔ اول چنین است: چون نای بینوایم ازین نای بینوا شادی ندید هیچکس ازنای بینوا درین بخش جز قصیده ، هشتقطعه رورق ۱۰۸ الف، ۱۲۰ الف، ۱۳۰ الف، ۱۳۰ الف، ۱۹۳ الف، ۱۹۳ الف، ۱۹۳ الف، ۱۹۳ الف، ۱۹۳ الف، کردیده اند .

- ۲\_ ترجیعات، مسمط هاومستزادرورق ۱۹۰ الف \_ ۲۰۱ الف<sub>)</sub> .
  - ٣ مثنويات (ورق ٢٠١ الف ٢٠٠٠ بي .
  - ٤\_ مقطعات رورق ٢٠٤ الـف \_٢١٥ الفي .
    - ٥ غزليات رورق ٢١٥ ب ٢١٨ ب.
    - ۲\_ ماه های فرس رورق ۲۱۸ب\_۲۱۹ بم .
  - ۷\_ روزهـای هفته رورق ۲۲۰الف ـ ۲۲۲ ب، .
  - $\Lambda$  شهر آشوب (ورق 177الف 177 الف) .
  - ۹\_ مقطعات وپارچه های دیگـــررورق ۲۲۷ الف ــ ۲۲۷ ب<sub>،</sub> .

۱۰ مرثیه در شکل ترکیب بندرورق ۲۲۷ ب ـ ۲۲۸ بی . ۱۱ ـ رباعیات رورق ۲۲۹الف ۱۳۳۰ ب. .

دستنویس با این بیست پایانمیپذیرد:

بفزود چوکوه قوت شعربه من شد ختم دگرنبوت شعربه من درین نسخه نیز بخشهای ذکرشده عنوان ندارند . شعر ها ی دارای شکل نظم های مختلف بدون کوچکترین تمایز پشت هم ثبست شده اند که معین نمودن شهارهٔ شعر های مربوط اشکال مختلف نظم و تعداد ابیات آنها بسیار دشواروفرصت طلب است .

پشتی دستنویس از مقوای سختی ساخته شده که روکش چرمی نفیس سرخ متمایل به زرد دارد . اطراف روی پشتی دارای جدول حلزونی است . کاغذ دستنویس به رنگ نخودی واز کاغذ های معمولی ادوار اخیر است. بالای هر ورق از طرف کارکنان انستیتوت با قلم سیاه بالترتیب شماره گذاری شده . خطدستنویس نستعلیق متما یل بسه شکسته و دشوار خوان است که بامرکب سیاه نوشته شده است. دستنویس سا لم است و ضلریافته . کاتب و تاریخ کتابت معلوم نیست . ازروی نوع خط و کاغذمیتوان آن را از اواخر قرن ۱۸ تخمین نمود . قطع دستنویس همانتی و ضخامت آن بسه شمول پشتی سه سانتی و بدون پشتی دوسانتی ، ۲۶۶ ورق است .

٤\_ نسخة شماره ۱۸۷ عبارتاست از ۲۳۳ قصیده (۷۲۹۹ بیت،

۲۰ غزل (۱٤٤ بیت، ۱٤٦ دباعی ۲۹۲ بیت، ۸۹ قطعه (۷۳۷ بیت، ۲۰ غزل (۱۶۰ بیت، ۱۹۸ قطعه (۷۳۷ بیت)، ۲۰ ترکیب بند (۱۰۰ بیت)، ۲۳ مثنوی کوچك (۳۵۳ بیت)، و۲۶ پارچه شغرشهرآشوب (۷۰ بیت، این نسخه د ر مجموع ۹۱۱۹ بیت را فرا میگیرد. ترتیب انواع شعری درین نسخه از قرار ذیل است:

۱ـ قصاید رورق ۱ بـ۲۱٦ب،

۲ــ مقطعات و اشتعار شهرآشوب ورق ۲۱٦ ب ۲٤٤ ب. .

درین بخش در داخل مقطعا تبعضی قصاید و قصیده پاره ها رورق ۲۳۰ الف ۲۳۳ الف، نیز ثبت گردیده اند .

٣\_ مثنويات رورق ٢٤٤ ب ٢٥٥ بي .

٤ ـ ترجيعـات رورق ٢٥٥ ب ـ ٢٦٤ الفي .

٥ غزليسات رورق ٢٦٤ ب ٢٧٣٠ بي .

درین بخش در بین غزلها پانزده قطعه رورق ۲۶۰ الف \_ ۲۷۶ الف و وینج قصیده پاره ما رورق ۱۲۹۸ الف \_ ۲۷۱ الف نیز گنجانیده شده است .

٦ رباعيات رورق ٢٧٤ الف ١٨٦٠ الفي .

این دستنویس با بیت زیریـنآغاز یافته است:

تا از برمن دورشد آن لعبت زیبا از هجر نیمیك شبویك روزشكیبا با چنین سخنان كاتب به پایان میرسد :

غریق رحمت یزدان کسی باد که کاتب رابه الحمدی کندیاد در دستنویس اکثریت بخشها ی کر یافته عنوان دارند . در بخش قصاید تقریبایه همه قصاید سرلوحه داده شده است . دستنویس سالم است واما گوشهٔ پایانی ورق نهراندگی آسیب یافته و در ورق ۲۳ اگر چه دو سطر آلوده گردیده ولیکنخوانا ست : دربعضی صفحات آثار داغ زرد و شکست و ریختهای بیضر ربه متن مشاهده میگردد. پشتی کتاب از مقوای سخت است و روی آن چرم تنك سیاه و به روی دوم پشتیه پرم نفیس سرخرنک چسپانیده شده و پشتی دارای سر پوش نیز است. روی پشتی مزین است به پنجوسطح سرپوش به سه نقش حلزونی اکاغذ دستنویس به رنگ نخودی و محصول مشرقزمین است . روی هرورق بعدا کارکنان گنجینه به قلم سیاه بالتر تیب شماره گزاری کرده اند. بعدا کارکنان گنجینه به قلم سیاه بالتر تیب شماره گزاری کرده اند. سطری با مرکب سیاه و سر لوحه ها در چهار گوشه های علیحده با سطری با مرکب سیاه و سر لوحه ها در خهار گوشه های علیحده با مرکب سرخ نو شته شده اند. اطراف متن به حل طلاو رنگ کبود دو بار جدول کشی شده است. ستونها از همدیگر نیز با طسر ح

جدول جدا گردیده اند . حواشی اوراق رغیر از حاشیهٔ ورق ۲۸۲ ب که یك رباعی شاعر ودر اوراق ۱۵۰الف، ۱۶۲ الف بعضی خط های پریشان نوشته شده است خالی است . بین سطر های دو صفحهٔ اول ردرق آب – ۲ الف سراسرحل طلا پوش است در پرتو آن برگچه های بنفش، سرخ ، زرد ،وزنگاری هاهرانه نقش گردیده اند در قسمت بالایسی ورق را ب درداخل نقش رنگین وبسیار زیبای شرقی با مرکب سفید عنوان کتاب (ردیوان مسعودی) تحریر یافته است. درورق را الف مهری کلان وسیاه و درورق (۲ ب مهر دیگری سر خکربیده شده، در داخل مهر روی نقش سنهٔ ۱۳۳۶ هجری ر مطابق کربیده شده، در داخل مهر دوم سنهٔ ۱۱۱۸ هجری ر مطابق میلادی خوانده میشود . درآخر کتاب رورق ۲۸۱ الف مهر دیگره میلادی خوانده میشود . درآخر کتاب رورق ۲۸۱ الف کاتب نسخه کربیده شده ولیکن تاریخ ندارد. روی ورق ۲۸۱ الف کاتب نسخه این کمال و تاریخ کتاب نیمهٔ ماه شعبان سال ۲۸۱ میلادی قید گردیده است.قطع کتاب ۱۰۲۸ میلادی قید گردیده است.قطع کتاب ۱۰در ۱۹ سانتی،

ه\_ نسخهٔ شماره ۱۱۹۱ عبارتاست از ۱۵۵ قصیده (۱۹۶۰بیت،

۳۷ قطعه (۳۲۳ بیت)، ۷۸ رباعیی، ۱۵۸ بیت)، یک ترجیع بند (۲۰ بیت)، یک مسمط (۳۲ بیت، ۲۳ مثنوی کوچک (۳۲۱ بیست)، ۳۹ اشعار شهر آشوب (۱۱۲ بیست)، این دستنویس جمعاً ۲۰۸۶ بیت را شامل میشود . دستنویس ازبخشهای زیرین ترکیب یافته است:

۱\_ مقدمهٔ منثور رورق ۱ الف ۸ الف درین مقدمه راجع به مهمترین لحظات زنده کی مسعود سعدسلمان، رتبهٔ شاعری وشهرت دیوان او سخن رفته است .

۲ قصاید (ورق ۱۸الف-۱۷۷ب) قصیدهٔ اول باچنین بیتآغازمیشود: شکوفهٔ طرب آوردشاخ عشرت بار کهبوی نصرت وفتحآیدازنسیم بهار درین بخش یك شعراز شهر آشوب رورق ۵۰ الف، یك ترجیع بند (ورق ۱۹۳ الف ـ ۱۹۰ ب) وشش قطعه رورقهای ۱۹ ب، ۵۰ الف، ه۰ و ۱۳۶۰ ب نیز گنجانیدهشده است .

۳ مقطعات رورق ۱۷۸ الف ۱۹۳۰ الف درین بخش هم در بیسن قطعات یك قصیده رورق ۱۸۳ ب ۱۸۳۰ الف، سه قصیده پاره رورق ۱۸۸ ب ۱۸۳۰ الف، ۱۸۹۰ الف، ۱۸۹۰ الف، ۱۸۹۰ الف، ۱۸۹۰ الف، ویكمسمط ناتملم رورق ۱۹۱ ب-۱۹۲ ب، نیسزگنجانیده شده است .

عدد شهر آشوب روزق ۱۹۹۸ بدار ۲۰۰۱ ب

هـ قطعه وقطعه پاره ها ر ورق۲۰۱ الفــ ۲۰۵ ب. این بخشــ هشت قطعه وسه پاوچه او قصایــدشاعر رادر بن میگیرد .

٦ـ مثنويات (ورق ٢٠٥ ب ٢١٧ الفي .

۷ رباعیات رورق ۲۱۷ الف ۲۲۶ ب. این دستنویس با چنین بیت به پایان میرسد.

هر مرحله یی که بار برداشته ام صدحوض زخون دیده بگذاشته ام در این دستنویس بخشهای ذکر گردیده عنوان ندارند . اشعار بدون رعایت ترتیب الفبای تهجی نوشته شده اند. قصیده دارای مصراع آغازین : ای کینه ور زمانهٔ غدار خیره سر) در دو جای (در ورق آخارین : ای کینه و رزمانهٔ غدار خیره سر) در دو جای اف وهمین گونه ۱۰۲ الف – ۱۲۹ الف وهمین گونه ۱۲۹ الف – ۱۲۹ الف وهمین گونه در قسیت قصیده دارای مصراع آغازین : بیار آن مه دیده ومهر جان) در قسمت قصاید (ورق ۱۲۰ الف – ۱۲۱ ب) وهم در بخش مقطعا ت رودق ۱۸۱ ب – ۱۸۳ الف وقصیدهٔ دارای مصراع آغازین (رچه خو ش عیش و چه خرم روزگار اسب س) هم در بخش قصاید (ورق ۱۷۱ بی وبا پس وپیش آمدن بعضی بیتها هم در بخش مقطعا ت رودق ۱۷۱ الف – ۱۸۲ الف تکرار شده است .

پشتی دستنویس از مقد و ای سخت ساخته شده و به کاغنزنگاری دارای خطوط سفید وسیاه وروی داخیلش به کاغذ نفیس زردپوشیده شده است . حاشیهٔ اطراف پشتی از پارچهٔ جگری است پشتی ظاهرا بعد ها ترمیم یافته . کاغندستنویس محصول شرقی است و رنگش چهار نوع است : نخودی، گلابی کمرنگ، گلابی وزرد مشتری میباشند . خط دستنویس نسعلیق زیباست و درهر صفحه در دو ستون چهارده و گاهی

پانزده سطر با مرکب سیاه نگارشگردیده. اطراف متون باحل طلادوبار جدول کشی شده. متون و اکثریت اشعار از همدیگر نیز با طرح جدول جداشده . در صفحهٔ اول ورق دوم عنوان دستخط : (ردیوان مسعود سعد سلمان) ثبت گردیده است . در آخر کتاب رورق ۲۲۶ الفی به اندازهٔ پشت ناخن مهر خردی دیده میشود که تاریخ ندارد. در نتیجهٔ آب رسیدن یك بخش متن اوراق الف ۲۶۰ الف ۱۲۰ الف و در حدود تمام ورقهای ۶۰ الف ۳۰ با آلوده شده است بنابسر کهنه گی اوراق به اطراف ورق ۲۲۳ و ۲۲۶ از کاغذدیگر وصله کرده اند. تاریخ کتابت معلوم نیست. درآخر مقدمهٔ دستنویس رورق ۷ بی نام کاتب تقی الدین محمد الحسینی ثردیده است . قطع کتاب کاتب تقی الدین محمد الحسینی ثبت گردیده است . قطع کتاب دو سانتی و بدون پشتی دو سانتی ، ۲۲۶ ورق رورق ۱ الف ۲۲۶ بی هر ورق بالتر تیب شماره گذاری شده است .

۲ـ نسخهٔ شماره ۱۰۲۱ عبارتاست از : ۱۶۵ قصیده (۱۰۲۰ بیت، ۲۱ غزل (۱۸۰ بیت، ۱۰۱قطعه (۱۶۷ بیت)، ۱۰۱۵ بیت، ۲۱ غزل (۱۸۰ بیت، ۱۰۱قطعه (۱۶۷ بیت)، دو ترکیب بند (۱۰۹۹ بیت، دو ترجیع بند (۱۲۹۰ بیت، یك مسمط (۱۰ بیت)، یك مستزاد (۱۲ بیت)، ۲۳ مثنوی کوچک (۱۳۶ بیت)، ۱۹ بارچه شهر آشوب (۳۰۰ بیت)، ۱۲ شعر مربوط بهماه های فرس قدیم (۱۲۹ بیت)، ۲۱ شعر مربوط به روزهای هفته (۱۲۹ بیت، و۷ شعر مربوط به روزهای هفته (۱۳۹ بیت، این دستنویس جمعآ ۸۱۱۸ بیت را تشکیل میدهد.

دستنویس از بخشهای زیرین ترکیب شده است:

۱\_ قصاید رورق ۱ الف ۸۳۰ب،قصیدهٔ اول در تهنیت تولد خسرو ملک فرزند ملک ارسلان استوبا بیت ذیل آغاز مییابد .

خجسته جشنی کردی و آنچه کردی تو

چنین سزید به ایزد که جـــزچنین نسزید

درین قسمت دو قطعه بامصاریع:(راز وفات امیر یعقوبم)) (ورق۳۷ب) و (رای کتاب مبارك میمون)) (ورق۳۷ب) گنجانیده شده است .

۲\_ ترجیعات و مسمط (ورق ۸۳ب۸۹ الف) .

۳ مقطعات رورق ۸۹ الـف ۱۰۳ الف، درین بخش در بیــن قطعات همین گونه هفت قصیــدهوقصیده پاره های مختلف (ورق۹۰ الف، ۹۳ الف، ۹۳ الف، ۹۹ الف، ۹۹ الف، ۹۹ شده اند.

- ٤ غزليات رورق ١٠٣ الف ١٠٦٠ الفي .
- هـ ماه های فرسس <sub>(</sub>ورق ۱۰۰۱لف ـ ۱۰۷ ب<sub>)</sub> .
  - ٦\_ روز های فرس رورق ۱۰۷ب ۱۱۰ الف ،
  - ۷\_ روزهای هفته (ورق ۱۱۰الف ـ ۱۱۰ب).

۸ - شهر آشوب (ورق۱۱۱الف-۱۱۷ الف) . در آخر این بخش هفت قطعه (ورق های ۱۲ب، ۱۱۷ب،۱۱۷الف) نیز گنجانیده شده اند.

٩\_ مثنويات رورق ١٧٧ الف ١٢٣ الفي .

۱۰ ـ رباعیات رورق ۱۲۳ الف-۱۳۸ ب.

در دستنو یس جز بخشهای ترجیعات ، مقطعات ، غزلیات ، مثنویات و رباعیات دیگر بخشهاعنوان ندارند . اگر چه اشعاری که داخل دستنویس شده به ترتیببالفبای تهجی نوشتد شده، ولی در بسیاری موارد رمخصوصا در بخشمثنویات، ماه های فرس وروز های فرس و روزهای هفته شعر هابدون کمترین نشانه به همدیگر پیوسته ثبت گردیده و جدا کردن شانخیلی دشوار است .

پشتی دستنویس ، از کتان استوروی آن چرم سیاه ودر صفحهٔ دوم پشتی کاغذ کبود وصله شده است. پشتی اصلا از آن این دستنویس نبوده آن را بعدا افزوده اند کاغذدستنویس نفیس نخودی رنک محصول مشرق زمین است. ر و یهر ورق خط دار از جانب کارکنان کتابخانه بالترتیب شماره گذاری صورت گرفته است. خط آن نستعلیق میانه است و متمایل به شکست مخصوصاً در اواخر کتا ب ایسن خصوصیت بیشتر دیده میشود . روی هر صفحه ۲۱ وگاه ۲۲ سطر در دو ستون با مرکب سیاه و ریزنوشته شده است . محض درجانب

بیرونی حاشیه ۱۸ وگاهی ۲۰سطرموجود است. دستنویس به مسرور زمان نواقصی یافته، اول کتابافتاده وظاهراً چند ورقی ازآن کمبوداست. بنابر کمهنه گی اطراف اوراق ۱ الف، ۲ الف، ۳ الف، ۳ الف، ۱۰ الف به اندازهٔ دهسانتی طول وسه سانتی عسر ض تخریب شده بوده که در نتیجه ترمیم ده سطر غیر خوانا شده است. در نتیجهٔ رطوبت گوشهٔ بالایسی تقریبا همه اوراق داغ پیدا کرده است . همین گونه آلوده شدن بعضی سطر ها در اوراق ۱۸ ب، ۱۰ الف، ۱۸ السبت داد.قطع نسخه ۱۲ در ۲۶ سانتی و ضخامت آن به شمول پشتی ۱۳ در بر میگیرد .

۷\_ نسخهٔ شماره ۳۲۲ مشتمل است بر ۲۰۹ قصیده (۷۷۰۰بیت)،

۲۲ غزل (۱۸۷ بیت)، ۶٦٥ رباعی (۹۳۰ بیت)،۱۰۹ قطعه (۷۷۰بیت)، یك تر کیب بند (۱۰۶ بیت)،۶ مسمط (۱۸۰ بیت)، ۲۳ مثنو ی ربای تر کیب بند (۱۰۶ بیت)، ۲۸ شعر شهر آشوب(۳۲۹ بیت)، ۱۲ شعر کوچك مربوط به ماه های فرس (۱۸۰ بیت)، ۳۰شعر مربوط به روزهای فرس (۱۶۸ بیت)، و۷ شعر مربوط به روزهای هفته (۳۵ بیت) مجموع اشعار داخل این نسخه ۱۰۸۶۹ بیت میشود .

پیش از متن اصلی دیوان ازطرف نویسنده مقدمه یی راجع به مهمترین لحظات زنده کی مسعود سعد سلمان معلومات داده شده که چنین آغاز می یابد:

(رمسعود سعد سلمان جر جا نی است در زمان امیر عنصر المعالی بوده ...) رورق ۲۰ الف، متناصلی نسخه از بخشهای زیرین ترکیب یافته:

۱ قصاید رورق ۲۰ ب-۹۳ب، مطلع قصیده نخستین چنین است :
 دوش در روی گذید خضرا مانده بوداین دوچشم من عمدا

۲\_ ترکیب بند رورق ۹٦ ب ۹۷ بی

٣\_ مسمطات رورق ٩٧ ب ٩٨ الف، ٠

٤\_ مقطعات (ورق ۹۹ الـف ـ ۱۰۹ الف). درین بخش یازدهقصیده
 رورقهای ۱۰۲ الف ـ ۱۰۷ ب، نیزگنجانیده شده اند .

ه\_ غزليات رورق ١٠٩ الف -١١١ الفى .

۲\_ ماه های فرس ( ورق ۱۱۱۱لف - ۱۱۱ ب) .

۷\_ روز های فرس رورق ۱۱۱ب ۱۱۳ ب، ۰

۸\_ روز های هفته رورق ۱۱۳ب-۱۱۷ بی

۹ شهر آشوب رورق ۱۱۷ب،

۱۰\_ مثنویات (ورق ۱۱۷ ب ۱۲۱ ب) .

١١\_ رباعيات رورق ١٢١ ب ١٣٣٠ الفي .

در آخر دیوان رورق ۱۳۳ الف ۱۳۳ ب، تحت عنوان ررابوالفرجنزد مسعود فرستادهٔ ابوالفرج دونی مسعود فرستادهٔ ابوالفرج دونی وزیر عنوان ررمسعود در جواب اوگوید، پاسخ مسعودسعد به ابوالفرج رونی ثبت گردیده اند . این نسخه باچنین بیت پایان میپذیرد:

من چه گویم کانچه اوگفته است شرف سعد و فخر سلمان گشت در دستنویس همه قسمتها ی ذکر شده عنوان ندارند ولی به هر یك مثنوی سرلوحهٔ جداگانه گذاشته شده است . اشعار هر بخش مطابق ترتیب الفبای تهجی آورده شده است .

پشتی دستنویس و سر پو شاز مقوای سختی ساخته شده که به چرم نفیس سفیدی وصله شدهاست . درروی پشتی از هر دوجانب ودر بخش بیرونی سر پوش نقش مدال دیده میشود . کاغذ نسخیه محصول شرق است و بیسه رنگ نخودی، خط آن نستعلیق متما یال به شکسته ، در هر صفحه در چهارستون ۲۸ سطری و بعضا ۲۵ و گاهی

۲۷ سطری وبا مرکب سیاه و سرلوحه ها با مرکب سرخ وگاه کبود وزرد نوشته شده انه

اطراف متن ازاول تا آخر با حلطلا جدول دارد. ستو نهااز همدیگر با جدول جدا شده اند . دستنویسسالم است واوراق آن آسیبی ندیده است . کاتب وتاریخ کتابت معلو م نیست . ظاهراً در نیمهٔ عصر هفده کتابت یافته است . این نسخیه (رمجموعهٔ شعرا) عنوان دارد و در آن جز دیوان مسعود سعد سلمانبازدواوین نجیب الدین جربادقانی ورفیع الدین مسعودی عبدالعزیه زلنبانی ) و نمونهٔ اشعار وزنده گینامهٔ بیست و نه شاعر دیگر دوره ها ی مختلف داخل است . قطع دستنویس بیست و نه شاعر دیگر دوره ها ی مختلف داخل است . قطع دستنویس پشتی سه سانتی و ضخامت آن به شمول پشتی چهار سانتی و بدون پشتی سه سانتی میباشد و ۳۳۳ورق را مشتمل میشود . دیدون مسعود سعد سلمان یکصدوده ورق (ورق ۲۵ الف ۱۳۳ الف) راتشکیل میدهد .

دستنویسهای فوق ازین لحا ظکه انواع شعر را در بر میگیرند از همدیگر تفاوت دارند دربین آنهانسخهٔ شماره ۱۰۶ر۱۸۸ از نگاهجم بزرگتر است ولی در نسخه هسای دیگر به ابیات جداگانه مربوط به نوع قصیده، قطعه و رباعی مواجه میشویم که آنها در نسخهٔ شماره ۱۰۲۸۸۸ وجود ندارد . ازین لحاظ دستنویسهای مذکور همدیگر را تکمیل میکنند .

دیوان مسعود سعد سلمان باراول در سال ۱۲۹۱ هجری قمر ی رمطابق ۱۹۱۷ میلادی تو سیطسید ابوالقاسیم خوانساری در تهران چاپ سنگی شده است که ۱۲۰۸۶ بیت را احتوا می کند . رشیدیاسمی براین چاپ ۳۰۶۲ بیت علاوه کرده دیوان مسعود سعد را در سال ۱۳۱۸ وبار دیگر در سال ۱۳۳۹ شمسی (مطابق ۱۹۲۱ میلادی) نیسز د ر تهران به طبع رسانید که نشرهای اواز ۱۹۲۱ بیت عبارت است . هنگامیکه متن دستنو یسمای در بالامعرفی شده را با متن چاپی رشید یاسمی (۱۳۲۹) دفعتا مقابله نماییم در می یابیم که در نسخه های مذکور

يك مقدار اشعار عليحده و ابيسات جداكانة مربوط به قصيده، قطعه ، رباعی ودیگر انواع شعری هستکه آنها از نشر ادشید یاسمی بیر ون مانده اند . از جمله در نسخهٔ شماره ۳۲۲ (ورق ۱۲۲ب-۱۳۳ الف) ۷۸ رباعی ، در نسخه شههاره ۱۸۷ ورق ۲۶۳ الف به ۲۶۳ ب دوازده بيت قطعه با مصراع: ((غرابي اينسخن همچو سارك و طوطي)) آغاز یافته ودر نسخه های شماره ۱۹۱۱ (ورق ۱۹۳۰) وشماره ۲۸۸۸ (ورق ۲۰۲ الف عبارت از سه بیت قطعهٔ بامصراع ( (بایاد نرد باز حمی نرد باختمى شروع شده كنجانيده شدهكه آنها در نشر رشيد ياسمى يافته نمیشود . همین گونه در نسخه های مذکور اشعاری ثبت گردیده که آنها نظر به نشر رشید یاسمی ازیك بیت کشیده تا بانزده بیت اضافی دارند. مثلا قطعهٔ با مصراع : (راز وفاتعطاي يعقوبم)) آغاز يافته در نسخه های شیماره ۲۰ روزق ۱۹۲ الف ۱۹۲ ب<sub>۳</sub>، نسخهٔ شیماره ۱۸۷ روزق ۲۱۹ بـ-۲۲۰ الف، نسخهٔ شماره۱۸در۱۰۶ رورق ۱۲۰ الف از۲۱ بیت عبارت است ولى اين قطعه درنشررشيد ياسمي رصفحه ١١٦-١١٦ ) در مجموع ۱۰ بیت است . همیسنگونه در نسخهٔ شمساره ۱۰۲،۲۸۸ رورق ۹۱ الف قصیدهٔ با مصراع روتر کان که پشت وبازوی ملکند وروزگاری شروع شده ٦٦ بیتاستولیکن در نشر رشید یاسمی (صفحه ٢٧١\_ ٢٦٣) پنجاه ويك بيت . ونيزدر همين نسخه رورق ١٦٤ الف ــ ١٦٤ بي قصيده با مصراع ((تهنيتعيد را چوسرو خرامان)) آغاز يافته از ۳۸ بیت عبارت است ولی همینقصیده در نشر رشید یاسمسی صفحه ۵۰ عدا ۱۹۵ بیست و پنسیج بیت است . ازین لحاظ مر چند چاپ رشیدیاسمی چاپی است نسبتاً مفصل و خدمت او در راه جمع آوری اشعارمسعود سعد سلمان به غایت بزرگ است ولی چاپ مذکور را نمیتوانچاپ کامل علمی – انتقادی دیوان اشعار مسعود سعد سلمان نامید . پس به وجود آوردن نشر مکمل علمی و انتقادی دیوان اشعار مسعودسعدسلمان از وظایف نهایت مبرم انجام نیافته متخصصین ساخهٔ ادبیات کلاسیك دری به شمار میرود و در منکام آماده ساختن چاپ مکمل علمی – انتقادی دیوان مسعود سعد از نسخه های قلمی محفوظ در اتحاد شوروی استفاده نمودن و موافق مطلب است .

on the second se

# نکته هایی درباب تیوری تر جمه با تو-جه به ترجمهٔ دری بستو دری

•

ترجمهٔ گفتاری و نوشتاری ، ازیك زبان به زبانی دیگر ، از قدیم الایام مروج بوده است . در گفتارونوشتار ترجمه های عالی ، خوب وخراب وجود داشته است . امادانشمناان با وصف پژوهشهای پیگیر و ژرف تاكنون ما هیت ترجمه را، به نحوی كه بتوان نظریهٔ مورد قبولی را برآن بنا كرد، درنیافته اند. به این معنی كه هر چند ایضاحاتی درباب ما هیت ترجمه هست ولی مورد پذیرش وقناعت همه گانسی قرار نگرفته اند و دشواریهای آن حل نشده است .

بنابر این ، تیوری سازی ترجمه انواع، روشها و دیدگاههای گوناگون دارد . در سالهای ۱۹۷۰ در کشورهای اروپایی به شمول اتحاد شوروی، تحقیقات اساسی وقابل اعتنایی د ربارهٔ تیوری ترجمه صورت گر فت ونتایج این تحقیقات به زبانهای انگلیسی ، آلمانی ، روسی و جز آنها د راتحاد شوروی و دیگر کشورها به نشر رسیده است. این نظریه ها بر مبنای زبانسناسی و از دیدگاه های شاخه هایی چون معنی شناسی

نجوی ، زبانشناسی متون، تیـوری ارتباط ، جامعه شناسی زبـان و روانشناسی اقامه گردیده است .در بین آثاری که در این زمینه به نشر رسیده اند به عناوینی ازقبیل:درباب ترجمه ، زبان و ترجمه ، ترجمه و ترجمه زبانشناختی ، ساختار زبان و ترجمه ، ترجمه آثار ادبی : برابلمها و میتود ها، کورسی در ترجمه ، هنر ترجمه ، ترجمه و زبانشناسی ، مطابقتهای با قاعده در ترجمه به زبان خود ، تیوری و میتود های تر جمه به مقاصد در سی ساختار معنی شنا ختی کلـمه ، میتود های تر جمه به مقاصد در زبان و گفتار ، متن شناسی مقابله یی و ترجمه ، اساسات تیوری عام ترجمه ، تیوری زبانشناسی ترجمه (پرابلمهای زبانی) ، متن شناسی و ترجمه ، میار دقت در ترجمه ، ترجمه و سبکشناسی و از همینگونه عناوین دیگر بر میخوریم ، نظری زود گذربراین فهرست کوچك میتوان در رشته های گوناگـرون بانشناسی نظری و عملی مـو د د میتوان در رشته های گوناگـرون بانشناسی نظری و عملی مـو د د ترقیق و تحلیل قرار داد .

ترجمه ، در بدو امر ، به سا نعملیهٔ خیلی بسیط به نظر میرسه ، در حالی که چنین نیست . زیراترجمه چنان ساحه یی از فعالیت ارتباطی را احتوا میکند که در آن به تنها سیستمهای دو زبان بلکه سیستمهای پیچیدهٔ فرهنگ ها و تمدنهای گوناگون با هم تماس میگیرند . وهمین امر است کهدشواری ترجمه رابه میان می آورد و تاکنون هیچ دانشمندی شجیعانه ادعا نکرده است که کدام تیوری عام ترجمه را چنانکه همه بیدیرند بیشکش نماید .

از نظر تیوری ارتباط ، میتوانگفت که ترجمه عبارت است از : صادر کردن پیامهایی ، که در یك نظام رمزی لفظی صورت گر فته باشد ، در یك نظام رمزی لفظی ر یعنی باشد ، در یك نظام رمزی لفظی ر یعنی زبان ساختار مختص به خود دارد. یعنی هیچ زبان با زبانی دیگر ساختار کاملا یك سان ندارد . به همین جهت در عملیهٔ ترجمه مسألهٔ معادلت ساختار های دو زبان مقام عمده را احراز میکند . معادلت د ر

ترجمه هر چند انواع گوناگون تواندداشت ، ولی به دو گونهٔ اساسی آن بیشتر اشاره میشود :

یکی معادلت معنایی ودیگرمعادلت عملی . معادالت معنایی رابطه های گرناگون فی مابین علایم زبانی رادربین خود شان، واز علایم زبانی رابا مصداقهای شان ، احتوا میکند. امامعادلت عملی بر مبنای رابطه ها ی گرناگون عملی که در اثنای عملیهٔ ترجمه عرض وجود میکند بنامییابد. معادلت معنایی در مواردی به ملاحظه میرسد که در ترجمه حداکثرویژه گی مساختار لفظی عبارت زبان اصلی به میان آید و در معنی تفاوتی به وجود نیاید . این حالت در ترجمهٔ متقابل عدهٔ زیادی از عبارات سادهٔ پشتوردی دیده میشود :

- ج ۱ ) پلارمی راغیء .
  - پدر م آمد .
- ج ۲) پلارمی رهی شبو . پدرم روان شد .
- معادلت چنین عبارات رابه ایسن کونه تنظیم توان کرد:
- ج ۱) ردری ـ پشتو) اسم (فاعل) جمع نشانهٔ اضافت به شخص اول رسخنگوی مفرد) جمع فعل ماضی ربسیط جمع نشانهٔ شخص ر واحد غایب ـ صفر .
- ج ۲) ردری \_ پشتوی اسم رفاعلی جمع نشانهٔ اضافت به شخص اول رسخنگوی مفردی جمع فعل ماضی (مرکب: رو + \_آن جمع فعل معاون راصل ماضی جمع نشانیهٔ شخص رواحد غایب = صفری .

چنین معادلت از ویژه کی متوازی بودن ساختار این تیپ جمله در هر دو زبان نشأت کرده است واختیاری نیست . ولی ، این قاعده عام و کلی نیست . متوازی بودن ساختار لفظی گاهی به معادلت معنایی نمیانجامد ، چنانجه اگر برای عبارت .

پلار می کتاب گوری .

چنین معادلتی ایجاد نماییم:

بدرم كتاب ميبيند .

مر چند معادل هر کلمه متقا بلاوباعین ترتیب وقوع آورده شده است ، معانی عادی ومعیاری هر دوعبارت یکی نیست و مترجم ناگزیر است تا ازاین متوازی بودن سا ختارلفظی معادلت معنایی را انتلاشته باشد وعبارت :

پلار می کتاب گوری .

رابه:

((پدىرم مطالعه ميكند<sub>))</sub> ترجمهكند، رياپدرم كتاب ميخواند)، •

از سوی دیگر ، برقراری معادلت را در بسا موارد قرینه تعیین میکند. به حیث مثا ل، اگر پرسیده شود: ((پلار دی څه کوی ؟))

ودر جواب گفته میشود : ((پلارمی کتاب گوری ۰))

و (رپلار دی څه رڅه شی، گوری؟))

جواب: (رپلار می کتاب گوری))،مترجم باید جملهٔ اخیر دا (( پدرم کتاب میبیند)) ترجمه کند ، نه (رپدرم کتاب مطالعه میکند ، یه ا کتاب میخواند ،)) زیرا در این قرینه ((دیدن)) مطرح است نه ((خواندن می در بر قراری معادلت بین کلمه های بسیط نیز باید محتاط بود . مر کلمه سه بعد دارد :

یکی بعد صوتی ، به این معنی که هرکلمه پدیده پیست مرکباز ترکیب عناصر صوتی فزیکی که شنیده میشود . دیگر معنای لغوی آنوسوم مصداق فرهنگی آن . اگراز کلمه های مشترك در دو زبان بگذریم ، کلمه های معادل در دو زبان همواره از نظر ساختار صوتی مغایر میباشند: در معنای لغوی معادلت میدارند ، اماچه بسا که مصداقهای فر هنگی آنها تفاوت میداشته باشند چنا ن که معادل لغوی کلمه ((خر)) پشتوردی در زبان انگلیسی (ass) است . هر دو کلمه دلالت دارند بر حیوان معروفی که در عر بسی (رحمار)) گفته میشود .

ولی ، مصداق فرهنگی این د وکلمه در پشتو ـ دری وانگلیســی تفاوت فاحش دارد .

معادل جملهٔ (Hes an ass) انگلیسی در زبان دری (راو سا ده استى مىباشىد ، نه (راوخر است)،زيرا بار مصداق فرهنگىي واژه (رخر)) بسیار بسیار منفیتروغلیظترازبار مصداق فر هنگی (ass) در اکثری از آثار ادبی، نویسنده گانواژه هایی رابه چنان معنا هـا ی سمبولیك ررمزی به كار میبرند كه تنها معهود فی الذهن نویسنده گان بوده و مصداقی راکه نویسنده گانبرای آن واژه ها خود فرض نموده اند خود میفهمند وغالبا متر جما نآن کلمه ها رابه معنای اصلی آ ن گرفته ترجمه میکنند ومقصودنویسنده کان به این صورت د ر ترجمه منتقل نمیگردد . ایندشواری بیشتر در آثار ادبی سمبو لیك به ملاحظه میرسد . در پشتو و د ری هر چند مصدا قهای فر هنگی واژه های معادل ، از لحاظ اشتراك تاریخی گوینده گان این دوزبان ، در مفاهیم ومصادیق فرهنگی همسانی فراواندارند ، باز ه مدر معادلت سازی واژه یی محتاط باید بود . بعضهاز واژه های معادل در دو زبان در معانی اصلی همسان ودر معانی معانی مغایر میباشند . به حیث مثال ، نميتوان جملهٔ (ر زهره دخترنمكيست)، رابه (رزهره مالكينـــه نجلی دمی ترجمه نمود .

(a+b=ab) است ، اما معادلت ساختار لفظى (زهـــره

a+b  $_{'}=a+b$   $_{('}$  دختر نمکیست $_{(')}$  و  $_{(')}$  زهره ما لگینه نجلی ده $_{(')}$   $_{(')}$   $_{(')}$   $_{(')}$   $_{(')}$  معادلت ساختارمعنایی  $_{(')}$  نها  $_{(')}$  معادلت ساختارمعنایی  $_{(')}$  نها  $_{(')}$ 

میباشد . یعنی این دو جمله معنامعادل نیستند .

نوعی دیگر معادلت عملیست که بر معادلت معنایی افزوده میشود و انگیزهٔ ایجادگر متن زبانی و د رایخواننده یا شنوندهٔ آن متن را، که به زبان خودش نیست، احتوامیکند. در ترجمه باید درك مترجم بامقصود

ایجادگر متن مطابقت بدارد . یعنی وضع این گونه معادلت عبارت است از ابراز عکس العمل مناسب د ربرابر مقصود گوینده یا نویسندهٔ متن اصلی که ترجمان خود باید به درستی بر قرار سازد .

متن اصلی که ترجهان طوع بید به دول ی بر و از طریست را را طریست را بین مقصودیا «نگیزهٔ ایجادگرمتن و عکس العمل مترجم ا ز طریست برخورد عملی خود مترجم تعدیل یا تبدیل میشود . داستانی را از یك نویسندهٔ انگلیسی خوانده بسودم که چنین آغاز شده بود :

رراز چندی به اینسو ،خانههٔ باسک خود در داخل مغازهٔ خوراکه فروشی کنار ساحل دیده میشود.) نویسنده خواسته است بااین عبارات بفهمانه که خانم زیبا اهل کدام کشور است ومن برای جملهٔ انگلیسی همیـــنساختار لفظی معنایی را معـــا د ل قرار داده ام . یک مترجه میشتو زبان ودری زبان از ایسن جمله نميتواند بفهمد كه اين خا نماهل كجاست. والىخواننده انكليسى میفهمد که ایس خانسم انگلیسسی است زیرا خانهمای انگلیسی ، ا ز روی عادت، در روز های یکشنب، برای خریداری اشیای خوراکی با ررسکی خود به مغازه میروند. درهمچو موارد ، درك مترجم دری زبان ویا پشتو زبان با مقصودنویسندهٔ انگلیسی زبان مطابقت ندارد وباید خواننده تعدیل نماید . این کار درصورتی ممکن میکردد که متر جسم فرهنگ مردم انگلیسی را بداند .از این گونه موارد در زبانهای دری ويشتو زياد است كه بايد درترجمه متوجه آنها باشيم ومن از ايرادامثله خودداری میکنم . مقصود این است که مترجم با نظر داشت بعد عملی ترجمه انعکاسی از متن اصلی را درفضای اجتماعی \_ فرهنگی دیگری ودریك حالت یا قرینهٔ ارتباطی مغایر ایجاد نموده خوانندهٔ نوینــــی را مخاطب قرار میدهد . در همچومواردمترجم به تعدیل عمدی متن، یعنی کاهش ، افزایش یا تشریح وتغییرمتن در ترجمه مجبور میگردد . این مساله یکی از دشبوار یهای تر جمهرابه میان می آورد.

معادلت ساختار لفظی ایجــابمیکند تا مترجم در عین حالهمسانی اجزای ساختار مطابقت معنایــی ومعادلت عملی بین متن اصلی وترجمه

را رعایت نماید ، ومعنای امانتداری در ترجمه همین است . هر گساه معادلت اجزای ساختاری رعایست شود ، ممکن است ساختار د ستوری برهم بخورد . هر گاه معادلت معادلت معادلت معادل ساختاری اختیاریست . در مواردی هم رعایت معادلت عملی سایسر معادلتها را از بین میبرد . به حیثمثال جمله (Jhon Sees Bell.) درانگلیسی از نظر اجزای ساختاری لفظی وساختار معنایی با این جمله پشتو معادل است :

جان بل گوری (از عدم معادلت محل وقوع فعل صرف نظر میکنیم) در هر دو جمله جان فاعل وبلم مغعول است . وظیفهٔ دستسو ری (رجان) به حیث بیننده و (ربل) به پنانچه اگر (Bell Sees Jhan) را ترتیبوقوع اجزای ساختاری جمله تعیینمیکند. حیث (ردیده شده) را ترتیبوقوع (ربل جان گوری) و ظلایف سفر سنده به بیننده مبدل میگردد . (رجان) بیننده به دیده شده و (ربل) دیده شده به بیننده مبدل میگردد . اما در زبان دری ترتیب وقلیواجزای جمله درهمین تیپ جمله ها تعیین کننده وظیفهٔ دستوری اجزای جمله نیست ، یعنی چون مفعول شکل ساختاری (ردا) به کار میرود، رعایت ترتیب وقوع اجزای ساختاری لفظی اختیار یست ، و میتوان گفت: جان بل را می بیند ، یابل را جان میبیند . ومعادلت معنایی بر همنمیخورد . ولی اگر شکل ساختاری میبیند . ومعادلت معنایی بر همنمیخورد . ولی اگر شکل ساختاری دوزبان (ردا) به کار برده نشود ، ساختارهرسه جملهٔ انگلیسی ، پشتو ودری معادل میگردد . ایجاب میکند تا در ترجمه ویژه گیهای ساختاری دوزبان وقرینهٔ اراتباطی ، هر دو، در نظر گرفته شوند .

انواع معادلتهای بیان شده د رطرز های گوناگون ترجمه به کسار میروند . معادلت معنایی عبارتهایی که از نظر ساختار لفظی مطابستی باشند با تعویض علایم لسانی متناصلی ایجاد میگردد ، چون : مسن خانه رفتم = زه کورته ولارم .

معادلت اجزای ساختار جسلات باکزار دستوری و همگونی معنایی صورت میگیرد ، چو ن هفسه زمولیدلم ـ او مرا دید .

ایجاد چنین معادلت با دو بارهسازی لغوی ـ صرفی ـ نحـوی انجام میشود .

برای ایجاد معادلت از لحاظ د وباره سازی لغوی \_ صرفی\_نحوی از انتایج مقایسهٔ دو زبان در پرتـواصـول زبان شناسی مقابله یـی (Contrastive linguisties)

Trarsformation grammer استفادهٔ شایانی میتوان کرد .

همچنان ایجاد معادلتهای گزارشی نه تنها با استفاده از قسوانیس دستور گزارشی مقابله یی ، بلکه با کار برد مجاز، استهاره ز مصطلحات نیز ممکن است . درمواردی که ایجاد معادلت لغسو ی ناممکن باشد ، از کار برد عبارات در برابر کلمات مفرد ، یا استعمال کلمهٔ متضاد ، یا ایراد کلمه یی منفی در برابر مثبت، و امثال آن،استفاده میتوان کرد . اما به هر حال، در ترجمه همواره نخست معادلت معنایی و انواع معادلت های دیگر ، به شمول معادلت عملی ، در نظر گرفته میشود .

در پایان ، کلمه یی چند در بارهٔ (رترجمه پذیری) باید گفت . برخی از زبانشناسان با توجه به ایناصل که هر زبان مختص به خود است، ادعا کرده اند که ترجمه ازیك زبان به زبانی دیگر مستحیل است. زبانشناسان معاصر این مسأله داامری نسبی میدانند و گویند زبان ترجمه پذیر است، ولی محدودیتهایی نیز در آن وجود دارد. ترجمه پذیری به حیث امکان اساسی انتقال درست وجوه بنیادی ارتباطی و وظیفوی یك زبان به زبان دیگر است . این سخن واضحاً به این معناست که نمیتوان تمام عناصر ممیزهٔ یك زبان را درزبان دیگر منتقل و افاده کرد . به حیث مثال، نمیتوان ویژه گیها ی لهجه های محلی پشتو رابه دری ، یاعکس آن را طوری انتقال داد که مثلا دری زبان بداند متن اصلی در یاعکس آن را طوری انتقال داد که مثلا دری زبان بداند متن اصلی در لهجه مثلا پکتیا ، یا پشتو زبان بداند که در دری هزاره گیست . معهذا، این نقیصه را میتوان باکار برد مصطلاحات معروف یاممیزات اجتماعی تا حدی بر طرف کرد ، چون معادل قرار دادن این دوجمله: اینخه چیرته ولار ح مچم کجارفت، یا خدا میداند که چی شد، وامثال نیخه چیرته ولار ح مچم کجارفت، یا خدا میداند که چی شد، وامثال

آن . ولی بازهم نمیتوان دانست که متن اصلی پشتو در لهجهٔ کندهار بوده است .

همچنان بازی با الفاظ ومعمی هارا نمیتوان بهسهولت، وگاهیهرگز، ترجمه کرد .

آسانی و دشواری ترجمه به نوعیت متنهای زبان اصلی نیز ارتباط میگیرد . ترجمهٔ یك پارچهٔ شعررکه گویند امکان پذیر نیست با ترجمهٔ یك نامه عادی وساده و یك متن داستان ویك اعلامیهٔ رسمی و یك متن علمی ، در کدام علم طبیعی ، یا علم اجتماعی ، آسانیها و دشواری های خودرا دارد . در ترجمه های آثار بدیعی استعداد ایجاد گری و آفرینشی مترجم اثر مشهود و مهم میگذارد . مترجم در روال تر جمه از تیمها، تصاویر وسبك نگارش نویسنده اصلی متهیج و مله میكردد ویك اثر بدیعی رابه نحوی ترجمه میكند که گویی خودش آن را آفریده است . اما در ترجمهٔ آئسار علمی ذوق و استعداد بدیعی مترجم کمتر اثر میگذارد .

در نتیجه باید گفت که ایرنبررسی نه چندان دقیق و نه همه جانبه وسیستماتیك مدلل میسازد که تیوری سازی ترجمه، که خود عام وبرهر مفرد یا مشخص قا بل تطبیق عملی باشد ، هنوز پیشکش نشده است ، وباید بیفزایم کهدریافت اصول مسلم و مشخص برای ترجمهٔ متون دری \_ پشتو به یکدیگر نیز، نظربه آنچه گفته شد، وجز آنچه گفته شد،

تاریخ وجود همان بخش وجـود است ، که خودرا در حین اینکــه مستور میکند، به مامیبخشد . (رهایدگر)

## مقولات اساطيري

در کشور ما ، تا همین اکنون ،در بارهٔ آگاهی اساطیری کسار ی صورت نگرفته ، و در شنا خست مقولات آن گا می به جلو گذارده نشده است . اما، تا آنجا که ازگفتگو های جانبی در این یاآن محفل ادبی و سیمینار فرهنگی دریافته ام، دو گونه برداشت وجودداشته است . اسطوره وبینش اساطیر ی باز تاب کنش ((عقل بدوی)) است . ۲سطوره و بینش اساطیری، بازتاب پندار آلودهٔ واقعیت در ذهن آدمی است ، باآمیزهٔ اندلی ازواقعیت وجهان عینی ، در تعریف اول، حقیقت اسطوره وبینش اسطوره یی (رتمام و کمال)) رد میشود ، تعریف دوم، که مبتنی بر تعریف دیگر ازاسطوره است ، وشاید بتسو ۱ ن گونه یی حقیق تدر آن یافت ، نیزاز حد متعارف و روشنفگرانه از حد

(رعقل تجربی) و (رعقل استدلالی) قدمی فراتر نمیگذارد . اینسست پاسخ جامعهٔ فرهنگی مابه چکونه کی شناخت و مقولات اساطیری .

واما، اسطوره چیست ؟ به اساس تحقیقات (رداریوش شایکان )) و (رکلی ترقی) مکثی مینما ییسم ،اسطوره پی افکندن است ، واگر به اعتبار همان نوعی حقیقت در تعریف دوم بپذیریم ، که اسطوره نو عی توجیه وبازگویی جهسان و انسان است به شیوهٔ تخیل و پندار، د رك و استنباط معمول و متعارف روشنفکر انه از «تخیل» را، در تحلیل بینش اساطیری نخواهیم پذیرفت .

رضا درویش در (رقیامت شناسی)) عبری مسیحی، از ((شیپور)) ودر فرهنگ اسلامی از ((سیمبرغ)) و ((آدم)) و ((حوا)) به عنوان اسطوره یاد میکند ، بپذیریم که اینها جنزعمفاهیم اساطیسری ، اما در بینش اساطیری وحقیقت این بینش هرگزنمیتوان ((شیپور)) ، ((سیمرغ)) و (رخوردن ماهی)) کشت گندم، واستفاده از آهنی راکه جبرییل آورد، (راز طرف آدم وحوا)) به ترتیب نمودگار های حوزه زنده گی عبری مسیحی، تقدیر گرایی ، ومرحله شکار ، کشتکاری و کشاورزی تکمل یافته پذیرفت (۱) چنین بر گردانی از مفاهیم اساطیری به رویت حوزه های گذرای محیط زنده گی ، ساده کردن مفاهیم اساطیری و در واقع معلی و جعل بینش و آگاهی اساطیری است. در بینش اساطیری رابطهٔ علی و معلولی وجود ندارد ، واگر هست به شیوهٔ مقولات در عقل استدلالی نیست . دگرگونی ها و حوادث به نحو سحر آمیزی به وجود می آیند. و در همهٔ این تغییرات بینش حضوری عجیبی مستتر است .

(ردر بینش اساطیری بین افکار،اشیا وتصاویر نوعی (رهمدمی سحر آمین) هست که باعیت میشود ،جهان اساطیری مانند دویایی عظیم جلوه کندکه درآن هرچیز ممکناستاز هرچیز دیگر پدید آید و جهان مانند حبابی خیال انگیز در طرفة العینی ظاهر شود ودر لحظهٔ بعید چون رویایی پوچ باطل گردد. ازاینروجهان اسا طیری شباهت عجیبی بانیروی مخیلهٔ خلاق شاعیران وهنرمندان دارد ، یابهتر است بگوییم که تخیل آفرینندهٔ شیاعیران وهنرمندان در اصل نقش اساطیری

دارد ، زیرا یکی از خصایص ممیزهٔ (رمیت) نیروی (رصورت بخشی )) و (رفرا افکنی) است، که به انضمام قوهٔ سحار کلام و آیین (Culterite) اساس بینش اساطیری را تشکیل میدهد ،) (۲)

سنش اساطیری به نحوی ازانحاجهانبینی همهٔ ما ست ، در برخی این بینش تا اعماق به بار نشسته یا میتواند به بار بنشیند ودربرخی، یه (رضمیر ناخود آگاه) رانده شده یارانده میشود . هر قوم و هر ملت دارای بینش اساطیری ویژه ییاست که طی هزار ها سال به شکه (صور نوعی) در اوبه میراث ماندهاست . واین میراث همیشه میتواند به صورت خاطرهٔ ازلی حفظ گردد وملتی وقومی را هم با گذشته و هم با آینده و صل کنیسه ، آرزوی (رجاویدانه کی )، آن نقطه مرکزی است که تمام بشریت را وصللمیکند ، اما چگونه کی رسیدن بهاین (نقطه ، مركن) ميتواند مستقلل شكل بكيرد ، اين جاويدانه كي تابع هیج نظام ومقرراتی ، که ما بتوانیمدرآن مداخله کنیم ، نیست . د ر این صور ، عناصری که مجمو عساراه رسیدن به ((جاویدانه گی)) د ۱ فراهم میکند، همان چیزی است که امروز وشنامینامه، و ((شخصیت قوم وملتی، نام دارد . از خود بیگانه گی،ورهایی (راز صور نوعی)) به معنا ی فرار ، گریز ویشت با زدن به همین سند و شناسنامه است . استفا ده از مقولات اساطیری در شعر وادب،وهنر در مجموع، وبه ویژهچگونهگی استفاده و کار برد این مفاهیم، خودراهی است برای رسیدن به ضمیر ينهان وناخود آگاه افراد واشخاصجامعه .

یونک ، با مطالعهٔ در این خطو طوعناصر است که به روانشنا سسی اعماق راه بر میکشاید . هیچمکتب،آبین وسیستم نو ساخته یی نمیتواند این خاطره ازلی وروح وسر شست اساطیری ، شناسنامه و سند قومی وملی را در افراد جامعه معین درهم بگوید . تمام ادوار تاریخ تمسه نشری این حقیقت را صحه کدارده است . آنانیکه تقلا میکنند خاطره ازلی و بینش اساطیری را به طریق کتمان ، نفی و انکارمفاهیم اساطیری در شعر وهنر وهر چیز دیگر درهم بکوبند ، نیزه در هوا میزنند ، و جهل و عقب مانده کی خود را د رامر دریافت بینش اساطیسری و

ما تاثیر فنا ناپذیر بر جای میگذارد. وقتی واقعیات و حوادث تاریخی ، در خط (رصور نوعی)) موجو دبیایند ، شخصیت اسطوره یی پیدا میکنند وتاثیر آنها بالای ما، تـا تـیـراسطوره یی میشبود . تازه تـاثیـر عظیم و جاویدانهٔ این حوادث از آنجهت نیست که چونان واقعیتی در زمان معینی اتفاق افتـاده انـد، وتاریخ مشخص و معینی دارند ، از آن جهت تاثیر فنا ناپذیر دارند ،که این واقعیات تاریخی شخصیت اسطوره یی یافته اند. اینجا اسطوره یی بودن مقدم برتاریخی بودن است . یعنی اسطوره ۱ ست که زنده گیمعنوی آیندهٔ مارا بنیاد میبخشد ، نه تاریخ، چرا یونان گهواره اسطورههای بزرک، گهواره تمدن ومعرفت بشری نتوانست و نخواست تاریخ تدوین کند ؟ آنجا تاریخ به جـوی نمیارزید . ویونان یعنی ، فلسفهواخلاق ، نه تاریخ ، یعنی معنویت، حادثة كربلا، شمهادت حضرت امامحسين ويارانش ديكر تاريخ نيست اسطوره است . با آنکــه حادثـه (رمشخص وتاریخی)) است. جغرافیا، واسم ورسم مبارزان کربلا نیسسزروشن، (رکربلا)) اگر تاریخ میماند، اهمیتی در ((بن بخشی)) شخصیت معاصر شیعه نمیتوانست ایفا کند. اینجاست که بر میگردم به تعریف دوم ومیگوییم ((حقیقت این)) باز تاب غبار آلودهٔ پندار آمیزی محصو ل کنش عقل بدوی و حماقت انسان غارنشین ، معنی غیراز معنیمتعارفروشنفکرانه دارد . اینجاست ک میتوان گفت : کربلا، حسین، زمینوآسمان وزمانش ، زمان، مکـــان وفضا \_ جغرافیای اساطیری و آدمان اساطیری هستند . و کربلا، رکن دیگری است از خاطره ازالسی شیعه ونه به خاطر آنکه تاریخ است وواقعیت ، بل به خاطر آنکه اسطوره است ، ورربندار غبسار آلوده) !! مگر واقعیت در انتزاعی ترینمعنی،همان چیزی نیست که نمیتوانسی نابودش کنی ، چراکه از اراده ومیل تو مستقل است ؟ پس اسطوره ، واقعیت است . به زبان دیگر هرچهاسطوره یی تر، واقعی تر . مثلا وقتی ، در شعر ازپرومته واسماعیل یاد میشود ، به معنسسی

مراجعه به گذشته نیست . اصلاکدام گذشته و کدام آینده . شاید

اسطوره بهنمایش میگذارند. تنهاحوادث اساطیری نیست که بالای

روزگار پرومته تازه بعداز روزگارمااتفاق بیفته . اصلا فاصلهٔ درمیان نیست . من هیچ چیزی را واقعی تر از اسطوره ، و هیچ عهسری را واقعی تر از عصر اسطوره، و هیچقهرمانی را آشنا تسر از رستم نمیشناسم . رستم در وجود مردم این سر زمین زنده است . مهر ها مهر او و خشم ما خشم او سبت، همینجاست که واقعیت اگر نتواند تاثیر اسطوره یی داشته باشد ،واقعیت نیست . برای مسن رستم اسطوره یی واقعی تر از بابك وابو مسلم تاریخی است .

وجدان اسطوره یی تنها درمازنده نیست ، فریاد درد آلود انسان دور مانده از (راصل) در همه جا د رسراسر جهان موجود ، با بارقههای بیش یاکم ، طنین انداز است : (ردر فرهنگ غرب میتوان کو شش پارسایانهٔ شا عران بیزر گد((رومانتیك)) المانی داکه بسر ای بازیابی خاطره ازلی مستتسر دراساطیر ، بازگشت به دنیای درون میکنند ، در قبال نهضت روشنگری auklaang قرن مجدهم، ایستاده گی میکنند ، به عنوان مثال آورد . غم غربتی که شاعری چو ن (Wackenroder)

نسبت به ارزشهای فراموش شد فقرون وسطایی احساس میکند، نسبت به ارزشهای فراموش شد فقرون وسطایی احساس میکند به چشمه کشش عجیبی که (رهولدرلیدن) Holderlin به چشمه اساطیر یونان دارد وبالاخصرویای سحر آمیز و جادویی «نسوالیس» نز کترین نه تنها حکایتی است از همین درددرون، بلکه «نسوالیس» بزرگترین شاعر رومانتیك المان میباشد وبیهوده نیست که اورا (رموتزارت)) شعر وشاعری میدانند . نوالیس عالم غیب راکه شعر تخیل اصیل آن است از دنیای محسوسات واقعی تر میانگارد ... زیرابرای (رنوالیس) معنویت و کمال شعر به منزلهٔ دینی است که فعلیت یافته است (۲) ۰) الفاظ و حرفهایی که به طریق تصادف و (رزبان تصادف) بیرون آمده باشد در بینش اساطیری سرشت بینش منجسم است . هیچ چیزی به صورت تصادفی ، در آن به وجود نیامده و به وجود نمی آید ، بینش اساطیری هیچ اصل وامری را به صسورت تصادفی نمیپذیرد و یا رد نمیکند ،

قهرمانان اساطیری به تنهایی معنی ندارند . این قهرمانان در بست ر بینش اساطیری قابل درك اند.

این قهرمانان مراسم زنده گی ،چی گونه زیستن وچی گونه مسردن مارااپی میافکنند . اسط وره باگذشته قطع راابطه نمیکند، امامبارزه جو و پیشرو است ، گذشته و آینده در بینش اساطیری غیر ازآن گذشته و آینده یی است که در چار چوب عقل استدلالی شناخته ایم ، هانری برگسیون ، آنگاه که پارادو کسهای زنون راا میشگافد عمیقاً به همین زمان اساطیری نظر دارد . (٤)

به راستی ارمان دیرینه یی که در نهاد و سرشت بنی آدم نهفته است ، با مقولات عقل استدلالی ،قابل تجزیه و تحلیل است ؟ مطالعات یونک و کرنیی (( در مکتباعماق)) نشان داده است ، ك. نی، انسان عمیقتر وارمانی تر ازآناست که اوراا تمام و کمال بشناسیم و یا برایش ارمان تعیین کنیم . مگر این همه تمدن های که آمده اند و نا بود شده اند ، بیانگر همین حقیقت نیستند ؟ سر فصل مبارزه در کار تمام این تمدن ها آرمان بوده است، و تحقق ارمان، فلسفه ارمان زمینه را برای انتقاد به وسیلهٔ ارمان پیوسته گسترانیده ، وراه تغییر در تمدن ها را بر گشریت همه انسان معلمین بزرگ بشریت همه انسان های ارمان گرا بوده اند . (رارمان) خون سرشت اسطوره یی دارد . ارمان یعنی رسیدن به چیزی که هنوز دردسترس نیست ـ از ایس روی لایتناهی است .

مفهوم ((وطن)) دارای باراساطیری بزرگی است . وطن تنها حدود و جغرافیا نیست . اگر این مفهر و مدرحد حدود و جغرافیا باقی بماند ، هیچکسی خودرا برای آن قربانی نمیکند ، این خاك یا آن خاك، مساله نیست . اما موضوع به اینساده گی نیست ، دریافت ما ازاین آب وخاك و جغرافیایی به نام وطن، دریافیت اساطیری میشود . و به صدو بت ایمان تسخیر نا پذیری جلوه میکند.

#### اسطوره چیست ؟

اسطوره یعنی ارمانی که شهدوق رسیدن به آن چون آتشی در دل ما زبانه میکشد . وقتی از فرهنگ متعالی شرقی صحبت میکنیم ، د ر واقع كامي در راه پررويا وشخصيتساز اساطير گذارده ايم . ما بدون اسناطبری مشرق زمین، وطرح ارمانی که در سرایای فرهنگ این سرزمین وجود دارد . که خود در واقع طرح انسانی متعالی شدن است، موجودات با خود بیگانه خواهیم بود . وقتی تسوین بی در کتاب معروف (رتمدن در بوتهٔ آزمایش)، ازبی فرهنگی وفساد وحشتناك جامعهٔ امریكامینالد، ناخود آگاه دل در هوای فر هنگ اساطیری غرب نگذارده است ؟ غم غربتواكنرود،ودرددرون نواليس ،ازچه منشايي آب ميخورد ؟ اين غم غربت غم دست نیافتن به رقص خانه، آسما نخراش ، موتر آخرین سیستم وچی وچی ها نیست ، غم بیکانه گیغرب با فرهنگ معنوی واسا طیری آنست. واکنرودر، چرا(ردیوانهوار))میخواهد ، از اکنون نه به آینده که به قرون وسطی ، به اعماق تاریخ برگردد ؟ روشن است ، او وقتی خدمت فلسفه را در آستان حکمت الهی ندیده میگیرد ، به اعتباراینکه، در خدمت کشتار میلیون ها انسان بی گناه در عصر تسخیر فضا و (دمو کراسی مالی) و نان و لباس وعصر هومانیزم نیست ، او دنیای موجود رابی شباهت به آن جهنمی نمیداند که، دانته گفت: امید های نمافكنده است . فلسفه از الكوهايي كه ايديولوژي كويابه نماينده كي اش ارایه میدهد بیزار نیست . و ایـنعلمی که بر جایگاه فلسفه تکیـــه برزده ومدعى است بى پروا وابدون اندك زحمتى از آستانه بيرون كرده است ، برای نوالیس پذیرفتنیایاست ؟ برای نوالیس چه دادهاست، نوالیس که همه اش شکم وزیرشکم نیست .

اسطوره چیست ؟ نیروی هستی سازو بن افکن است . اسطوره برای مامعنی میبخشد. مارا از جها نبربریت وبدویت، نجات میدهند . اسطوره ما را متعالی میسازد .

(رمیت)) (Mythe) یا به قبول یو نانیان (رمو توس)) (Muthos) یعنی کلام و کلام به معنی اساطیری با (رلوگوس)) (Logos) ارتباط دارد و ارتباط این دو که مبحثی مهم در تفکر است بعداً روشن خواهد شد . ولی (رمیت)) به اعتبار دیگریعنی افسانه (رقصه، تاریخ مقدس)) در رمیت)) تاریخ مقدس است که حکایت ازراه آفرینش میکندومنشای

(رمیت) تاریخ مقدس است که حکایت ازراه افرینش میکندومنشای ازلی هر آیین، هر پندار، هر کرداری است که در زمان آغاز اساطیسری یکبار برای همیشه به وقوع پیوسته واز آن پس به صورت (رنمونه )) در آمده است . یعنی نمونه یی که خط مشی انسان ها ومراسم آیینی وعبادی آنها را تنظیم میکند و به آنها اعتبار میبخشد . ولی از آنجا که (رمیت) مربوط به وقایع ازلی یی است که در زمان بی زمان آفرینش رخداده است هر (رمیتی)) به یا اعتبار (رکوسموگونیك))

Cosmogonigue است یا جهان بنیاداست ، یعنی (رمیت)) پی میافگندوبن میبخشد . یا به قول رسالهٔ کهنه نههاوی (ربن دهشن) است . ازآنجا که این (ربن بخشی) خود صو رت بخشی و به قول حافظ ((طرح اندازی)) نیز است ، هر میتی در عین حا لفرا افکنی صور نوعی یا ((ارکیتپی)) است ، از آنجاکه (رمیت) واقعیتی ایست زنده که به خط مشی انسانها ومراسم آیینی شان اعتبار میدهد ، هر (رمیتی)) مستلرم ((آییسن)) در است . زیراانسان با توسل به آییسن ، به

خویشتن از نو بنیاد میبخشد ونقش اساطیری میگیرد . وهدف آیین در نتیجهٔ باز سازی انسان و بازگرداندن او به منشای تجلیات ازلی است) (۲)

#### اسطوره چیست ؟

برای درك عميقتر بايد به مفاهيم ومقولات آن دسترسی پيدا كرد .

١\_ لوگوس .

۲ - ارکهه .

٣\_ ماندالا .

٤\_ يانترا .

ه\_ ميستريوم ترميندوم .

٦\_ داس نومينوزه ٠

۷\_ بن بی بن هسته و وصل چهمعنایی در جهانبینی اسا طیسر ی دارند .

### لومحوس:

مشکل میتوان لوگوس را بدونارتباط با کلام و (رتاریخ مقدس)) می خود مفهوم عظیمی در جهانبینی اساطیری است ، دقیقا شکا فت و دریافت . نیز معادل دقیق فارسی ، که بتواند مجموع بار معنایی آن را در بر بگیرد وهمان معنی رابرساند که در بینش اساطیری غرب مستتر است، در دست نیست . کلما تیمانند عقل وخرد ونظایر آن درمعنایی که ما فارسی زبانان میفهمیم ،معنای عام وتام آن را نمیر ساند . واگر هم به نحوی برساند ، بسی هیچ شکی ، ناقص است . اگر ب بپذیریم که (رمیت)) بنیانگذار زمانونظام کیهانی باشد ، (۷)، که به نحوی است ، بازلوگوس در پیوندوارتباطش با ((میت)) چی موقعی به خود میگیرد ، به ویژه که ایستنهیوند در بینش اساطیری انکار خود میگیرد ، به ویژه که ایستنهیوند در بینش اساطیری انکار خود میگیرد ، به ویژه که ایستنهیوند در بینش اساطیری انکار خود میگیرد ، به ویژه که ایستنهیوند در بینش اساطیری انکار خود میگیرد ، به ویژه که ایستنهیوند در بینش اساطیری انکار خود میگیرد ، به ویژه که ایست ،

عقل در تفکر عرفانی ما، ناتوانتراز آن است که در معنای متعارف آن میشناسیم . به این ترتیب هم د رتفکر عرفانی و صو فیانه و هم در درك روشنفکرانه ما نمیتواند معادل دقیق برای لوگوس باشد . بنابراین تازمانیکه معادل دقیق فارسی برای آن نداریم بهتر است با همان صورت یونانی خوددر کلیت بینش اساطیری مورد بحث قرار بگیرد . دراین صورت جلوه های اورا بهتر وروشنت رمیتوان درك کرد .

لوگوس ، اما ، بیشتر ینه به بوعی قوه شناسایی که طبیعت رادر جلوه های جادویی وسحر آمیسز واشیا را در نوعی همنوایی مرمسوز باهم ببیند ، ماننده است ، و دراین نوع شناسایی بار عاطفی وهمد می سخر آمیز عجیبی مضمر میباشد ، که دارای رنگ وجلای ازلی اسبت ، مظهر همیشه گی آن (( پراجاتی))است، ((پراجاتی را دراساطیرهند)

اغلب به صورت  $((بیضهٔ زریستی) نشان میدهند که روی آب های تاریك ازلی همچو ن نیلو فر نور انسسی میشکفدی <math>(\Lambda)$ .

از این تعبیر میتوان دریافت که فهم آن در جهانبینی اسا طیری تا کدام اندازه دشوار وبر گرداندن آن به زبان فارسی ، داری چی اشکالاتی است . از ینروی باید لوگوس رادرصورت یونانی آن واما در پیوندهای هندی والمانی اش درك وشناسایی کرد . بیهوده نیست که اسطوره شناسان غرب ، لوگوس را محتوای عرفان شرق وغرب مینامند .

#### اركهه :

در بینش اساطیری سه دوراساسی وعمده برای آفرینش وجود دارد ، به زبان دیگر، هستی در سه دور یامرحله بنیاد ریخته میشود . دو ر اول آفرینش معنوی ست. در این دور صور معنوی در تاریکخانهٔ عدم که خود واقعیتی است در بینش اساطیری ، پی ر یخته میشت و د . دردور دوم واقعیت معنوی به صورت واقعیت ناسوت د ر مییاید، یعنی خودرا به صورت ناسبوت تحقق ميبخشد ، تقريباً به همان گونه ک در فلسفه هگل داریم، دردورسوم لاهوت وناسوت با هم در می آمیزند . این در آمیزی مایه ها وعناصر فساد را در خود مییرو رد. این مایه ها انکشا فمییابند وباعث نابودی یك عصر اساطیری میشوند، که ایام آن با ایام تقویمی و عقلی ماهمسنگ نیست . سقوط این یك عصر اساطیری مقدمهٔ عصر دیگرست وما، حسالا در دوره سسو م عصر فساد ، که باید فرو بپاشد ، زنده کی میکنیم . روز گار این عصر دربینش اساطیری به سر آمدهاست معنویت متلاشی گردیده وواقعیت ناسوتی بر زمین وزمان چیرهاست.فقر معنوی و فساد وحشتناك د ر سراسر تمدن موجود به وضوحقابل درك است . ايدهٔ ((انسان كـــرگ انسان،، تحقق یافته است . حالیا، عصر جدید باید واقعیت خودرا پی افكند. وبه رانسان كرك انسان... بايد پايان بدهد .

وقت آنست که از «ارکهه» های وجود مایه بگیریم . ((ارکهه)) ها (صور نوعی و تجلیات وجان مایسه های دور اول عصر اساطیری) برای

ماکمك میکنند ، تابه عصر آفرینش معنوی دست بیابیم . به طریسق ارکهه ها کاملا میسر است و میتوان به مبدای ازلی و صل شد . ارکهه ها رابطهٔ ما را با صورت اولسی ، حفظ کرده اند ، شاهر ک ها و آنتن های ارتباطی ما با صورت ازلسی ما اند .

ارکهه ها در وجود هر یك ماآدمیزاد ه ها پنهان اند ، خوه مستور و خواه آشکار . بخشوجود هارا میسازند . هایدگرو (روالتراتو)) این ارکهی ها را خوب نمایانده اند. با دریافت آنها میتوانیم شخصیت حقیقی خود را مجدداً بنیاد بریزیم و عصر و اقعیت معنوی را در خودآغاز نماییم و بعدا آن را درمقیاس جامعه انسا نی تحقق بخشیم .

#### ماندالا:

به گمان من فهم (رماندالا)، ۱ زمیان دشواریهای زیادی میگذرد . این دشواری ناشی از ساخــــتموضوع مورد بحث است .

ماندالا مفهوم پیچیده یسی درسلسلهٔ مفاهیم بینش اسا طیر ی است . یونک این مفهوم را به (راتم هسته یی) ماننده میداند ، که در بارهٔ صاخت درونی وآخر آنچیزی نمیدانیم .

(رماندالا (Mandala) به سانسکریت یعنی دایره ومنظور (ماندالا (ماندالا )) به سانسکریت یعنی دایره ومنظور (ردایرهٔ سحر آمین) است ... ازالی ترین طرحی که (رصورت نوعـی )) یا ارکتیپ (Archetype) میافگند (رماندالا)) است . نحوهٔ پیـــدایش خود ماندالا مربوط به راز هستـــیوتجلی غیبی است .

ماندالا یا (ردایرهٔ سحر آمیز )، مظهر صورت ازلی (urbild) وارکتیپ اولی است. ارکتیپ به خودی خود محتوایی ندارد . و آنگاه محتوا پیدا میکند که جزئی از آگ هیما شده باشد .

آبه قول یونگ میتوان سا خست ارکتیپ رابه سیستم محسو و ی کریستال تشبیه کرد . سیستمی که در واقع پیش سازندهٔ صور تبلود کریستال هسا در مسایهٔ مسادراست ...)، (۹)

درك این مفهوم از لابه لای اینسطور هنوز دشوار مینماید . نوعی مقایسه آن با سیر و حرك بست (رایدهٔ مطلق) در فلسفه هگلشاید

درك (رماندالا) را تا حدى آسان بسازد . فرود وفراز حركت ماندالا با حركت پدیدار ها در مثنوی مولانا نیز نوعی شباهت دارد . اما شكی نیست كه «اركتیپ»مولاناو «ماندالا»ی آن،معنایی كاملا دور ازمعنی (راركتیپ)) در بینش هندی والمانی اسطوره دارد . مهم آنكه پیگیری دقیق وزنجیر وار، كه در سیستم سنجیده و كاملا منسجم میتواند شدنی باشد ، در مثنوی مولانا كمتر به چشم میخورد ، ازاینروی با سیستم قلسفی هكل بیشتر مقایسه شدنی است . تا عناصر پاره یی در مثنوی مولانا . (۱۰)

کریستال هادر مایه مادربه گفته شایگان فاقد شکل اند . با ترکیب (رایون) ها و (رمولکول) ها ظاهر میشود و شکل مییابند . ارکتیپ به صورت ماندالا ویا تصاویر چهارگانه خود را جلوه گر میکند . ماندالااین ارکتیپ را درك شدندی میسازد . ماندالا به اقسام و اشکال گوناگون متبلور میشود .

در فلسفه هگل (رایده مطلق )) بهخاطر خود آگاهی در طبیعت، جامعه وانواع آگاهی سیر مینماید و د رروحانی ترین آنها مانند شعر ، موسیقی، فلسفه ومذهب دوباره بهخود باز میگردد . واز خود آگاهی میشود . برخلاف آنچه معمول شدهاست ، ایدهٔ مطلق هنوز آگاهی نیشت ، اصل معنوی یابه زباندیگرواقعیت معنوی است ، یا هیمان (رکرستال)) است در مایهٔ میادر ارکتیپ نیسز ااز چنیس واقعیتی برخوردار است . فی حدذات آگاهی نیست واقعیت معنوی است . وی است . فی حددات آگاهی نیست واقعیت معنوی بر خور دار است .

باری پیجویی ارکتیپ به طریق گل اساطیری هند ، چرخ هشت پره، (رستارهٔ که هشت اشعهٔ فروزان از آن ساطع میگردد )) و فصول وایام به سادگی حرکت از آگاهی به سنوی ایده مطلق در سیستم ها به فلسقی هکل و فرشته شناسی ابن سینا نیست . در این سیستم ها به روابط علی و معلولی پیوسته، که درکار آن بررسی ها و داوری هاو

پژوهشهای عقلی ویابه زبان دیگرنیروی عقل تسلط کامل دارد ، سرو کار داریم ، در حالیک در بینش اساطیری مسأله کاملا دگرگونه است به مدد عقل و شیوهٔ استسلال ومقولات عقل استه لالی نمیتوان چیزی از آن فهمید ، بلکه حال ومراقب معنوی نیاز است . وهمین مساله است که درك مفاهیم بینش اسا طیری را دشوار ساخته است ، مفاهیمی که به نحوی از انحا برفلسفه هگل تاثیر داشته اند .

به رویهمرفته بحث در بارهٔ (رماندالا)) نیا زمند پژوهشهای گسترده است ، وبی کمان نیازمندتحقیق وسیع در سرا پای بینش اساطیری بویژه اساطیر هندوآلمان.

#### يانترا:

در بحث ماندالا، یابه زبان دیگر، وقتیکه در مورد ماندالا حرف زدیم، درواقع به نحوی از انحل نیمه تصویری از (ریانترا)) ارایه کرده ایم، ماندالا ، تجلیات گوناگون دارد. یکی از اشکال تجلی آن یانترااست. در بحث گذشته گفتیم که ماندالا به شکل (ردایره سحر آمین) نشان داده شده است ، واین طرحی است که (رارکتیپ)) پی افگنده است ، ویانترا بازتابی از همین دایسرهٔ سحر آمیز است . واز آنرو که به طریق دایرهٔ سحر آمیز با (رارکتیپ)) رابطه پیدا میکند ، بالطبع به جلو هٔ از صورت ازلی مبدل میگردد . به بیان دیگر صورتی از صورت ازلی مبدل میگردد . به بیان دیگر صورتی از صورت ازلی میشود .

پیدایش و تجلیات این دایسسرهٔ سحر آمیز \_ که گفتیم یانتسرا از تجلیات آن میباشد \_ جزئی از اسرار است. هریك از این تجلیات در (رما)) به آگاهی مبدل میشود . ما هم آگاهمیشویم و متقابلا یکدیگر را معنی ومحتوا میبخشیم ..

یانترا در بینش اساطیری هندررآلت تمرکز معنوی ومراقبهٔ فکری است . با تمرکز وتوجه پیگیر بسهمرکز این تصاویر انسان به تدریج به مرکز وجود خودش رخنه یسی پیدا میکند و هرگاه ذهن متوجه نقطهٔ واحد را سانسکریت (Ekagrata)

شد امواج ذهن خاموش میشبوند وجریان تفکر یکپارچه ، ممتد وثابت میگردد و بعد مراقبه واقعی ومتعاقبآن حالت و صل رسانسکریت (Samadhi)

((خود)) Atman واقعی او ، و ((بن بی بن هسته)) و جودش هست راه مییابد و با ((برهمن)) که مبدای عالم هستی است، یکی میگردد، (۱۲) میستر یوم تر مندوم:

پروفیسور اتوا این مفهوم را با((راز هراس انگیز)) تعبیر میکند . این هراس انگیز بودن ناشی ازقهروصولت خداوندی است . در قرآن، صفات و تجلیاتی برای خداونــدشناخته ایم . یکی از راهها وشیوه های وصل به پروردگار ، واحساسعبودیت در برابر آن ، شنا خت صفات و تجلیات ارادهٔ خداو نـــدیاست . همچنان در قرآن به قصصی برمیخوریم که گاهی حیرت وغربتدست میدهد (۱۳) اگر مادر ایس قصص و حکایات شك كنیم ، بـــهمعنی آن است كه در بارهٔ قرآنشك کرده ایم . در حالیکه در قرآن آمده است : ذلك الکتب لاریبه فیه. (۱٤) در راز ((هــراس انگیز)) بینش اساطیری نمیتوان و نمیباید شــك کرد . ونیز نمیباید احساس حیرتوغربت ناشی از اتفاقات خورد و بزرگ ، مارابه شك بكشانــــد .همچنان در اشكال و شيوه هــاى . تجلی آن . اگر شك روا داشتی ،مورد غضب و قهر ((نومن)) قسراار میگیری . چنانکه در قصه موسی ،که آن دوست خداوند را مسو ر د خشونت قرار داده بود ، از طریق مثنوی به خشم الهی آگاه شده ایم ۱۵۰۰ باری میستر یو م ترمندوم ،چنانکه گفتیم به معنی راز هدراس انگیز است تجلی صولت و قهــردات اولی است ، که خود بهصورت اساسىي به چارگونه بازتاب يافتـــهاست .

الف : حيرت وغربت .

ب: نیرومندی و تؤانایی .

ُج: غضب وقهر.

د : (رمطلقا دیگر)) یا (رحیر ت پس زنندم) (۱٦) .

#### داس نومینوزه :

متفکری که در بارهٔ این مقول بحث گسترده نموده و بنیاد ها ی آنرا بر رسی کرده ، شلایر ما خرمتفکر بزرگ المانی است. اتوبعداً به کمك اندیشه های شلایر ماخر به بحث و ببرسی این مقوله پرداخت والحق که نکات بر جسته و جدیدی را کشف کرد .

داس نومینوزه بهبیان پروفیسوراتو (( پدیدارنومنی )) سست . در فارسی ، آن را به معنی موجسودماورای طبیعی، نیروی فعالهٔ خداوند وارادهٔ الهی تعبیر کرده اند. (۱۷) نمونه های این نوع پنداشت را در منطقالطبر، (۱۸) حیبنیقضان(۱۹)،رسالة الغفران (۲۰) وبسیاری آثارسهر وردی میتوان دریافت . انعکاس آئیه انسان به صبورت معنو یت وروح ازلی است، که در انسان دمیده شدهوفنا ناپذیر است . این روح و این معنویت در عرفان شرق و غرب جزعلاینفك وجود انسان است . هرکس ازین داس نومینوزه عنصر و مایه یی در خود دارد . مدارج آن وابسته به این است که از طریق ارکهه هساچی قدر به آن مبدای فیض نزدیك شده (یم . این درك ، بی شبا هت به مایه های اولی مثل افلاتون که در (رما) نهاده شده ، نیست. (۲۱)

#### بن بی بن هسته:

بن بی بن هستهٔ مرکز واقعی وجود است . (۲۲) یکی از راه های . رسیدن به برهمن ویکجی شدن بابرهمن ازمیان همین بن بی بنه بنهسته میگذرد . این مقوله در هنر قلدیم چین به صورت رَزخلا) نشان داده شده است . در برخی از کمپوزهای (رموتزارت))، آهنگساز شهیسر ، میتوان حال وهوای این مقوله دادریافت . در یونانی با (رالئنوم)) نمایانده میشود در عرفان نظری اسلام نیز میتوان این مفهروم را سراغ گرفت .

حکایت ((نی)) در دفتر اولمثنوی مولوی لبریز ازین حال وهوا است عارف هندی وعارف غربی در حالتهای سکوت ومراقبهٔ معنوی تجلیات این بنبی بن هسته را بوضوح دركمیكنند . تبارز آن بشكل اركهه و صور نوعی است بسیاری ازراكهای موسیقی هند، نوع حالت این بن بی بن

هسته است . موسیقی کلاسیك هندازین مقوله تائیر زیاد پذیرفته . موت ها منظم و منسجم بیرون میآید، این اصوات حالتهای معینی را بیان میکنند ما از طریق ایریناصوات به خلای جهانی وبنایی بن هسته راه مییابیم ، یافتن مصافیهای آن در طبیعت وجهان فزیك ناممکن است . برای همین است که این موسیقی را موسیقی مذهبی مینامند . در عرفان اسلامی ایرناحالت بصورت عبور بسوی را روفنافی الله)، نشانداده شده است .

## منابع ويادداشتها:

این درویش ، کامیی د راساطیر، ص ۳۷-۳ ، انتشارات بایك .

(۲) داریوش شایکان ، بینش اساطیری ، الفنا اشمارهٔ ۱،۵ انتشارات امیر کبیر .

٣) ممانجا .

دیم بر تراندراسل ، تاریخ فلسیفهٔ غرب، کتاب چارم، ص ص ۵۲۵ – ۶۲۵ ، ترجمهٔ نجف دریابندری

(٥) دانته آلیکیری ، کمدی الهی،

رح، الفباء همان شماره.

رم، ممانجا،

ر<sub>ا)</sub> همانجا .

روم ممانجا .

(١٠) فالسفه هيكل، جلد اول ، ص ٢٠٥،٢٠٤، ترجمه حميدعنايت.

۱۱٫ ممانجا

(۱۲) الفيا ، حمان شماره .

(۱۳) قرآن، سورهٔ يوسف، آيهٔ ۱: اذقال يوسف لاابيه يا آبت انسى ايتاح به عشر كواكباً و الشمس والقمر رايتهم لي ساجدين .

(١٤) قرآن ، سوره بقره ، آية ٢٠.

(۱۵) مولانا ، مثنوی، دفتر اول،ص ۱۰٦، قبصهٔ موسی، وهمچنا ن قصه پیرچنکی در همین دفتـــر ،ص ٤٤،

(١٦) الغبا ، همان شماره .

۱۷٫ ممانجا .

(۱۸) عطار، منطق الطیر،ص٤٧\_.٠٧، به تصحیح ومقدمه وتعلیقات و حواشـی داکتر جواد مشکور، چا پسوم .

(۱۹) ابن سینا، حی بن یقضان، نشنر کردهٔ اکادمی علوم افغانستان، با مقدمه وشرح لغات ازمایل هروی.

(۲۰) عقاید فلسفی ، ابوالعالای معری ، ترجمه خدیوجم .

(۲۱) سمهر وردی، عقل سرخ، به کوشش همت محسن صبا .

(۲۲) محمدعلی فروغی، سیــرحکمت دراروپا، ص ۱۸ ۰

### دكتور عبدالرشيد صمدى:

## انــورىوغزلهاىاو (٦)

## ساختمان غزليات انوري

مقدمه ، گره بندی واقعه، انکشاف واقعه ، نقطه اوج و گره کشایی واقعه ، عناصر اساسی سوژه اثر بدیعی راتشکیل و مرحله های گوناگون طرزو جریان واقعه را نشان میدهند .

در عین زمان در ساختمان اثربدیعی دو خصوصیت ویا شکل افاده بنظر میرسه:

یکم: با سوژه ودوم بی سوژه .ساختمان شعری میتواند هم سوژه داروهم بی سوژه باشد . سبوژه اساسا ویژهٔ اثر های حماسیی (مجوعهٔ دا ستا نیهای حیما سی نمایشی است . اثر های غنایسی اساسا بدون سوژه ساخته میشوند، اما در شعر غنایی اگر مجموع واقعه ها وحادثه ها تصویر نیابند بازهم ساختمان معین دیده میشود . اگر این نظریه راابه غزلیات انوری تطبیق بکنیم می بینیم که ساختمای غزلهای شاعر به دو طریق سا خته شده است . در حالت اول درقسمتی از غزلهای انوری سوژه معین دیده میشود وحدوث واقعه در اطراف چیز مشخص میچرخد . غزل زیر رامیگیریم:

مست از درم درآمهد دوش آنمه تمام ،

در برگرفته چنگ و بکف بر نهاده جام .

بر روز روشن از شب تيـــره فكنده بند،

و زمشكسوده بر كل سورى نهاده دام .

آهنگ پست کرده به صوت حزین خــویش ،

شكر همني فشانده زياقوت لعل فام .

عفتی که لعل نا ب و عقیق الاختهاست

در جام اوزعكس رخ او شـــراب خام .

بنشست در کنار من و بادهنوش کرد،

آن ماه سروقامت و آن سرو کشخسرام .

گفت : ای کسیکه درهمه عمرازجفای چرخ ،

با من شبی بروز نیاورده ای بکسام .

اينك من وتو ومسى ولعسل وسرود ورود،

بىزحمت رسول و فرستادن و پيام .

در گوشه یی که کس نبد آگهز حال ما ،

زان عشرت بغایت و ز آن مستی تمام .

نه مطرب و نه ساقی و نهیار ونه حریف

او بود وانوری ومسی لعل والسلام .

در غزل بالانه تنها ساختمان ،بلکه سیستم سوژه هم تااندازه یی نگاه داشته شده است و عامللاساسی تصویر معشوقه گردیده ودر اطراف آن عملیات دیگر از قبیلطرز آمدن محبوبه، باده نوشیدن آن ها وامثال اینها تصویر یافتهاند.

در مورد دوم درقسمتی ازغزلهای انوری نقش عمده راعملیات وحرکت، حسیات وهیجان قهرمان نقش ایفامیکند و در آن حوادث زنده کی نی، بلکه فکر وحسیات شاعر که ازحوادث زنده کی حاصل شده است تصویر می یابد . چنانکه :

یك زمان از غم نیاسایم همسی ، میكنم تدبیر گوناگسون ولیسك ، چند باشم در وفسای دلبسسران ، جان و دل را در هسوای مهوشان ، می روم در جای و می جویم مراد،

تاکه هستم باده پیمایم همی . بسته تقریر نکشایسم همی . چون ادمی زایشان نیاسایم همی. جز غم و تیمار نفـزایم همی . عاقبـت نومید باز آیم همسی .

با وجود آنکه هر بیت غزل با لامضمون مستقل دارد و تصویر واقعه پی درپی نیامده است ولی آنغزل دارای ساختمان یگانه ایست که درآن عرض وشکایت ، هیجا نواضطراب قهرمان غنایی مشاهده میشود .

نبودن سوژه در غزلهای کلاسیكگاهی چنان تأثراتی می بخشد کهدر بعضی غزلها گویابیت ها خود بهخود مستقل اند وبایکدیگر از جهت معنی ومنطق وابستگی ندارند . اینبی ارتباطی ظاهری از طرف ادبیات شناسان به طرز گوناگون شسر حداده شنده است .

بعضی ادبیات شناسان از قبیلا.س. برا گینسکی ، عبد الغنی میرازیف ل. کیوتکوفسکی ودیگرانچنین عقیده دارند که اکثر وقت در بین بیت های غزل یکانگی مضمونورابطه منطقی وجود ندارد . عبدالغنی میرزایف در اثر بسیارمهمخود ((رودکی و انکشاف غزل د ر قرن های ۱۰وه۱)) تعریف مولف ((هفت قلزم)) قبول محمد خان را در بارهٔ غزل تکمیل کرده و تاکیدمیکندکه ((این چنین هریك بیت غیزل میتواندمعنی مستقل داشته باشد). به فکر ما این افزایش نه فقط به غزل، بلکه به تمام ژانر های غنایی مربوط میشود و یکی از خصو صیت های آن بحساب میرود . ولی چنین خصوصیت ، یعنی مستقل بودن معنی بیت های ژانر های غنایی درهمه دوره های ادبیات ما بنظر نمیرسد . عبدالغنی میرزایف د رجای دیگر همان اثر مینویسد که نمیرسد . عبدالغنی میرزایف د رجای دیگر همان اثر مینویسد که (رخصوصیت به معنی مستقل نمودارگردیدن هریك بیت غزل باشدماآنرا نه فقط از اشعار عاشقانه قرن ۱۲بلکه از غزلهای قرن ۱۲ نیز طلب کرده نمیتوانیم)) .

عقیدهٔ یکم مولف درست استزیرا چنانکه در غزلهای شاعسران عصر های ۱۹۱۰ (رودکی، شهیدبلخی، فرخی) و شاعران قرن ها ی بعدی رسید حسن غزنسوی ،عبدالواسع جیلی، انوری، سنایی و دیگراان) استقلال تام بیت ها ازجهت مضمون دیده نمیشود . میرزایف ویژه کی استقلال هر بیت غزل وادراشعار حافظ می بیند . اومینویسد (راین حالت خود سبب میشودبراینکه علاقهٔ معنوی \_ منطقی بین بیتها ی غزل سست شده تادرجهٔ که اگر ازغزل بعضی بیت ها خارج شونسد استخوان بندی غزل خراب نشده مفهوم آن ویران نمیشودی) .

البته وقتیکه شخص غز لهای حافظ را میخواند به زودی پی می برد که مضمون بیت های آن مستقللاند ، ولی این عقیده چنین معنی ندارد که گویابیت های غزل بین خود هیچ رابطه منطقی و معتوی ندارند .

ا.س. براا گینسکی راجم به غزال یک عقیده بسیاد عجیبی دادد که آنرادد حق غزلهای حافظ هم میتوان بیا نکرد او مینو بست (غزل یک امیل مروارید است که گویا با رشتیهٔ شکل وقافیه ووزن تک بیت ها ی جداگانه یا خود مجموع آن ها بحکم (دردانه های زنده بسته میشوند)، بنابرین در غزلهای حافظ شیرازی اگر یک خط معین سوژه نباشد ولی دربین بیت ها رابطهٔ معنوی و منطقی مشاهده میشود.

چنانکه در بابگذشته ذکر کردیم، در عصر های ۱۰–۱۱ میلادی ژانر غزل از جهت مضمون ویژه گیسی داشت اما از جهت شکل خصوصیت مشخص تداشت . ا ززمان انوری به شمول ایجادیات خوداو غزل از جهت شکل به نمودمعین درآمد ودارای ساخت و ترکیب معین شد . در شکل غزل این عصر مستقل بودن معنای بیت نی، بلکه سوژه داشتن غزل بیشتر اهمیت پیدا کرد .

قریب در اکثر غزلهای شاعران آن دور (رانوری ، سیدحسن غزنوی، عبدالواسع جبلی) چگونکی ترکیبواقعه مدنظر میبود ودر آنها این یاآن موضوع افاده می یافت وازطرف دیگر غزلهایی بودند که بیت ها ی

آنها با احساس عمومی ، با روحیهٔ عمومی ارتباط پیدا میکرد . در اکثر -غزلهای انوری ترکیب واقعه یعنی خط سوژه رعایه شده است . چنانکه نمونهٔ زیررادر نظر میگیریم :

خه \_ خه ، بنام ایرد آن دوی کیست یارب ،

آن سنحر چشم وآن رخ، آن زلفوخال وآنلب،

در وصف حسن آن لب ناهیدچنگ مطـــرب

بر چــرخ حسن آن رخ خرشید بـرج کوکب .

مسرور عیش او را ایسن عیشعادتی غم ،

بیماد هجسراو دا ایسن مرک صورتی تب.

نقشی نگیاشت خطش ازمشك سوده بر كل ،

دامسن فكنسدزلفش بر روز روشسن اذ شب .

دامسی است چین زلفش عقسلاندر و معلق ،

جـــز عيست چشم شوخش سحراندرومركب.

که مشك می فشانسد بسرمه ذکسرد مرکسب

که ماه مینگارددر ره ز نعسل مسرکسب.

در پیش نور رویش گـــردون بــاست حسرت ،

بر بست ر و ی خود را بشکست نیش عقرب.

بسر دار دار بخواهد ، ز لفو رخش بیك ره ،

ترتیب کفسر وایمان آئین کیش و مدهب.

درمن مزید و صلش جانی جـوی نیرزد ،

ای انسوری چهلافسی چندیس ز قلب وقالب .

میتوان گفت که بین تمام بیتهای این غزل ترکیب واقعه و رابطیه معنوی و منطقی نگاه داشته شدهاست .

در قسمت دیگر غزلهای انوری اگر پیوستگی مضمون بیتها ظاهرا وجود نداشته باشد، اما بیتهااجزای یك موضوع كل یك روحیهٔ عمومی میباشد مثال:

ای برادرعشقسوداییخوشست، در بیابان رهـروان عشق را ، غمگنان راهرزمان درکنج عشق، باخیال روی معشوق ای عجب ، عمر ها در رنج چون امروزودی،

دوزخ إندرعاشقىجايىخوشست. زآبچشىمخويشىدىايىخوشست. يادنام دوستصحرائي خوشست. جام زهرآلود حلوایی خوشست. برامید بو د فردا یی خوشست.

در غزل بالا اگر بیتها مضمو نجدارگانه داشته باشد باز هم آنهارا یکانکی موضوع، ترنم عشق رعاشقی پیوند کرده است . از این رواظهار این نظرکه گویا بیتهای مستقل غزل از لجاظ معنی بین خود کدام ارتباطی بیدا نمیکند موافق مطلب نمیباشدبرعکس اگر بین بیتها خط یکانه کی سوژه نباشه امایك رابطه معنوی ومنطقی مشاهده میشود .

تغزل رتشبیب، دارای یك سوژه وموضوع میباشد ، از این سبب در غزل قرنهای ۱۰–۱۱و۱۲ میالادی این تاثیر بنظر میرسد ، اما در حاليكه غزل درآن هنگام نيز بعديث ژانر مستقل بود تاثير قصيده به آهستگی ازآن ناپدید گردید .

غزلیات انوری از جهت شمارهبیت هم موافق تقاضای غزلیات آن دور ایجاد شده اند . در ایجادیات شاعران آن زمان غزلهایی رامیتوان یافت که از ۳-الی ۱۷ بیت دارد .غزلیات انوری از جهت شمارهابیات چنین تصنیف میشوند:

- ۱۔ غز لہا ی چاربیتی۔ ۲۳ عدد .
- ۲\_ غــزلهـای ٥ بیتـــی ۸۳۰ عدد .
- ٣ غـــز لهـای ٦ بيتـی ٦ عدد .
- ٤\_ غـز لهـا ي ٧ بيتي ٥٥ عدد .
  - ه\_ غزلهای ۸بیتی- ۲۳ عدد .
  - ٦\_ غزلهای ۹ بیتی ۳۲ عدد .
  - ۷\_ غزلهای ۱۰ بیتی ۱۳ عدد.
  - ۸\_ غزلهای ۱۱ بیتی ۲ عدد.
  - ۹\_ غزلهای ۱۲ بیتی ۳ عدد.

۱۰ غزالهای ۱۳ بیتی ـ ۱عدد.

۱۱ غزلهای ۱۰ بیتی ۱ عدد.

۱۲ غزلهای ۱۷ بیتی ـ ۱عدد.

دقمهای متذکره نشان مید هندکه در زمان انوری ازده بیت زیاد گفتن غزل معمول نبوده است، زیرافقط ۲ فیصد غزلهای شاعر از ۱۱تا ۱۷ بیت دارد . حد معمولی غزل ازه الی ۹ بیت بوده است چونکه ۸۵ فیصد غزلیات او عبارت ازه الی ۹ بیت است . جالب دقت است که در مقابل زیاد شدن ابیات غزل از ۹ بیت \_ تعداد آن به تدریج کیم میشود .

# وزن غزلهای انوری

در نسخه های خطی و چاپسی دیوان شاعر تدوین کننده گان وزن قصیده های شاعر را معین کرده!ند ولی غزایات اوازاین تصنیف ها بیرون مانده است . بنابرین لا زماست وزنهای غزایات شاعر رامعین سازیم ، زیرا تحلیل وزن غزلیا تانوری برای تدقیق قانونیت انکشاف ژانر غزل اهمیت کلی دارد . انوری جمعا در ۱۲ وزن عروضی غزل گفته است که آنها چنین اند .

| بحرهای اصلی | شماره     |
|-------------|-----------|
| ۱۱۲ غزل     | ١_ هزج    |
| ٦٢ غزل      | ۲۔ رمسل   |
| ٦ غزل       | ٣_ رجز    |
| ٧ غزل.      | ٤_ متقارب |
| بحرهای فرعی | شماره     |
| ٦٣ غزل      | ١ ـ خفيف  |
| ۳۰ غزل      | ۲۔ مضارع  |

| ٢٦ غزل | ۳_ منسرح |
|--------|----------|
| ۱۱ غزل | ٤_ مجتث  |
| ۸ غزل  | ه_ صريح  |
| ٤ غزل  | ٦_ مشاكل |
| ٤ غزل  | ٧_ قريب  |
| ۱ غزل  | ٨_ مقتضب |

از آنجاییکه برای افاده مضمونهای غنایی – عشقی بحرهای هزج وزمل وخفیف موافق تراند، بنابرینشاعر آنها را نسبتا بسیار تر به کار برد ه است . وزن های ثقیل راکه در نظم قرن های ۱۱–۱۲ میلادی خیلی معمول بود ، در اشعارغناییانوری مخصوصا غزلیات او نیسنوان مشاهده کرد وعلاوه بر آنشاعر در غزلهایی که احساسات غمگینانه و مضمون های شکواییرا بیان کرده است وزن های ثقیل را بکار میبرد . شمارهٔ هجاها نیزدر غزلیات انوری گوناگون است و تصنیف آن ها چنین میباشد :

| اره هجا ها تعداد غزل | شماره شم        |
|----------------------|-----------------|
| ٥٥ عدد.              | ۱۔ غزل ۱۰ هجايي |
| عدد ۱۷۰              | ۲_ غزل ۱۱ هجایی |
| ۸ عدد.               | ٣_ غزل ۱۲ هجايي |
| ۸ عدد                | ٤_ غزل ١٣ هجايي |
| ۲۷ عدد               | ٥_ غزل ١٤ هجايي |
| 3-12-T E             | ٦_ غزل ١٥ هجايي |
| ۱۷ عدد.              | ۷ غنل ۱٦ هجابر  |

در وزن های متنوع روزن هاییکه هجاهای دراز وکوتاه آنها بسرابسر است انوری تنهاسه غزل دارد که برای نمونه مطلع یکسی ازآن ها رامی آوریم : نه در وصال تو بختم بكام دل برساند ، نه در فراق تو چر خمز خویشتن برهاند .

بحراين غزل مجتب مشمن مخبون وشكل ارائة آن چنين است .

مفاعلن ، فعلاتن ، مفاعلن، فعلاتن.

وزن اکثرغزل های انوری مطنطنوبا آهنگ است وهنگام خوانسدن آنها روانی وسلاست وساده گسی ولطافت آن به انسان تاثیر عمیقسی می بخشد .

مطلع ومقطع غزلیات شاعراکثراًدلکش وپر معنی است، خواننده و شنونده از آنهابه زودی مقصدشاعررا پیدا کرده میتواند . مطلعغزلهای انوری در حقیقت با درخشش خودبه بیتهای دیگر غزل طراوت و روشنی خاصی می بخشد . برایمثال مطلع های زیرین را از نظر میگذرانیم .

عشق تودل رانكــوپيرايه است ديده راديدار تو سرمايه است.

ازوصل تو آتش جگـــر خيزد وز هجر تـو ناكـة سحر خيزد.

كل رخسار توچون دسته بستند بهار و باغ درماتــم نشستند .

ای مردمان بگوییدآدامجانمن کو راحت فزای هر کس محنت رسان من کو؟ شاعر خلاصه غزلهایش (مقطع) را نیز خوب و گیرا افاده میکنسد و بدینوسیله ذوق بدیعی خواننده رادو چند میسازد . انوری در مقطع معضی غزلهایش تخلص خود راذکرکرده است :

حسن توهمچون سخن انسوری رونق بازار جهانسی ببسر د بدیدم کر چه درد انسوری را تویی مرهم ، توهم مرهم نداری قافیه وردیف :

قافیه وردیف یکی از عنصر های اساسی سخن منظوم در شعر دری میباشد . ردیف وقافیه هر قسدرخوش آهنگ ، بموقع باشد تاثیس

شعر نیز به همان اندازه زیادمیشودوخواننده را ذوق بیشتر می بخشد. بنظر ولادیمیرمایا کوفسکی (( بی قافیه بنای شعر ویران میشود).

در کار برد ردیف وقافیه و نمودهای گوناگون آن قریب تمامشاعران کلاسیك ادبیات در ی توانایی بسه سزائی نشان داده اند . قافیه د ر ادبیات کلاسیك مازیاده از پانزده عنصر بانام های مخصوص داشت .

انوری هم در غزلهای خود درکاربرد ردیف وقافیه ها مهارت زیاد داشت و انواع گوناگون آنرابارعایهٔ تام قانون های قافیه بستن به کار برده است . چنانچه در اشعـارشاعران گذشته استفاده از قافیه مقید رقافیه هائیکه درآن هابعد ازحرف روی دیگر حرفی نمی آیال وسم شده بود و کار بردآن دلالت بربلندی قدرت شاعر میکرد . قافیه مطلع زیرین غزل انوری را مورد توجه قرار میدهیم :

# ای ازبنفشه ساخته کلبرک را نقا ب و زشب تبانچه هازده بر روی آفتاب

در مصرع های دیگر غزل کلمه هایی که قافیه شده اند: نقاب ، آفتاب ، آب ، غراب، کباب، تا ب ،خراب ، عذاب ، جواب میباشد . حرف بدوی بوده هجابه آن تمام شده است .

نوع دیگر قافیه ـ قافیه مطلـقویاموصول رقافیه هاییکه بعدازحرف روی یك یا یکچند حرف دیگردارند،نیز در غزلهای انوری بسیار اند.

ای بدیده دریخ خیاك درت همه سوگند من بجان وسرت شمارهٔ غزلهای ردیف دار انوری ۲۳۰ عدد است وآنها از جهت تركیب به گروه های زیرین تقسیم میشوند .

الف : رديف هائيكه از يككلمه عبارت اند \_ ٢١٢ عدد .

ای کرده درجهانغم عشقت سمر مرا، وی کرده دست عشق توزیروز برمرا.

ب غزلهاییکه ردیف شان از دوکلمه عبارت اند \_ ۱۸\_ عدد .

ا ی مردمان بگسوئیدآرام جان من کو

داخت فزای هر کسمحنت رسان من کو

ماه چـون چهـر ازیبای تو نیست مشك چـون ز كفگـل آدای تو نیست

ج غزلهاییکه ردیف شان از سه کلمه عبارت اند ۲ عدد . آخر ای جان جهان بامن جفا تا کی کنی ؟ دست عهد از دامن صحبت رهاتاکی کنی ؟

د \_ غزلهائیکه ردیف شان ۱ زچهار کلمه عبارت انه ۱ عدد . بیدلم ای یارهمچنان که تو دیدی ، دیده گهر بارهمچنان که تو دیدی .

کار برد چنین ردیف های مرکب از یکطرف مقصد شاعر را موکد ساخته ، از طرف دیگر به غـــزل آهنگ مطنطن و مو اثری بخشیده است .

# تخلص در غزلیات انوری:

در شعر و مخصوصا در غزل کر نمودن نام ولقب در شعر دری تاریخ مشخص ومعین دارد . و این عنعنه به گفتهٔ برتیلس ۱۰۱ یکی ازمساله های مهمی است که تاحال به تفصیل مورد مطالعه قرار نگر فته است . این مساله به تاریخ پیدایش غزل نیز ارتباط دارد .

در لغت نامه های قرن ها ی مختلف ، از جمله رغیات اللغات ، ، وفرهنگ اندراج ، (منتخب اللغات ، رهفت قلزم ، وفرهنگ عمله ، وفرهنگ عمله ، وفرهنگ نفیسی ، وفرهنگ آموزگار ، وامثال اینها معنی لغوی تخلص قریب یک شکل ، یعنی خلاص شدن ، رهایی یافتن ، بربستن ، خودرا کنارگرفتن آمده است ، اما معنی اصطلاحی تخلص در کتابهای علم بدیع و تذکره هاواثر های پژوهشی به طورگوناگون شرح وایضاح شده اند .

دانشمند قرن ۱۱ میلادی محمدعمر رادویانی در رترجمان البلاغه ، دربیان صنعت حسن تخلص چنین نوشته بود :

(حسن مخلص ویکی از جملیه بلاغت آن است وصنعتی که تخلص نکوتر و نکوتر بود و چنان باید که شاعیر تکلف کند و بیت مخلص نیکوتر و قوی ترگوید و اگر قویتر نکوید باری کم از بیتهای دیگر نباید، تاخویشتن

را تزویر جداگرداند و همچنا نشعر منحول و نامنحول وظاهر الحال شناسند، چنانکه فرخی گوید:

خجسته باشد روی کسی که دیده بود ، خجسته روی بستخویش بامداد پگاه . اگر نبودی بر مسن خجسته دیسان تو، خدای شاد نکسردی مسرا بدیدن شاه

رشید و طواط حسن تخلص را در (رحدایق السحر)) یکی از صنعت مای شعری دانسته می گوید کسه شاعر از غزل یا از معنی دیگر که شعر را بدان تشبیه کرده باشد به مدح ممدوح آید، یوجه خوشتر و طریق پسندیده تر و درآن سلا ست لفظ و نفاست معنی دارد ، عنصری گوید :

# م کستان ببادخزان زود شد رواست باید که سرخ ماند ،روی خدد ا یکان

پیداست که حسن تخلص یامخلص یکی از ارکان قصیده حساب می یافت . ازین نقطه نظرغلام علیخان آزاد در قطار دیگر ارکان قصیده : تشبیب، بیت طلب، مقطع، حسن تخلص را نیز ذکر میکند و مینویسد که دوم رشرط دوم قصیده است که درمیان تشبیب و مدح، بدانکه تمهید در آغازقصیده آرند ... مشکلترین مواضع قصیده گریز است که دو مطلع راکه باهم آشنا نیستند ربط باید ساخت و مخلص روح قصیده است و لهندااز قصاید استادان مخلص که پسند طبع می افتد در این صحیفه مینگارم و تشبیب را میگذارم و گاهی قدری از تشبیب هم میگیرم که به طفیل مخلص این هم با شد از مخلص انوری .

# نی کشاد استونی کمربسته است دعاوخدمت دستورمسدر د نیسا دا

شرف الدین رامی رقرن۱۳میلادی نظام الدین احمد صدیقی رقرن ۱۷ میلادی نیز در رساله های خو دحسن تخلص رادر غزل و قصیده مفصل با نمونه های شعری شر حداده انه .

غیر از اثر های ذکر شده دردیگرلغت نامه ها وشرح آن ها ورساله های مربوط به علم بدیع کلمه تخلص شرح و ایضاح شده است که از جهت مضمون همگی یکرنگ است.

چنانکه در بالا دیدیم در اکشرتعریفات تخلص نه بمعنی نام ولقب، بلکه به صفت صنعت شعری ذکریافته است . در قصیده ها ی عنعنوی بیت تخلص یکی از شرطهای مهم و مشکل قصیده بود وآنرا شاعران قصیده سرا هنگام گذشتن از تشبیب به مدح می آوردند و تخلص یکی از صنعت های عالی ژانر قصیده به شمار میرفت .

بعد تر در زمانیکه ژانر غزل به مرحلهٔ انکشاف وارد شد، شاعران غزلسرانام یا لقب خود را طو زمعمول در ابیت مقطع غزل ویاپیش از آن می آورند .

از آنچه گفتیم معلوم میشود که تخلص اصلا به معنی ذکر کردن نام ولقب این یاآن شاعر در شعر نبوده است . اما عنعنه ذکر نام و لقب در شعر حتی در قرن ۹ میلادی معلوم بوده است . این رسم رادر اشعار دقیقی ورود کی نیز مشاهده میتوان کرد .

دقيقى گويد:

دقیقی چار خصلت برگــزیـدهاسـت ، به گیتیاز همــه خوبـی و زشتــی .

لب ياقوت رنگ و ناله چنگ ،

می خوشرنگ و دیسن زرد هشتی .

رودکی گوید :

زهی فزوده جمال تو زیسبو آدا دا،

شكسته سنبــل زلف تو مشك سارارا.

قسم بر آن دل آهن خورم کهازسختی،

هــزادطرح نهاد ست سنگ خارا دا .

... چورو دکی به غلامی اگرقبولکنی،

بهبندگی نیسند هستزار دارا را .

ابن رسم وصنعت آهسته آهسته در ایجاد یات شاعران قرن ها ی معدى بسيار متداول شد و درآخرغزل آوردن نام يالقب ازويژه كيهاى اساسی غزل شد . شاعرانیکه د ربرابر قصیده غزل های غنایسی صوفیانه ایجاد میکردند ر از قبیل سنایی ، عطار ودیگران در بسیار غزلهای شان نام یا لقب خو د راذکر میکردند .

در غزل هم تخلص معنی خلاص شدن یا تمام شدن را دارد ، لیکن نه بان طوریکه در قصیده می آید .شاعر در غزل بیت دارای تخلص را نه برای خلاص شدن از تشبیه بیوست نمودن به رکن دیگهه قصیده ، بلکه برای تمام شدن فکروبعضا برای بر جسته تر خلاصه نمودن فکر و احساس بکار می برد، از جمله این غزل سنایی را درنظر میگیریم:

بندهٔ یك دل منم ، بندقبای ترا خاك مرا تابياد برند هدروزگار، کاش رخ منبدی، خالاکفیای تو، گربودای شوخچشبهرای توبرخونمن، برسرودیده نههرایت ورای ترا. بنده سنایی ترا، بندگی از چان کند، کوی کلاه ترا، بند قبای ترا .

چاکریکتامنم ، زلف دوتای ترا. من نمانم زجانباد هوای تـر۱. بوسه مگردادمی من کف یای ترا.

گاه میشید که نام و لقب شاعرنه در مقطع، بلکه دربیت یکم و دوم پیش ازآن آمده است . حتی در مطلع غزل آندن نام شاعر نیز مشاهده میشود. از طرف دیگر بعضی شاعران مانندسید حسن غزنوی ، کمال اصفهانی نام ولقب خودرا در شعر ها یشانعموما خیلی کم ذکر کرده اند .

باید گفت که اکثر تذکره نویسان و مولفان کتابهای ادبی هنگام ذکرنام این یاآن شاعر کلمه تخلص را به کاربرده اند ، که آن به معنی لقب و كنيه ميباشد، وكرنه در تـــذكـره ها گفته نميشد كه انـــورى اول خاوری تخلص میکرد ، حالانکهانوری این کلمه رانه تخلص ، بلکه لقب خود گفته است.

> دادنـــد مهتر ۱ نلقبم انوری ولیك، چرخم نگرچه خواهدخساقان روز کار

راجع به تخلص فکر وملاحظه های گوناگون وجود ندارد . از جمله ۱.۱. برتیلس تخمین میکند که تخلص در ادبیات تصوفی در نتیجه تاثیر عمل هنرمندان شهر پیداشده باشد بدین معنی که کلال ها نقاشان و دیگر هنرمندان چیازی میساختند ودر زیرآن با ذکر (عمل فلانی) نام خود را ثبت میکردند . وشاعران هم گویا در زیر تاثیر چنین حادثه در آخر غزل نام خودرامی آوردند . ولی مولف برای تصدیق فکرش کدام برهان ویادلیلی نیاورده است. از اینرو تخلص با تاثیس هنرمندان بوجود نیامده است بلکه دوام عنعنهٔ شعر رودکی، دقیقی نفرخی، عنصری ودیگران میباشد که آن ها، در قر ن های ۱۹۱۰ میلادی نام ولقب خود را گاه درشعرهای شان ذکر نموده اند .

در اشعار بعضی شاعران قر نهای ۱۲ چنانکه عبدالغنی میرزایف نوشته است \_ آوردن تخلص درمقطع غزل هنوز شرط حتمی غزلسرایی نبود . ولی در نتیجیه تفحص در غزلیات چند شاعر ایس دور معلوم گردید که آوردن نام ولقب در غزل اگر از شروط حتمی نباشد ، لیکن یك کار معیمول ومتداول بوده است .

سنائی از ۳۷۸ غیرل در ۱۲۱غزلش لقب خودرا ذکر نمودهاست. وازین تعداد در مقطع یك صدو دوغزل لقب او آمده است . مطلع و مقطع یك غزل او چنین است :

ماهر ویا گردآن رخ زلف چـونزنجیـر چیست ؟ وندرآن زنجیـرچندان پیچ وتاب ازقیرچیست ؟

ای سنایی چـون مقصر نیستی در عشـــق او ،

در وفا وعهد توچندین از او تقصیر چیست؟ سنایی تخلص خودرا در بیتیکمپیش از مقطع بدینسان آوردهاست: خواهی کسه بیاسایی مسانندسنائی تو،

هر از زمی عشقش هوشیاد نباید شد .

خواهی که خبر یابی از خـــودزنگار خود،

الا ز وجودخـود بيـزاد نبـايـد شد .

لقب خودرا در بیت های دوم وسوم پیش از مقطع نیز آوردهاست: هست محراب سنایی سوی تو

هرکسی محرابِ دارد هرسویی ،

ای بساسرهاکه برداز جسم ها ، دیده شوخ خوش جادوی تو ،

کی توانم پای درعشقت نهاد ، با چنان دست ودل وبازوی تو .

سنایی در شش غزل خود لقبش را در مطلع جای داده است . پیش از سنائی هیچ شاعری در غـــز ل به چنین مقدار لقب خود رانیاورده است . ازین روسنایی در حقیقت اولین شاعری است که به سبك معمول فعلى غزل ساحته ودر مقطعغزلياتش تخلص خودرا آوردهاست.

شاعر دیگر قربن ۱۱-۱۲ میلادی سید حسن غزنوی دراکش غزلهایش نه نام یالقب خود، بلکه نام ممدوحرامی آورد .

دوش بر هندوی خود بد مستسی ترکانه کر د ، تا امید اشناوش را چنین بیگانه کرد .

... هست نیکو گر چه نیکورفت بر ما تابرفت،

اوست رحمت كرچه رحمت كرد برمايا نكرد .

آفتاب خسروان بهــرام شــاه آنشه که او،

هرچه بخشداز سعادت مشتری ویرانه کرد .

علاوه بر آن شاعر مذکورغزلهایی نیز دارد که در مقطع ویا بیت پیش الزمقطع نام خود را آورده است.

حسن از دوست چه نالی چندان آنچه افتاد ز مسر د و نافتاد

خوش باشحسن کے جای شکر است غم برگونسبات مسی بیسا ز د .

دیگر از شاعرانی که درین عصربیشتر غزل گفته ودر اکثر آن ها ۳۹۰ عدد آن لقب او ذکرشده است. در غزلهای خاقانی آن قاعده هـای متداول ذكر كردن لقب كه وابسته باحتيار شاعر بود ، چندان رعايت نشده است .

لقب شاعر ۳۵۳ بار در مقطع و۳۷ بار دربیت پیش از مقطع آورده شده است .

از آنکه خاقانی لقب خودرابیشتردر آخر غزل می آورد چنین برمیآید که ذکر نام ولقب در ایجادیاتشاعرقریب به یك قاعدهٔ معین درآمده است . از آنچه که گفتیم چنیدنتیجه برمی آید که ذکر نام و لقب در غزلیات شاعران قرن های ۱۱ وابتدای قرن ۱۲ میلادی ر بهغیر از خاقانی هنوز به حکم قاعده معمولنبوده است ولقب شاعر در مقطع و بیت های یکم دوم وسوم پیش ازآن وحتی در مطلع نیز آورده میشد. در غزلیات انوری لقب اساسا دربیت آخر، یعنی مقطع آوردهمیشبود. مجموع غزلیها ییکه لقب انوری درآنها ذکر شده است ، ۱۲۲ عدد است . شماره غزلهای شاعر ازروی ذکر لقب دربیت چنین است :

١ غزلهاييكه لقب شاعـر درمقطع ذكر شده اند \_ ١٠٥ عدد .

۲ \_غزلهاییکه لقب شاعردربیت دوم پیش ازمقطع آمده \_ ۱٦ عدد .

٣\_ غزلهاييكه لقب شاعر دربيتسوم بيش ازمقطع آمده \_ يك عدد.

ذکر لقب از جهت مضمون د رغزلهای وی به ترتیب ذیل میباشد:

الف: ذکر شدن نام و لقب در مورد خطاب وندا: آوردن نا م ولقب در این موردنه تنها از شیوه های غزلسرایان قرن های ۱۹۲۱، بلکه از شاعران قرن های بله ی نیز به شمار میرود. انوری همقریب در ۲۰ غزل خود لقبش رامورد نداوخطاب به شخص خود میی آرد. شاعر در اینگونه غزلها به خیودخطاب میکند که پای بر راه عشق ننهد یابدرد عشق تاب آورد ونا له ها نکند، به یاردل نبندد که از او مرادی حاصل نمیشود و امشال اینها:

#### مثال:

انوری پایت زراهـــی برکشی کاندرآن هرمرکبی لنگ آمدست.

آمدن لقب انوری به شکلخطاب و ندابیشتر در غزل های عشقی و شکوایی او مشاهده کرده میشود .

ب ذکر شدن لقب شاعرهمچون تخلص : از اینکه در قرن های ۱۱و

۱۲ در مقطع غزل گذاشتن نامولقبقاعده حتمی به حساب نمیرفت ، شاعران این دوره مانند سنائی ،انوری ، عبدالواسع جبلی ، مختاری غزنوی ، نام ولقب خودرا بطرورگوناگون ذکرمیکردند. ولی گذاشتن نام ولقب در مقطع معمول تر یود واین کاربعدا یکی از شرط های غزل گردید . در ۱۲۵ غزل انوری نام ولقب او برسم معمولی همچیو ن تخلص آمده است ، چنانچه :

ترا با انوری زین گونه دستان ، نهیك بارودو باراست و سه باراست.

جـ خصو صیت دیگر ذکر لقـبشاعر آن است که او گاهی معنی لقب خودرا به مضمون بیت ومقطعمربوط ساخته است . شاعردرینگونه بیت ها معنی لغوی لقب خـودرا (انوری ـ یعنی پر نور ترین) با مضمون بیت منطقاً ارتباط میدهد :

روز من کی شب شدی چـونانوری اندرغمت،

گر ذ ذلف وروی خوبست سادگاری دارمسی .

از اینکه گویه : ازنور روی خوبت یادگاری دارم اشاره بر لقب خیود یعنی انوری میباشه .

در مقطع غزل دیگر خودرا به نوروروشنائیکه در گــــلستان است . شبیه میسازد وچنین میگوید :

# گر انوری نباشد کمگیس تیسره روزی چسون کسار خویشمیکن ایجان روشنائی.

چنانکه دیده شد هم در غزلیات انوری وهم در شعر شاعران دیگر ذکر یافتن لقب و تخلص بیشتر پیوندشخص شاعر و قهرمان غنایی اورا تاکید میکرد .

به همین طریق به قول لطف علی بیك آذر (رانوری در غزل اصلاحاتی کرده است ، از جمله چون حکیمسنایی در پایان غزلیات تخلص خود را آورده وسخن را با رنگینی تازه پی ایجاد نموده است ،)

خلاصه بعد از انوری آوردنلقبدر غزل بیشتر معمول شد وایسن رسم درنظم قرن ۱۳ میلادی قاعدهمتداول گردید که مثال آنسرا در غزلیات سعدی شیرازی به روشنیمیتوان دریافت.

# خصوصیت های بدیعی و نحوهٔ تصویر سازی غز لیات انوری

معین کردن سبك واسلوب مهارت ادبی وخصوصیت های بدیعی تمام اشعار انوری کار بسی دامنه دار و مشکل است و پژوهش ممتد را تقاضا میکند . اگر شاعر در ایجاد قصیده و قطعه که در شرح مشکلات آنها رساله ها ایجاد شده اند، سبك ویژه یی داشته باشد ، پسغزلیات و رباعی هایش را با سبك سیاده ایجاد کرده است که آن سبك در قرن های بعدی از طرف شاعران بزرگی چون سعدی با موفقیت ادامه یافته است .

مادرین قسمت کار خود بیشتربه سبك و اسلوب غزلیات شاعر که هم در آهنگ و ساخت شعر و همدر ترکیب لغوی و عبارات ازقصاید او فرق نمایانی دارد توجه خواهیم کرد . در تدقیق این مسئله ما یجادیات انوری راهم باعنعنه ادبیات گذشته و هم با جریان ادبی زمان خودش بطور مقایسی مطالعه خواهیم کرد .

انوری نه تنها باایجادیات شاعران قبل ازخود، بلکه بااشعار گوینده گان معاصر ش نیز آشنایی داشته استواز تاثیر این اشعار نیز بهره و ر بوده است .

انوری مخصوصا بشعر عنصر ی وفرخی ، حکیم سنایی و عمعیق بخارایی ، ادیب صابر ترمذی و امیر معزی، ازرقی، سید حسن غزنوی وعبدالواسع جبلی رغبت خیا صداشته واکثر این شاعران رادر شعر هایش باحترام نام برده است . ولی دربین این همه شاعران ، انوری به شعر ابوالفرج رونی توجهٔ مزیسدداشته است .

# ابوالفرج رونی وانوری:

اکثر تذکره نویسان ومولفان اثرهای پژوهشی نیز در ضمن اشارهٔ مهارت ادبی انوری راجع به رابطهٔ شعر انوری و ابوالفرج سخن رانده

اند . محمد عوفی بخارایی در لبابالالباب ذکر میکند که (رانـــوری پیوسته تتبع سخن او (رونی) کردهودیوان او همواره در نظر داشتــه ودرآن قصیده که گفته است :

# ویحك ای صورت منصور نه باغی نه سرای

## بل بهشتی که بدنیات فرستاد خسدای .

يك بيت تمام از شعر ابوالفرج بياورده است با تضمين)، .

رضاقلی خان هدایت نیز با یسن مساله اشاره نمود ه مینویسه که (انوری در طرز شاعری اقتدا به ابوالفرج رونی به مطالعه دیوان او کرده است، همینگونه عقیده رالطف علی بیك آذر نیز اظهار کرده است.

ذبیح الله صفا مینویسه کیه ((انوری به خوانین دیوان ابوالفرج چنانکه خود گفته تمام داشت و درسفر وحضر به جمعی ابیات او سر گرم بود تا دوستی دفتری ازدیوانآن استاد رابدو داد و او نسخهاز او برداشت)،

مدرس رضوی راجع باینکه انوری در اول ایجادیات خود شعر رونی را اقتفا نموده است به تفصیل سخنرانده برای اثبات فکرش از اشعار این دو شاعر پارچه های زیاد آورده است .

در حقیقت از مطالعهٔ بعضی شعرهای انوری چنین بر می آیده که او دلباخته شعر ابوالفرج رونی بوده است . از جمله در قطعه ربامطلع : زندگانی مجلس عالی در اقبال تمام چون ابدبی منتها بادو جود وران بردوام، میگوید :

# باد معلومش که من بنده به شعر بوالفرج

# تابديدستمو لوعى داشتستم بس تمام .

وهمین میل آنوری به نظم ابوالفرج رونی بود که اواز خواندن دیوان این شاعر الهام گرفته است و گاهی وزن وقافیه و گاهی مصرع و بیت های این شاعر را تضیین میکند. بعضاچنین اتفاق افتاده است که آنوری این و یاآن مضمون شعر رونی زامی گرفته و بارنگ و شکل دیگری می آورده و این مساله گاهی بعضی اشخاص را به فکر سرقت شعری اومی انداخت

که این عقیده نادرست اسست . پیروی انوری از شعررونی نه ازروی بی اقتداری بلکه ازروی اخلاص و احترام به شعر آن شاعر بود .

تاگیر لفظ ومعنای ابوالفرج رونی در قصیده ها وقطعه های انسوری خیلی فراوان است . در پایان چندی از مطلع های راکه انوری با پیروی از رونی گفته است میاوریم :

روني كويد:

امروذ نشاطيست فرح ففسل وكرم داء امسروزوفاقيست عجب تيغ و قلم را .

انوری گوید:

این شعر بر آن وزن وقوافی وردیف است، كه امروزنشاطيست فرح فضل وكرم را.

رونی گوید :

روزگار عصير انگور اسسست ، خم از اومست وجام مخموراست.

انوری گوید:

هم از آن سان که بوالفرج گوید، روزگار عصير انگسور است . یاخود انوری قصیده های گفته است که آنها در وزن با قصیده های ابوالغرج رونی یکرنگ اند :

رونی کوید :

غزو موارنده بادشاه جهان را ، ناصر دین راعی زمین وزمان ر۱.

انوری گوید:

نصر فزاینده باد ناصر دین را ، صدر جهان حامی زمان وزمینرا.

غیر الزین النوری شعر هــای معزی، سید حسن. غزنوی ، عبعق بخارایی را پسندیده در پیزویازآنها قصیده یا قطعه یی گفته است. همهٔ آن تضمین و استقبال هسای انوری از شاعران دیگر بیشتر د د قصيده وقطعه ميباشد واينموضوع رارضاقلي خان هدايت نيز خاطس نشان میکند . مثالها ونمونه هائیکه مولفای رساله های علم بدیع برای شر ح صنعت هسای شعری از نسطمانوری مسی آو و نسد بیش ازهمه قصیده و قطعه های شاعر استواز غزلیات شاعر مثالی نیاورده اند . این امر باردیکر ثابت مینماید کهشعر شناسان گذشته نیز بیشتر به قصیده های شاعر توجه نموده از غزلیات او صرف نظر کرده اند .

از مقابله ومقایسه دیوان های انوری وعبد المواسع جبلی معلوم کردید که در سبك غزلیات انوری از جهات تشبیهات و ترکیبات با اسلوب جبلی شباهت و نزدیکسی هست . هر چند تضمین و نظیره ها پوره نیست اما از نگاه روح غنایی و نحوه تصویر غزل انوری و غزل جبلی به هم خیلی نزدیك میباشد. برای تایید این مساله دو غزل ازاین دو شاعر را از نظر می گذرانیم .

#### از جبلی:

صنها بیش از ین بهانه مکن ،
خیز در جام ریز می به صبوح
سخن دشمنان فسانه بسود ،
بر کدر ز آن عستاب پیشینه
ای رخ تو به گونهٔ کلنار،
چو نشاطم بر روی توست همه،
گر نخواهی کساد مشك همی ،
ور همی مشك از آن نثار کنی ،

بیگناهی ز من کرانه مکن . بیش از این پیش من بهانهمکن. تو همه تکیه بر فسانه مکن . جز حدیث می مغانه مکن . اشکم ازغم چو نار دانه مکن . بامدادان نشا ط خانه مکن . هر زمان زلف خویش شانه مکن . جز به بزم شه زمانه مکن .

انوری به همین رویه شعبریدارد که مطلع آن چنین است: ای بت یغما دلم یغما مکن ، شادمان جان مرا شیدا مکن.

در دیوان جبلی غزلیاست کهمطلعش چنین است:

ای دیر بد ست آمده بس زود بسرفتی ، آتشزدی اندرمن وچون دود برفتسی ،

این غزل با تغییر بیت آخیر دردیوان انوری هم آمده است ، اگر در دیوان جبلی مقطع به طریق ذیل باشد :

هر دوز بیفزود همیلطیف تیو با مین ، چون دردل من عشق بیفیزود بر فتی .

در دیوان انوری به شکل دیال است:

آهنک بجا ن مسندلسوخته کردی ، چون در دل من عشق بیفسز و د بر فتی .

تاحال معلوم نشده که این غزل از انوری است یا جبلی، زیرا د ر ایجاد یات آن ها ترکیب های بهمانند خدمتگار، دعاکوی، سک کوی، پری، دل کباب کردن، سر فروبردن، پای از خط بیرون نهادن ، میا ن دربستن ، خواب برسر بسردن، دامن چاك زدن، كارد برجان رسیدن، آتش بر چیزی زدن، بلا بسرامدن، دردسر پیش آمدن، جان بادو جهان درسری لردن، عمر یاروز کار بسه کران اوردن، بجان آوردن ، حلمه در کوش نشیدن، چیزی به سسرآمدن، پای ازدام کشادن ، پرده دریدن، ازدل کری کردن، یکی راهزار کرفتن ، دریدن، ازدیده خون چلیدن، ازدل کری کردن، یکی راهزار کرفتن ، داع بردل نهادن، حط بر چیسزی کشیدن، سربر حط کشیدن ، به باد دادن، بی سنک شدن، جان به لبامدن وامثال اینها موجود است .

انوری از یك طرف از ابوالفرجرونی وعبدالواسع جبلی پیسروی کرده، از طرف دیگر خواندنعزلهای اوبه شاعرانی چون خافانی الهمامی می بخشند وان ها در هماهندی ومصمون شعر های انوری، عزلهایی می نوشتند . خافانی عزلهایی دارد که در آنها از غزلهای ابوری مصرح وبیت هایی تضمین شده است و یااز جهت مضمون بهم نزدیك اند . بعضی از مطالع چندی از غزلهای این دو شاعر را از نطر میكدرانیم.

- عشق نو فضای آسمانیست ، وصل تو بقای جاودانیست . انوری گوید:
- عشق نو فضای آسمانست ، وصل تو بقای جاودانست . خاتانی کوید :
  - ای آئنش سودای توخون کسردهجگر ها، بر بیا دشده در سر سودای تو سر ها .

انوری کوید:

ای غارت عشق تو جهان هـا ، بر باد غـم تو خانما نها،

آنسانکه در بالا اشاره کردیم ،انوری غزلهای خود را با اسلوب ساده ایجاد کرده است . اینعقیده را قول حسن سادات ناصـــری تقویت میکند .

(ریکی از سودمند یهای مطا لعهدیوان انوری اطلاع بر لیخات و تعبیرات فراوان فارسی و تازی واحاطه بر اقسام صنایع شعری چون تجنیس و ساستعاره و تمیثیل وابهاماست و درین قسمت به حقیقت هیچ یکی از شاعران زبان فارسی به پایه اونمی رسدی .

به سبب همان عبارت و تعبیرها ی مو جز و صنعت های گوناگون بدیعی بود که خصوصیت های شی تصویر شونده غزلهای شاعر در سیما های یبرجستهٔ نمونه یی مضمونهای حیاتی وقابل فهم وتاثیر بخش تجسمیافته است .

انوری در غزلهای خود قر یببیست شکل صنایع معنوی و لفظی رابه کار برده است که آن هاتشبیه،استعاره، تلمیح، تضاد ، تجنیس، تفسیر ، ترصیع، توصیف، تکرار،تشخیص وامثال اینها یند . دربین این صنایع شعری، تشبیه واستعارهمقام مخصوصی دارد .

در غزلهای انوری همه انــواع تشبیه آورده شده است ، کـــه مهمترین نمود های این صنعــت به قرار ذیل است :

#### تشبيه روشن:

در این نمود تشبیه معمولا ادات تشبیه مثل ، چون، مانند، گویی ، گویا، پنداری، مانند آنکه، گفتی ،مانا وپیوند های آسا، وش، سان، واروامثال اینها مقام خاصی دارند.

مشبه های غزلیات انوری نه تنهاقهرمان غنایی وسیمای ظاهس ی محبوبه ، بلکه خصلت وخا صیستهای اشیا وحادثه های طبیعت رانین دربر میگیرد . اکثر تشبیه ها ی شاعر حقیقی بوده از زندگی گرفته شده اند . مثلا شاعر زلف پریشان معشوق را برخسار او طوری تشبیه میکند که یك تابلوی منقوش زیبارابه خاطر می آورد .

## آفتا بیست آن دو عارض تو، لف تو پیش او نقاب شده

درنظم قرن های ۱۰ و ۱۱ میلادی لب به شکر وبادهٔ خوشرنگ، تشبیه میشد، که این نوع تشبیه درغزلیات انوری نیز است . لیکن انوری لب یار را از همهٔ آن ها اعلی تر وصف میکند، یعنی، چشمهٔ نوش میشمارد، که یافتن آن نهایت مشکل است .انوری از بوسه لب یار در هوس میماند ومیگوید :

# لبت چون چشمه نوش است ومااندر هوس مانده،

که بر وصل لبت یکروز باشد دسترس ما دا .

پارچهٔ دیگر را از غزل شاعر درنظر می گیریم که درآن مشبه ومشبه به درکمال زیبایی است.

نقلم همه شد شکروبادام که آن بست ، با چشم چو بادام ولب چون شکر آمد . ز آن قد چسو شاخسمنوروی چوگلبرگ، صد شاخ نشاطم چودرآمد بسر آمسد .

در غزلیات انوری تشبیهاتی رامی یابیم که از البداعات خود شاعر می باشد ودر اشعار شاعران تاقرن۱۲ دیده نمیشود . از جمله زیبا و شوخ ودلفریب بودن چشمان محبوبه را شاعر به آهوی نهایت کم یاب که شیررا صید میکند نسبت تشبیه میکند :

# چشم تو آهو ئیست بس نادر ، که همه صید شیر نـــر گیرد . تشبیهٔ مضمر :

مشبه های شاعر در این نروع تشبیه گاهی سیماهای معمولی اند. شاعر عادتاً زلف معشوقه را بدام دامیست چین زلفش عقل اندر و معلق چوگان رزلف تو چوگان ودلم گوی اوست \_ کیست که چوگان تراکوی نیست قداورابه شاخ سمن، چشمشرا به جزع رسک قیمتبها، رویش رابه گلبرگ، خاك درش رابه آب حیات ومایهٔ کیمیا وامثال اینها مانند کرده است .

شاعر هر چند تشبیه را پوشیدهذکر میکند، اما از اینکه بااشیای حقیقی وواقعی تشبیه می شوند میتوان آنها را تصور کرد .

# تشبيه تغضيلي يابركشته:

درین نمود تشبیه شاعر معمولامشبه را از مشبه به افضل میشمارد ، اول چیزی را به چیزیمانند میسازد ، سپس نقصان های مشبه به را آورده بدینوسیله ارزشمشبه را بالا میگذارد:

این همه چا بکی و زیبایی ، چون مه چارده به نیکویسی مه نخوانسم تسرا معساذ الله ماه سردو ترست ورنک آمیز

این چنین ازکجا همی آیی . چون بت آذری به زیبایسی مه نهانست تسا تو پیسایی شبدو وبیقرار و هر جایسی

که تو خورشید عبالیم آرایی

يوستسوى اوست، مغز ازسوى تو.

کی توان کردنت به مه مانند ماهی، ازخوبیخطاگفتم نهای،

اینکونه تشبیه در غزلهای شاعرنهایت کم است .

# تشبیه مرکب:

شاعر تشبیه های مرکب را نیزبه کار میبرد که در آنها مصدر و ویابیت ها نسبت بیك دیگر مشبه به ویامشبه میباشند . در مصرع های زیرین شاعر این نبود تشبیه دامشاهد میتوان کرد :

بر عارض تو حلقه ذلف تـــوكــوييا،

كز مشكچشمهاست به كلبرك تر رقم .

يا سلسله است از شبه برگردآفتساب

یا بیخهای شب زده بر روی صبحهم .

#### استعاره:

این شکل از صنایع معنوی د رغزلیات انوری کمتر استعمال شده است. انوری هم مانند دیکرشاعرانگذشته ومعاصر خود بجای کلمه محبوبه ، پری، مه،بت، جان، سرو،بجای چشم ، نرگس، جزع، یاقوت، بادام، بجای لب شکر، یاقوت، لعل،وامثال اینها را افساده میکند، چنانیعه :

تا ابر ترا دیدم بر گردمه روشن چون رعدهمینالم هرلحظه ذماهتو

شاعر اینجا منظرهٔ عجیبطبیعترانشان میدهد. در حقیقت پیشاز رعد وبرق روی مهٔ روشن راابرهای سیاه میگیرند که این حادثه عادی طبیعت را مرکس مشاهده کرده است. شاعر در مثال بالا در زیر کلمه های ابرومه زلف ورخ زیبایی محبوبه اش را در نظر دارد.

یا در غزل دیگر دندان و چشتممعشوقه را شکر وبادام می خواند وبه شکل کتابی میگوید :

در آرزوی شکر و بادام توصیدسیال ،

در بستر بیمار تو بیمار توان بسود .

: ს

لعلت به خنده توبهٔ کــر وبیانشکست ،

جزعت به غمزه پرده روحسانیان درید .

غیر ازین در غزلهای انسسوری استعاره های پوشیده یا کنایا تی مانند \_ خواب بخت ، پای عمر ،مادردهر، گل عشق، شاخ زمانه ، دست زمانه، بوستان زمانه، با غروزگار، تخته ناز، خیمه حسن ، کشتی صبر، شاخ وفا، مادر زمانه، کف عشق، پیراهن صبر، پای دل، خانه صبر، نردعشق ، ولایتخوبی، لشکرعشق، پایه حسن، خرمن اندوه، برگ هوشیاری وامثال اینها نهایت بسیار به کار رفته است .

## تضاد ومقابله:

که یکی از پرتاثیر ترین واسطه های تصویر بدیعی به شمار میرود نه تنها در بیان ضد بودن خاصیت اشیاء وخصوصیت های مختلف باطنی وظاهری آن، بلکه در آشکار نمودن روحیهٔ قهرمان غنایی نیسز اهمیت دارنه ، انوری در این صنعت نه به تضاد ظاهری بلکه به اصطلاح در باب مقابلت احساس با طنه عاشق بیشتر سخن آرائی کسرده است، چنانچه :

زباغ وصل توکل کی توان چید، که آنجا گفتگو از بهر خاراست. با سخن هٔای تلخ چـون زهرت، عیش من خوشتر ازشکـر باشد. از شاخ وفا گلتم نه دادی ، و زخار جفا دلم بخستی درین آبیات کلمه های خار وگلعباره های شاخ وفا وخار جفا که بین آنها تناسب سخن نگاه داشته شاهه است، معنی باطنی بهم تقابل دارند . مقصد شاعر از شاخ وف وخار جفا آن است که شاخ درخت سبز میشود، سایه می افگند ویاگل میکند وباره ی آورد ، ولی خار به جز ضرر نشانهٔ دیگری ندارد .در غزل دیگر شاعر صنعت تضادرا باین طرز می آورد .

آتش دل محرچه پنهان میکند ، آب چشمم آشکسارا میکند .

در نظر اول چنین مینماید که دربیت بالا تنها کلمه های آب وآتش وآشکار و پنهان مقالبلند و بس، ولی مضمون و تضاد اساسی در کلمه های چشم ودل اگر ظاهرا معنای متضاد نداشته باشند ، ولی چنانکه انوری میگوید آنها با هم دشمن اند، زیرا دل آتش خودرا پنهان میکند، ولی دشمن او چشم سراورا فاش میسازد .

## تجنيس:

انوری این صنعت بدیعی راطوری بکار برده است که بر خواننده تاثیر هنری می بخشد ، مانند :

از تو بریدن صنما روی نیست ، زانکه چورویت بجهان روی نیست.

دربیت بالا کلمه روی یکی معنای چاره وامکان، دیگر معنی مقرری را دارد یا در بیت ذیل کلمه بار به معنی های مرتبه و دفعه و رخصت و اجازت آمده است :

یارم این بار بار می ندهد بخت کارم قرار هی ندهد. شاعرنه تنها کلمه ، بلکه گاهی عبارتها را نیزبه شکرل تجنیس میآورد ، مانند :

تا بدیدم بزیر حلقهٔ زلف ، حلقه گوش بر بنا گوشت. گشت یکباره کی دل ریشم ، حلقه گوش حلقه در گوشت اگر عبارت حلقهٔ زلف مصرع اول را استثناء قرار دهیم ، پس درمثال

بالا سه بار عبارت حلقهٔ گـو شتکرار شده است وهر دفعه بمعنی دیگر آمده است. در مصرع د و محلقهٔ گوش به معنی اصلی خـود یعنی گوشوارآمده است. حلقهٔ گوش در مصرع چارم معنی عاشق وحلقه در گوش معنی مطیع یعنی عاشق، فرمان بردار را دارد ونیز ماننـه کلمهٔ مشکل دربیت ذیل:

عشق تو بیروی تو درد دلیست، مشکل عشق تومشکلمشکلیست.

درین بیت مشکل اول بمعنی کارومشکل دوم بمعنی اصلی خود کلمه ومشکل سوم بمعنی مسالهٔ وگره آمده است . اینگونه مثالها رادر غزلیات شاعر به وفرت میتوان پیدا کرد که چندی از آنها را بطرز نمونه میآوریم :

چندپرهیزی از این پرهیزچند ، ازچنین پرهیز، پرهیزای غلام. روی برگشتنم از روی تونیست، که جهانم بیکی موی تونیست .

همنطور انوری بیشتر در صنعت تجنیس معنوی مهارت نشان داده ست .

## تكرار:

این صنعت بدیعی در غیز لهای انوری برای وضوح و تاثیر بخشی بیان مطلب وبرای تاکید فکرومقصد وپر قوت سا ختن احساس استعمال شده است .

صنعت تکرار اشکال گونا گوندارد و میتواند در اول وآخر ویا در میان مصرع بیاید . معمولا یسکله که با هنرمندی و به موقد در چند مصرع تکرار میشود تاثیرشعر را بیشتر میسازد . در بعضی غزل های انوری یك کلمه نه تنها دراکثر مصرع ها بلکه در یك مصرع دوبار تکرار میشود ، مانند :

عجب عجب که ترا یاد دوستان آهـــد ،

- در ادراکه ز تر کار ما بجان آمد .
  - مبر مبر خور وخوابم ذ داغهجران بیش ،
- مكن مكن كهغمت سود و دل زيان آمد .

چه میکنی بچه مشغولی و چـهمیطلبسی ،

چه گفتمت چه شنیدی چه درگمان آمد . مزن مزن پس از ین در دل آتشیم که ز تو

با با كه دين خسته دل غمان آمد .

درغزلهای شاعر نه تنها تکرارکلمه ، بلکه عبارت ها صو ر ت گرفته است:

من دوست ندارم که ترا دوست ندارم ،

تو شرمنداری که زمن شرم نداری .

#### ردالمطلع:

یکی از صنعت های شعری قرن ۱۲ و مخصوصا غزاییات اندوری ــ مصرع اول غزل را در آخرآن یعنی در مقطع تکرار نمودن بود ، که این صنعت در علم بدیع ردالمطلع نامدارد .

عبدالغنی میرزایف دراین خصوص اشاره نموده یکی از غزلهای انوری راکه مصرع اول وآخرش ((کارجهان نگرکه جفای که میکشم )) است، می آورد و ذکر میکند کیه (راین کار انوری نه اینکه در تاریخ بعدی غزلسرایی قابل قبول واقع نمیگردد ، بلکه در زمان زنده کی اونیز اهمیت بید! کرده نمی تواند.این راشاید خود شاعر فهمیده و به تكرار آن مبادرت نورزیده باشد ،زیرا در دیوان اوباین شكل غز ل دیگری پیدا نمیشود). ولی از مطالعه دیوان شاعر معلوم میگردد که او چندین غزل دارد که آنهابا ایسناصول یعنی در صنعت ردالمطلع سروده شده اند . مانند غزل پایان:

آرزوی روی تـو جانم ببرد ، از جهان ایمان وجانی داشتم، غمزه هات ازبیخ وزبارمبکند، ... انوری چندازشکایت های عشق، کوفلان بگذاشت و بهمانم ببرد. این همه بگذارومیگوی انوری.

کافری های تو ایمانیم ببرد. عشق توهم این وهم آنمببرد. عشوه هات ازخان وازمانم ببرد. آرزوی روی تو جانم ببرد.

یا غزلهای دیگری شاعر را درنظرمی گیریم که با مصرع اول غز ل مصرع آخرآن انجام می یابد.

مىللع : پاى بر جاى نيست همنفسم

چه کنیم اوسیت د ستگیسر و کسم

القطع: عويم ، اينك از ينش ميكويم ،

پـــای نیست همنفسم ،

دطلم : سلام عليك اى جفاپيشه يار ،

کجایسی وچسون داری اخوال کساد ،

دانطع: جــواب سلام ر هيبا زده ،

ســـلا معاليك اي جفا پيشه ياد .

این صنعت بدیعی در شعراستادرودکی، سوزنی ، اثیراخسیکتیی سیف فر غانی ، امام تبریسزی ، ابن یمین، حافظ شیرازی و دیگران نیز خیلی معمول است .

انوری در غزل از واسطه ها ی دیگری تصویر بدیعی نیز استفا ده کرده است ، مانند مبالغه ریکی درپای خون دانم که آن را دیسه میگویم \_ یکی وادی غم دانم کهآن را دل همی خوانه، تلمیست رهست بسی یوسف یعقوب رنگ پیرهنی را که در او بوی توست، تفسیر رجانم ز جزع ولعل توپردردوپرشفاست \_ طبعم ز روی و موی تو پرنرر وپرظلم،، کنایه ربه آ بچشمه حیوان حیاتی انوری راده \_ که اندر آتش عشقت بکشتی ز ینهوس مارا، ، ترصیع رعشق توفضای آسمانست وصل توبقای جاودانست، عکس و تبدیل راوبود غمگسار من اندرهمه جهان \_ اورفت و نیستجز غم اوغم گسارمن، وامثال اینها،

چنانکه اشا ره کردیم انوری درتاریخ شعر زبان دری یکی ازاولین شاعرانی است که نوع غنایی را ازمدیحه تماما جدا نمود ودر تکا مل ژانر غزل سهم باسزایی داشت . جالب دقت است که زبان قصیده وقطعه از زبان غزلهای اوتماما فرقمیکند . شاعر در قصیده های خود آنسانکه در باب دوم گفتیم تر کیبوعبارت و اصطلاحات علمی فلسفی

را بیشتر به کار برده است . اماغزلیاتش را با زبان خیلی سا ده ایجاد کرده است . شیوهٔ سرودنغزلیاتانوری راکه درآنهااحساسات غنایی شخص شاعر بیان شدهاستوخوش آهنگ وگوش نواز میباشد ودر حد خود شایان توجه است .البته با شیوه سرودن قصاید و قطعاتش همسنگ شمردن درستنیست وبی سبب نیست کهانوری در بارهٔ اسلوب خوب و بر جسته،طبعلطیف وحسن وزیبایی غزلهایش چنین دیگوید :

که بدان کوی نطبق بر بودی . تا تو دامن بدو بیا لـــودی .

انوری این چه شیوهٔ غزلست ، دامن از چرخ درکشید سخن ،

حسن تو همچون سخن انوری، رونق بازار جهانی ببرد .

انوری علاوم بر آوردن صنعتهای شعری ، عبارت و ترکیب ها ، کلمه و اصطلاحات وضرب المشلومقال های زیادی از زبان زنده مردم می آورد .

استفاده از عبارات و جمله های عربی که از خصایص قصیده ها ی شاعر است در غزلهای او زیاد نیست مجموع کلمه های عربی جبر، صبر، وصال، خضاب، قلب، طمع ، تمنا، مسلم ، رحم، قصد، تعجب وامثال اینها را احستوا میکند .همینگونه نیز ترکیبهای بحمدالله ، معاذالله طلع الصبح و چندی دیگر.عبارت و ترکیب ومقال وضرب المثل های انوری را از روی شکل میتوان به دسته های ذیل تقسیم کرد:

الف معبارت وترکیب هاییکه به عبارتهای ریخته مردم نزدیك و تا امروز هم در زبان ادبی و گفتگومعبول اند . مانند: كاردبه استخوان رسیدن ، طاقت دیگر نداشتن به كاری یاچیزی، صبر وطاقتی كه بحد آخرین رسیده است .

این آب زفرق بر گـــدشتست واین کاردبر استخوان رسیدست در خون کسی شدن، قصد کشتن کسی کر دن :

در خون من مشو که نیسا ر ی بدست باز

مر جویی از زدانه به خسون جگسر مرا

جان سوختن وجگرخلیدن :

جان سوختن و جگر خلیدن هجران ترا کمینه کار است اسپ جفا رازین کردن ـ قهرشدن زیاد :

پایی از غم در رکاب آورده ام ، بیش ازین اسب جفارازین مکن. ب عبارت و ترکیبهایی که بامرور زمان از استفاده عموم برآمده است:

کل عمر ازپای ریختن :

یار کلوخ چو مرا بار نداد گل عموم همه از پای بر یخت دست به زیر سنک آوردن کرفتار عذاب واندوه بودن : باز دستم به زیر سنگ آورد باز بای دله به حنگ آورد

باذ دستم به زیر سنگ آورد باز پای دلم به چنگ آورد پای در سنگ آمدن ـ کنایه از نزدیك آمدن خطر ـ دچار شد ن به سختی و مشکلی :

پایم از عشق تو درسنگ آمدست عقل را با تو قبا تنگ آمدست بای و پیشانی بدیوار آمدن ماهایت تنگ حال شدن بسیار عاجز کشتن :

عالمی را از جفای عشق تــو پای و پیشانی بدیـوار آمدست بای بر جای نمودن – نا استواربودن :

پای بر جای نیست حاصل دهر عشق از آن پایدار می نشود . ج- ترکیب و عبارت ها پیکه نسبتا نادر است ودر اشعارشاعران قرن های ۱۱ و ۱۲ چندان استعمال نشده است .

از بن دندان جورکشیدن ـ شاعراین ترکیب رابه معنای از تحت دل، بارغبت تمام بکار میبرد و اظهارمیدارد که آماده است جوز یارش را تحمل کند .

اذبن دندان بکشم جور تو ، بوکه ترا بر سردندان شوم.

بشت دست خایید ن افسوسخوردن ، اظهار ندااست کردن : در دل دندان زدن ـ در دل کینهخواستن :

آتش ای دلبرمرا برجانهزن، دردل مسئین من دندان مزن د ـ بعضی از مصرع های خاصشاعر که آنها تعبیر و حکمت های مردم را بخاطر میاورد :

از و فا فرزند انسدوه تسسرا دل ز مادر مهربان تر دایهاست.

بنده گشته از بهر تودل دیده را عمر سرمایه ایست نا معلوم ، تاب چندین زیان نمی آدد .

یاد کن بنده را به یاد کنی ، دزد دشنسام پاسبان ارزد .

صبر کهساکن ترین عالم عشق است، زلف توهر ساعتش به رقص در آورد.

ه \_ مقال های مردمی که برای پوره روشین بیان کردن ماهیـــت حادثه وواقعه در غزلهای انــوری آورده شده النه .

از پس هر آفتاب سایه بودن باید گفت که این مقال بر عکس پایان شب سیه سفید است نا ممقال مردمی ابوده آن در سه شکل آمده است .

۱- زآن مراوصلت بهدست هجرداد، کز پی هر آفتابی سایه ایست ۲- کشتی برخشك میران انوری ، کاخراین دریای غم را ساحلیست. ۳- گفتم اوراکه صبرکنکه به صبر، هر غملی راکه هست پایانیست. حواب راست تلخ :

جواب راست چون دانی کـــهتلخ است،

لب شيرين چــرا بــر هــم نــدادی .

بهر دوست از دشمن جفاکشیدن:

بهر رضای دوست ز دشمسنجفا کشند

چون دوستنیست بهر رضای که میکشم

چنانکه در بالا دیدیم در شعر انوری تشبیه و استعاره ومخصوصا توصیف نقش و کار برد وسیعدارد. این صنعت نه تنها در فنون ادبی کلاسیك ، بلکه در ادبیات شناسی امروز نیز برای معین نمودن اسلوب وسبك شاعر و نویسنده اهمی تمخصوصی دارد . بنابرین مادر آخر این باب فهرست تشبیه واستعاره و توصیف غزلیات انوری را علاوه نمودیم ولازم دانستیم تا در باره توصیف و ماهیت آن در شعر اندکی بحث نماییم .

اپیتیت رتوصیف از کلمهٔ یونانی (epitheton) آمده است ومعنی معین کننده را دارد . درادبیات شناسی تصویر بدیعی و هنری شخصی و یاشی را باصفات وخصوصیات فرق کننده اشاپیتیت رتوصیف ویژه شعر ونثر میباشد . را باید گفت که توصیف ویژه شعر ونثر میباشد . اما ماهیت و خصوصیت های آن درادبیات شناسی چندان روشن نشده است . در کتابهای ادبیات شنا سی بغیر از تعریف مختصر و عمو می توصیف معلومات دیگری بنظر سرنمیرسد .

تنها ۱.ن ویسیلو فسکی درمضمون خود رازتاریخ اپیتیت راجع به نقش واهمیت توصیف درادبیات بدیعی ، تاریخ و نمود های آ ن به تفصیل سخن رانده است . اونیز توصیف را معین کردن مخصو ص کلمه میپندارد که آن خصو صیت بر جسته و مهم شخصی و یاشیی را افاده کردن است . ا.ن ویسیلو فسکی توصیف رابه گروه ها ی تکراری رتوصیف هاییکه از جهت شکل گوناگون بوده مضموناً مرادف یکدیگر ند :

آفتاب تابان خورشید رخشان ،ایضاح کننده رتوصیف ها ییکه در آنها این یا آن خصوصیت شیوصفشونده شرح و ایضاح میشود \_ لب لعل فام، لعل شکربار، کنایه آمیز رتوصیف هاییکه در آنها صفت شی نه بمعنی اصلی، بلکه با معنی مجازی خود می آیند . چشم آدم خور و رنگین رروز سیاه، روی سرخ ،روی سیه ، روی زرد، جدا میکند وخصوصیت های آنها را نشان میدهد .

ا بعضی مو لفان چنین میپندارندکه هر صفت ومعین کننده اپیتیت یعنی توصیف شده میتواند . ولی اپیتیت ومعین کننده را یکرنگ

حساب کردن نادرست میباشد، زیرا طوریکه در تعریف اپیتیت گفتیم توصیف تصویرخصوصیت برجسته ومهم شی وشخصی است .

برای مثال عبارت چشمان سیا هرادر نظر میگیریم . درین عبارت سیاه توصیف نیست ، بلکه معین کننده است ، زیرا که سیاه بودن چشم یك خصوصیت عادی آناست وبس .

ولی در عبارت های چشمانغماز،چشمان پرخمار ، دستان بلورین ، کلمه های غماز، پرخمار بلورین ، توصیف اند واین صفت ها نه خصوصیت عادی ، بلکه تصویـــرهنرمندانه چشم و دست هاست .

نقش توصیف در رنگینیی و تازه کی شعر هم اهمیت بیز رک دارد . شاعر یا نویسنده میتواند بواسطهٔ توصیف سیمای ظاهری و باطنی قهرمان اثرش را تصویر نماید .

طوریکه ۱.۱. برتلس می آوردحین تحلیل اثر محقق باید به اسرار نهانی لابرا تواری ادیب نظر افکند وآن راآشکار سازد . و دراین راه به فکر مادر نحوهٔ تصویر سازی توصیف هم تا حدی موثر میباشد .

ترتیب دادن فهرست تشبیه واستعارات و توصیف ایجادیات این ویا آن شاعر چه اهمیتی دارد ؟اهمیت چنین فهرست هاپیشازهمه درآن است که شخص میتواند به نحوهٔ تصویر شعر شاعری رقسما شعر عصر وی آشنا بشبود. دیگراینکه مشخص میشود که شاعیر چگونه تشبیه و استعاره و توصیف نو را در ایجادیاتش به کار برده است ، به شرطی که چنین فهرست دایر به اشعار شاعران پیشین نیز ترتیب شده باشد . بالاخره از روی فهرست تو صیف میتوان روحیه قهرمان غنایی شعر شاعر دار قسما شعر عصر وی را) معین ساخت . مثلا از فهرست توصیف غیز لیات انوری معلوم میگردد که عاشق د ر نظم آن دورغمگین وعاجز ، رنجورومهجور ، دلتنگ ومسکین ، خراب فهستمند ، زار و ناتوان ، دلسوخته و شگفت است و معشوقه دل آزار و بیوفا، صاحب جمال وسنگین دل ،سرکش و بدخوی و امثال اینهیا تصویر شده است .

در ادبیات شناسی شورویراجع باین مساله به غیراز رفهرستسیما

وتوصیف شعر قرنهای ۱۰ و۱۱فارس وتاجیك که آن به قلم شرقشناس معروف شوروی محمد نوری عثمانوف تعلق دارد ، دیگر فهرست ترتیب نشده است . مافهرست تشبیه واستعاره وتوصیف غزلیات انوری دا ترتیب داده ایم . بعدا اگر مجال وامکانی میسر شود، آن رابه نشر خواهیم سپرد .

# خلاصه

طوریکه میدانیم بدون مطالعهایجادیات انوری مخصوصا غز لیات او تعیین چگونگی انکشافنوعغنایی در شعر قرن های ۱۰ و ۱۲ نهایت دشوار است .

انوری شاعری است که با ایجادغزلیات با مضمون گوناگون درردیف ابوالفرج رونی ، سید حسنغزنوی،عبدالواسع جبلی و ادیب صابر ترمذی این شکل شعری را تکمیل کرد واین سهم وی در غزلهای اوبه صراحت مشاهده میگردد . ازین روغزلیات انوری را یک مرحلهٔ مهم غزلسرایی قرن ۱۲ میتوان گفت .

انوری در غزلهای خود عنعنه های شاعران غزلسرای گذشته و معاصر خودرا جمع بست نمود ، آن راترقی داد و آمادهٔ آن ساخت که همچو ن سعدی بزرگان شعر از او پیروی کنند . درین باره قول مدرس رضوی صحت دارد کیه گفته است : (براساسیکه او رانوری) برای غزل ریخته بود دیگران بنا های رفیع نهاده و کاخ های عالی برافراشتند ، تابه شیخ اجل سعدی شیرازی و پس از اوبه لسان الغیب خواجه حافظ شیرازی رسید . واین دو پایه آنرابه جای بس بلند رسانیدند که دست دیگران از وصول بدان کوتاه گردیدی .

باین طریق غزلهای شاعر راحلقهٔ اتصال غزل قرن های ۱۲ و ۱۳ یا دورهٔ گزار میتوان نامید .

عقیده های پیشرو شاعر نه تنهادر قصیده و قطعه ها، بلکه د ر

غزلهای او نیز انعکاس یافته اند .میتوان گفت که در قرن ۱۲ میلادی انوری در غزل که موضوع اساسی آن وصف عشق و محبت و بیان احساسات عاشقانه بود یکی از نخستین کسان میباشد که میی ورندی، عرفان ، شکایت و انتقاد ،حسب حال ودیگر موضوع و مضمونهای مهم اجتماعی را در آ نداخل نمود . اینگونه مضمون های غزلیات انوری در معین نمو د نمناسبت شاعر به این یاآن مسا له اجتماعی و توضیح روحیه قهرمانغنایی اهمیت دارد . مضمون ها ی حسب حالی انتقادی در غزلیاتشاعر بدو طریق :

ضمن بیان مضمون های عشقی وشکوایی آمده است .

شکایت و انتقاد در تشبیب قصیده و غزلهای شاعر به طرور گوناگون انعکاس یافته است. انوری اگر در تشبیب شکوایی قصیده هایش تنها از حال نا فرجام خود شکایت کرده باشد درغزلهایش این مضمون را پیوسته با آهنگ غنایی بیا نکرده است .

عقاید تصوفی شاعر در دورشته، یعنی در رشته عشق و در رشت ه ستایش می ورندی ظاهر میشود .ولی به کدام مشرب و سلو ك تصوف منسوب بودن انوری معلوم نیست . فقط اینقدر معلوم است که او در اواخر عمرش ترك خدمت دربار کرده روبه گوشهٔ عزلت نهاده است .

تصنیف غزلهای انوری از جهت مقدار بیت نشان داد که اکثر غزلیات شاعر پنج \_ شش وهفت بیت\_ی بوده است .

انوری در ۱۲ وزن عروضیی (هزج، رمل، رجز، متقارب، خفیف، مضارع، منسرح، محبتث، صریح ، مشاکل ، قریب، مقتضب) غزلگفته است . و ۸۰ فیصد آنها را غزلهای ۱۰ و ۱۱ هجایی تشکیل میدهند . دریك صدوبیست ودو غزل لقیب شاعر ذکر یافته است و آن بیشتر در مقطع میباشد .

غزلهای انوری باسبك واسلوبخوداز قصیده هایش بكلی فسرق دارند . انوری با ایجادیات شاعرانپیشین ومعاصر خودمانند عنصری ، فرخی، ابو الفرج رونی، سید حسنغزنوی، عبدالواسع جبلی ، ادیب

صابر ترمذی آشنایی داشته ازآنهابهره برده است . در غزلهای شاعر مخصوصا پیروی او به عبد ا لواسے جبلی مشاهده کرده میشود که بین غزلهای آنها از جهت نحوهٔ تصویروتجسم سیماها وروح غنایی شباهتی بنظر ميرسد.

انوری در غزلهایش قریب ۲۰نوعصنعت معنوی و لفظی را بکار برده است که آنها تشبیه ، استعاره، تلمیح، تضاد، تجنیس ، توصیف و امثال اینهایند . مهارت شاعـــرمخصوصا در استفاده تجنیسمعنوی به نظر میرسد .

غُزلهای شاعر ازجهت زبان هماز قصیده و قطعه های او بکلی فرق میکند . انوری در قصیده و قطعههایش اگر ترکیب و عبسارت و اصطلاحات علمی \_ فلسفی را بیشتر به کار برده باشد ، لیکن غز لیاتش را با زبان خیلی ساده ایجاد کردهاست . اکثر عبارت و ترکیب ومقال وضرب المثل های غزلیات انوری از زبان مردم گرفته شده اند کیه بیشتر آنها را امروز نیز به کار می برند . غزل پایان رادر نظرمیگیریم:

تیرمژگان ترا خسون ریختس ، از وفا فرزند انسدوه تسرا، كنده كشت ازبير تودل ديدهرا، ذان الراوصلت بدست هجرداد،

عشق تو دل را نكو پيرايه است، ديده را ديدار توسرمايه است. در طریق عشق کمتریایه است . دل زما در همربانتر دایه است. گرجه دل دادیده بد همسایه است. كز پى هر آفتابى سايه است.

خدمت اساسی انوری در تاریخ غزلسرایی طوریکه رسول هادی زاده تصریح کرده است از آن عبارت است که ((به طرز جدی مضمو ن غنایی را از وابستگی و تابعیت ژانرمدحی بیرون آورده ... در این ژانر تاثیر غایه های صوفیانه راکهدر نظم غنایی آن دور بــواسطــه ایجادیات سنایی و عطار به تدریم بیشتر نفوذ پیدا میکرد ، خیلی کم

((غزلهای انبوری که که با اشعارغنایی مردمی نزدیك است) ازجهت

مضمون ومحتوا ونحوهٔ تصویرسازی در شعر قرن های ۱۱ و ۱۲ مقسام ارزنده دارد .

ایجادیات انوری از اختلافات نظرومحدودیت ها خالی نیست . اگر شاعر از یك طرف جهت بهبروداحوال خود د ر وصف حکسرانان قصیده های مدحی گفته باشسد ،لیكن از طرف دیگر او در سیما ی قهرمان غنایی ، غزلها و چندی ازقصیده وقطعه هایش وضع پر از فاجعه زمان خود را انعكاس داده است .

انوری فرزند زمان خود برود . محدودیت واختلاف نظردر ایجادیات او انعکاس حقیقت عینی ر بینظمیهای اجتماعی جامعه و بیداد کر ی های زمان میباشد .

ولادیمیر ایلیچ لنین به ایجادیاتل.ن. تولستوی ارج گذاشته نوشته بوشته بود:

رر ضدیت ها یعقیده هــای تولستوی ، ضدیت نه فقط فکـر شخصی او میباشد ، بلکه انعکا سآن شرایط به غایت ضدیت نا ك تاثیر های اجتماعی ، عنعنه های تاریخی میباشند که آن هاروانشناسی طبقه وصنف های گوناگون جا معهروس رادر دورهٔ بعد از اصلاحات ، ولی قبل از انقلاب معین میكردندی،

انوری نیز در تاریخ ادبیات دری زبانان نه تنها چون استاد قصیده مدحی، بلکه همچون استاد نا ز لاخیال غنایی که بلند ترین احساسات انسانی را ترنم نموده اسببت ،مشهور میباشد .

# زود برفتي

ACKUT S219

ای دیر بدست آمده ، بس زود برفتی آتش زدی اندر من و چـــون دودبر فتی چون آرزوی تنگدلان، د یـــر رسیدی چون دو ستی سنگـــد لا ن زودبر فتی زان پیش که درباغ و صال تو دلمن ازداغ فراق تو بر آسود، برفتی نا گشته مـن ازبند تو آزاد بجستی ناکرده مرا، وصل توخوشنود برفتی

انوري

# آب رفته

دوستی گفت، صبر کن زیرا ک صبر کار تو خوب زود کند
آب رفته به جوی باز آرد
کار بهتر از آنکه بود کند
گفتم آب اربه جوی آید باز
ما هی مرده را چه سود ، کند

انوري

#### هيئت تحرير:

اكادميسين سايمان لايق اكاد ميسين دكتور جاويد كانديد اكادميسين الهام معاون سر محقق فرمند محقق خسين نايل محقق ناصر رهياب

مدير مسؤول: ناصر رهياب

#### بهای اشتراك:

در کابل . ٦ ـ افغانی در ولایات . ٧ ـ افغانی در خارج کشور . ٦ ـ دالر برای محصلان ومتعلمان نصف قیمت بهای یك شماره . ۱ و افغانی

نشانی : اکادمی علوم ج . د . اـ انستیتوت زبان و ادب دری محله خراسان

# DRA Academy of Sciences Center of Languages and Literature Dari Institute

# Khorasan

Bi- Monthly Magazine
on Language and Literature

Editor: Nasir Rahyab

March - April 1987

Government Printing Press