



## هراین شماره ز

اشتایی با بیدل امبرخسرو بهجيث زبا نشتاس كلاسيكهاى دانش مترقى ... «وحدت وجود» بيدل ترجمه های آذربایجانی ازدری بيدل، شاعر أو آفرين دستگاه واژه کی زبان



سال پنجم ـ شمارة أول حمل - ثور ۱۳۹۶

اكادمى علوم ج.د.١. مركز زبانها وادبيات دیبارتمنت دری

#### هیأت تحریر:

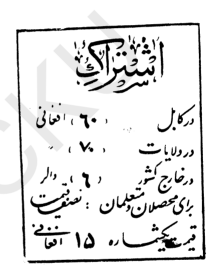
سلیمان لایق سرمحقق دکتور جاوید محقق حسین فرمند محقق پروچن سینا

معاون سرمحقق دکتور پولاد مایل هروی حسین نایل عبدالرحمن بلوچ

## فهرست مطالب

| فحه | عنوان ص                          | نویسنده                                                                                                                                                                                                                          |
|-----|----------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١   | دربارهٔ یك نشست پژوهشی           | مديرمسؤول                                                                                                                                                                                                                        |
| ٧   | آشنایی بابی <i>د</i> ل           | پوهاند دکتور جاوید                                                                                                                                                                                                               |
| 14  | اميرخسرو بهحيثز بانشناس وزباندان | پروفیسور اظهر دهلوی                                                                                                                                                                                                              |
| •   | چهار ستون شعر وشعور در فرهنگ     | مایل هروی                                                                                                                                                                                                                        |
| **  | غوريان                           | en de la companya de<br>La companya de la co |
|     | كلاسيكهاىدانش مترقى              | ۱۰ س ۱ کولیکوا                                                                                                                                                                                                                   |
| ۰۳  | دربارهٔ ابداع هنری               | ر كزارنده: پوهاند محمدرحيم الهام)                                                                                                                                                                                                |
| ٥٦  | (( وحدت وجود )) بيدل             | اكادميسين ابراهيم مؤمن اوف                                                                                                                                                                                                       |
|     |                                  | گزارند : حليم يارقين                                                                                                                                                                                                             |
|     | ترجمههاىسدههاى ميانةآذربايجاني   | دكتور محسن زين العابدين اوغلى                                                                                                                                                                                                    |
| ٧٨  | از زبان دری                      |                                                                                                                                                                                                                                  |
| 91  | بيدل ، شاعرنو آفرين              | عارف پژمان                                                                                                                                                                                                                       |
| 97  | دستگاه واژه کی زبان              | عين الدين نصر                                                                                                                                                                                                                    |
| ١١٠ | چراغ معبد عشق                    | سليمان لايق                                                                                                                                                                                                                      |

مربر مسؤول ؛ نائىر رەبباب ، مساون ؛ ممدىمرورباك فر معصنتم : سيدعبدلسميع باشمى



تأنر : إكادر علوم في التناب وياين الريوم علي خران



محلة دوماهة

# مطالعان فالرفاح بايرت

حمل - ثور - ۱۳۶٤

شماره اول ، سال پنجم

# ACKU?

# در بارهٔ یک نشست پژو هشی

با باورمندی بدین اصل که فرهنگمعنوی باید همپای فرهنگ مادی غنا وگسترش یابد وبادرك اینسخن که فرهنگیان درپهلوی مردان سیاست، نقش ارزنده یی درساختن جامعه نوین دارند، حزب ودولت مترقی ماهمواره کوشیده است تاراههای پرباری فرهنگ نوین ومترقی بیشتر خو گرفته اند بسی هموار تر سازد، بیشتر خو گرفته اند بسی هموار تر سازد، چنانکه در اصول اساسی ۱۰۰۰- و برنامی غمل ح۰د-۱۰۰ درخشش بنایایی فرهنگ

برداشت فشردهیی ازاین یاد داشتهایزندهـ عى سازمير ساند كه: تبليغ وترويج بهترين دست آوردهای همهٔ مردمان، ملیتها، اقسوام وقبایل افغانستان، خلقهای سایر کشورهای اسلامی، کشورهای سوسیالستی وسایر کشور های جهان، حفظ وانکشاف تمام آنچه درمیراث غنى فرهنكى خلقهاى وطن محبوب ما مثبت و ماارزش اند، رشد معنوی مردم و تأمین امکانات مترقی فرهنگ وعلوم در کشور، آدمانهمیشه-عى دولت انقلابي ماست. حزب ودولت همواده میکوشند زمینهٔ فعالیت شخصیتهارا در عرصهٔ دانش وهنر ارج فراوانی بخشیده، عرصهٔ کار وتلاش آنهادا که برای نسلهای امروز وفردای کشور اهمیت بنیادی دارد، فراهم آورده، همهٔ امکانات را در خدمتشکوهنده کی دانش وشکو\_ فایی هنر مهیا سازند •

باچنین خطوط مشخص است که پساز به پیروزی رسیدن انقلاب ثور حزب ودولت کوشیده اند باراه اندازی سیمینارهای پژوهشی و تجلیل ازچهره های برجستهٔ ادبی، هم درغنی ساختن فرهنگ معنوی کارهای جدی دا سروسامان بخشند وهم زمینهٔ کارهای ثمر بخش محققان دا آماده تر گردانند ۰

لینن گفتهاست: ((ادبیات وسیلهٔ ارزئده یی است کهاز آن برای آموزش وپرورش انسان طراز نوین میتوان سود فراوانی گرفت ۰ )) این سخن میرساند که ادبیات وشعری داباید ارج نهاد که نیاز جامعهٔ کنونی ماستومیتواند در نیرومندی و تشکل خلق در کار وپیکار او

1

جهت آزادی، آبادانی وشکوفایی کشور مسان نقش عظیمی را ایفا نهاید، دیگرآن میراثهای فرهنگی کهبه خاطر موزهها و کنجینههامومیایی ومدون شدهاند، چندان بهدرد نهیخورند، آثار کلاسیك یك ملت نیازبه نوشدن دارند، پس نیاز به این دارند کههر نسل در بارهٔ شسان دوباره ککرکند و دوباره تفسیر شوند، هرچند آثار کرانبار کلاسیکهای ما نیازمند تازهنگریها یی هستند، اما داریم آثاریکه تاهنوزهمآیینه دارد چنان واقعیتهای اند کهتا ازجامهانسانی نشانی هست، میتوانند چنگیبهدلها زنند و باخواست روزگار همآوایی نهایند،

یکی ازآن آفرینشگران جاودانه و پـرمایه، که گفتنیهایی داردسختارجناك و بهدردخوردنی ابوالههانی بیدل است و آن شاعری کهاززمان آغاز سرایشگری تاکنون، طی چندین سده شعر شرحایی در دل مردمان ما وراهی درزنده کـی آنان داشته واز آن چکادنشینانی به شمار میرود که کلامش امروزه هم میتواند، گرمی بخش دوان روشن نگران ما باشد و آینده سازان پر تلاش را شوری بخشد و نیروی تازه یی دهد، زیرااوچنان سخنوری نیست که تنها باواژه های شفاف دست و پنجه نرم کرده، از برج عاج تخیلات خویش کامی به بیرون نگزارده باشد، بل او سخن آفرینی است به بیرون نگزارده باشد، بل او سخن آفرینی است که کلامش از نگاه شکل و محتوی در کمال توا

هایش نبض جامعهٔ آن روزگارانرایافت و بسا چیزهایی که کنونهم میشود آنهارا باخط زرین نوشت واز آنها در راه بهبود زنده گی مردم خود، سود فراوانی برد •

بیدل، بدان تونه که یاد کردیم، ازآن شا عرانی نبوده است که مردم را به فراموشـــی گرفته ((بادرنگین رافدای خائذرین)) کردهباشد، از داد گری و راد مردی، تلاشوکوشنده گی . مروت و بخشنده گی دم زده ، دهتانانراسیاس گفته، به خاطر کار دران تحریه سرداده و بیکارهــ گان مفتخوار را نکوهیده است .

چنانکه در مثنوی عرفان، عرقریزی دهتانان دا به دیدهٔ ارج مینگرد وباژرفنگریویژهوبازی بان گیرای شعر، ارزش نان را برای زیستن وبودن باز گفته، اهمیت کار آنانرا بازتیابی میدهد نیکو و ستودنی .

همچنان در مثنوی طور معرفت، در بارهٔ کارگران معرن، آنهایی که هنگام ((فرور رفتن دیچاه، رسن به چشم شان طناب دارمینماید)) آن ژنده پوشان و بیجامه گانی که همین کارتوانفرسارا صرف به خاطر فراچنگ آوردن یك لقمهٔ نان متحمل میشوند، نکته یا بیهایی کرده است ، پذیرفتنی .

اودر این دو مثنوی، به گونه یی، این سخنرا آویزهٔ گوش بیچاره گان میکند که بایدزررا که از کاو و کوشش شمار نجبران وستمکشان به

دستمی آید، از چنگ این ((خوشه چینان بیکاری))

بیرون کشید تانابر ابریها از میان برو دوزور نان

به آنانی که حق مسلم شان است تعلق گیرد و

رمز گونه کارگران و دهقانان راچنین اندر زمیدهد:

ای کارگران رنج بکشید، مفتخواره مباشیه

و نگزارید، دستر نج شمارا بیکاره گان بربایند و

پرای فرجام آوری چنین امری باید متحد شوید

وبدانید که چرا شما ((زنده به گور)) بروید

ودیگران رایگانی عیش کنند قیام است که میتواند

شده ارا به حق مسلم تان برساند ،

ازینجاست که امروزه هم ، بیدلرا گرامی 

هیدادیم، سخنانشرا ارج میگذاریم وشعرهای 

آمسوزنسده ، مسردمسی وعسالسی اورا 
میستاییم،

ازاینجاست که سیوینار بزر کداشت از سه صدو چهدمین سال تولد بیدل این شاعر نستوه وفرهیخته خاور زمین را – که از سوی اکادمی علوم ج ۱۰۰۰ بر گزار گردیده است گاعی میدانیم خجسته که میتواند در راه شگوفایی فرهنگ بارور و همیشه پدارم ماارزنده کی ویژه یی داشته بارور

درفرچام ، برین سخن تکیه میکنیم که ایجاد فرهنگ نوین ومترقی، هیچگاهی بدین معنی ر نیست که فرهنگ انسانی و پر بارگذشته را به فراموشی گیریم، بل بدین معنی است که بادید

تازه آنحه نياز امروزين جامعة ماست، آنچه درامر جاگزینی اندیشه های پیشرو عصر ما بهجای افکار نایسند قرونوسطی یاریمیر ــ ساند، برگزیده شود، تاپویه پیشتازندهٔ فرهنگ مترقیمردمما، در پیوند با میراثهای ارزندهٔ گذشته، استواری بیشتری یابد، چنانکه با سودگیری از غنای شعر انسانسالارانهبیدل، که گیرایی ویژه یی دارد ودلنشینی خاصی وبا ـ استفاده ازآفرينشبهاي واقعاهنر مندانة او كه باداشتن همهٔ کوهها وکوتلها، شوقرفتن به ستيغها رابرميانگيزند، ميشود به شعر مترقي وانقلابي كشور خود، جان وروان تازهببخشيم و بدون گسسته کی ، ریالیسم سوسیالیستی دادر ادبوهنر خود رواج شايستهيي بدهيم واندر دل راهیان راستینجاده نور، باتلاوت شعر بیدل، آهنگ تلاش وکارسازنده را سریعترسازیم •

(مدير مسؤول)

### نكته

بهانه ساز وبگفتسارش اندر آر نخست به بانگ گردد پیدا شکسته گی زدرست هگیدی معرفتدی کسی کا وطر وعیبباز خوامی جست سفال را بهتپانچه زدن بهباتگفارنسد

پو**هاند دکتور جاو**یا

## آشنایی با بیدل

بی یقینی داشت عمری در کمان بیدلم عشق کرد امروز آگاهاز نشان بیدلم بعد از این تازندهام از بندگان بیدلم سجده فرسای خصور آستان بیدلسم عرش اگر باشم زمین آسمان بیدلم

جهان درقرن یازدهم هجری قمری درسرزمیندانش پرود وافسانوی هند شاهد دو آفریسدهٔ نفیس وناظر دو شاهکار گرانسنگ بسو ده است: یکی بیانگر سوزوساز، عشق وعرفان ودیگریمظهرمهروفا، زیباییوصفا۱۰۰۰حساس یکی بردوی صفعههای کاغز جلوهریز شدو خوشه سان دلها به باد آورد و دیگریدددلهر مرین کهساد افسرد وچون دگ سنگ مسودد نیایش وستایش قراد گرفت یکی بیدل شاعسر سحرآفرین بود ودیگر تاجمحل نگارهٔ گویای

سخن مختن دربادهٔ بیدل وشناخت او که صیت شهرتش از اقصای هند تاسر حد ایران وازتر -کستان چین تاسرزمین عثمانی پیچیده ورسیده هم سلهل است وهم ممتنع . سلهل ازبابتی که بیدل شرح حیات صوری ومعنوی و ماجراهای زندگانی خودرابا آبوتاب هرچه تمامتر تا سال۱۱۱۸ درچهار عنصرآورده و مارا ازهر سعی و و سواس بی نیاز ساخته است وهم از جانب دیگرکسانی چون سرخوش آنچه را که دربارهٔ او نوشته از لحاظش گذرانده و مبول بران زده است اخلاص کیشانی چون خوشگو که به قول خودش بیش ازهزارباد از فیض دیداد او بهره مند بوده، آنچه را کیه درمحضر اودیده و شنیده در سفینهٔ معروف ورساله ملفوظات خود ضبط کرده است و شاداز از جهتی که این روایت ها و حکایت ها آمیخته با نکات حیرت زا و تامل بر انگیز است و اغلب از مقولهٔ رویای صادقه، سیرهای عرفانی و اسفاد روحانی و بسا دقایق و لطایف صوفیانه و رازهای مکوی دیگر ه

فیض ستانی واثر پذیری بیدل از صحبت چند سلطان معنوی ومجدوبان صفادل چون شاه ملوك ، شاه یكه آزاد، شاهفاضل، شاه ابوالفیض، شاه قاسم هواللهی ودیدار های او بامردان خدا ودرویشان پاكنهاد كه گاهگاه چون خضر بی خجسته در تنگنای دشواریها بسر وقت او میرسیدندوبی هیچ ناپدید میشدندور سرشت و سرنوشت و رشد قریحه و استعداد شعری او بی نقش و تأثیر نبوده است و ای بسا كه پیام باطنی كسانی چون شاه كابلی برای او بمثابه مكاشفات و الهامی جلوه می نمود كه گویا از دلدار برین و عالم غیب بسه او میرسیده

فطرت بيدل همان آيينه معجز نماست

هرسخن كز خامه اش ميجوشد السهام است و بس

ازهمین بابتها بوده است کهبیدل دُرسیر وسلسلهٔ عرفان درعین خاکساری، شکستگی وعجزنه تنها خودرا ازاقطاب بلکه از زمرهٔافرادوصاحب کشف و کرامات میدانست:

عصالی مه یك برق تجلی دیدم معمل گردی نداشت گیلی د یسدم زین سرمه که حق کشید در دیدهٔ من هسر جا لفظی د قید معنی دیدم باهمین سلطنت روحانی که عالیترین مراتب ومقام صوفیانه است خطاب بهخود میگوید:

بیدل به دوروزه عمروهم مفرور مباش بنیاد تو نیستی است معمور مباش بیدل به دوروزه عمروهم مفرور مباش ایخاك به این غبار مسرور مباش کذشته ازین چند شاه دوده نشین وفقی مشری، چند امیر زاده وازاده یی، الاستگان ودوستان صمیمی اوچون میرزا قلندر، میرزا ظریف، میرزا ابوالخیر هرکدام برای بیسدل مهمدل ما مبدا فیض و موهبتی، مصدریاری وبرکتی بوده اند، کلیة اومجمع شعرا وعرفابود

وخود اذین انجمن لذتها میبرد دردبستان فکری و حلقهٔ درسش صدها هندو و مسلمان دانو\_ زده بودند و بهرها برده .

امرای هفت هزادی ، هزار باد سرتعظیموتسلیم بر آستان فقرش فرود آورده اند و تا جدادان الماس نشان پرتولطف وعنایتخودراازو دریغ نداشته اند،

درتاریخ ادبیخود کمتر شاعری دا می شناسیم که از سپیده دم جوانی تاشام پیری ازین همه شهرت واحترام، اعزازو اکرام، فراغتوبی نیازی، برخودداد بوده باشد • بیدل از شعرای مقبلی بود که در دوزگار خودش دفتر شعرش چون ورق زر دست به دست می کشته و شهریادانی وقت چون عالمگیر آزمند و سخت گیر برکلامش تمثل واستشهاد می جسته است •

امرای چون عاقل خان رازی، نظامالملك، آصف جاه و نوابانی چونشكرالله خان وجمیع دودمان بیدل اندیشش همهاز دوستان، حامیان وارادتمندان او بوده اند،

بیدل که از عشیرهٔ ادلاس و از دودهٔسپاهی بود درسال ۱۰۰۱ هجری قمری چشم به جهان کشود و ابوالقاسم ترمزی ستارهشناس دوراندیش وروشن بین که دوست پدرش میرد زا عبدالخالق بود لفظ ((فیض قدس)) و ((انتخاب))را مادهٔ تاریخ او گفته وحقانیك دریافته بودکه طلوع این کوکب دری فیض قدسی برای زبان دری بود و آن روزگاران انتخاب، انتخاب بهتر ازاو هم نداشته است بیدل این تاریخ را در قطعه یی چنین بسته :

بسالی که بیدل به ملکظهور زفیض ازل تافت چیون آفتیاپ بزرگی خبیرداد از مییولیدش که هم ((فیض قدس))استوهم ((انتخاب)) زادگاهٔ او محله پتن دیوی در شهر پتنه یا پتلی پوترای قدیم مرکز ایالت بهاربود، در چهارونیم سالگی خورشید سایه گستر پدرش خرامید ودر هفت سالگی چون گهری از دامان مادر به کنار افتاد ۰

خورشیدخرامید و فروغی به نظر ماند دریا به کنار دیگر افتادو کهر ماند درسنین ده که تازه از تحصیل صرفونعو، بدیع وبیان فراغت یافته بود نخستین بادگل طبعش شگفتن گرفت وشعر بدیعی در بیان حال همدرسش که قرنفل می جویید بسربدیهه کفت :

یادم هسرگاه دو سخسن می آید بسوی عجبش از دهسن مسیآیسد ایسن بسوی قسرنفل است یانگهتگل یار ایحهٔ مشک ختسن مسی آیسسد درآغاز شاعری ((رمزی))، تخلص می کردصورت احوالش از طرز تخلص روشنبسوده است اما باسیر در گلستان سعدی لفظ((بیدل))داازشاخهٔ این قطعه برچید وصاحبدل شد:

کسر کسی و صف او ز من پر سد بیسدل از بسی نشان چه گوید باز

عسا شقسان گشتگسان معشو قند بسر نیسایسد زگشتگسان آواز

مرزاسنگینبیگ درسیرالمنازل آورده کهاین کتیبه برلوح مزار بیدل بیرون دهلیدروازه
نقش بود :

بیش ا**ذین گفت سعمدی شیراز** بیدل از بی نشان چگویسد بساز بیدل این مصرع را درین رباعی چئین تضمین کرده است :

دی کسسی گفست میسرزا بیسدل سوب گفته است در تصوف داز مصری در جسواب خوانسد جلیل بیدل ازبی نشان چسه گویسد بسانس بیدل در دسفر ۱۱۳۳ چشم ازجهان پوشید به تصریح خوشگو جسد قوی هیکل این شاه زور را در صحن حویلی خودش به خاك سپردند و در گاه قلیخان در مرتع دهلی که پنجاه سال بعد از وفات بیدل نوشته است ، ذکسر مزارش را در دهلی کهنه در محوطهٔ مختصر ، برنگ معنی خاص که در الفاظ رنگین واقسع شده آورده ، گوید : سوم شهر صفر عرس میشود و دور قبر حلقهٔ مجلس تر تیب میدهند کلیاتش که بخط گرامی مرتبت ترقیم یافته به آیین حلقه گذاشته افتتاح به شعرخوانی می نمایند، برعنوانش این رباعی مرقوم است:

ای آیینه طبع تو ارشساد پزیسر در کسب فسوایسد ننهایسی تقصیر مجوعهٔ فکسر مسا صلای عسام است سیسری کنن وقسمت تسلسی برگیر

هر چند مزار بیدل در سینهٔ عرفاست اسا بازهم ۰۰۰ نویسندهٔ ((سیرالمنازل))، صد سال بعد از رحلت او ، در بارهٔ آرامگاهش گوید ۱۰۰۰ مگر العال نام و نشان قبرهم باقی نمانده ۱۰۰۰ این نکته که باساس تواتر مزار پرتوانوارش را در حضیره یی ازچفتاییها در خواجه رواش کابل گفته اند ویامحلی دا دردهلی بفاصله دو میل دورتر از خانه و خاك اصلی او بنام مزادش آباد نموده اند، مصداق این شعر میتوانند بود:

زهر خاکی که بوی عشق بر خاست یقین دان تر بت لیلی در آنجا ست رسم بر گزاری عرس اینعارف وارسته که تفصیل آن در کتب تذکره آمده تا هنوز در اغلب شهر ها چون دهلی و کابل خاصه درولایت بدخشان ، که آل و تبار بیدل را از آنجا میدانند ، هنوز متداول است ، باشد کهازیمن همت اراد تمندان بیدل کیش بازار اینمراسم خجسته کرمی بیشتر یابد و فروغاین مشعل، فروزان و جاویدان بماند ،

بیدل باداشتن زو جات متعدد درشصت وشش سالگی تنها صاحب فرزندی شد ۱۸۱۰ این نازنین شمایل در چارسالگی چنان بیمارشد که شاعر مارا بغریاد آورد : آنجاکهگوید:

ای چرخ به حق جوش این میغانه یعنی به خروش عاقل و دیوانه بیرون نبری زانـــجمن شمـع مرا آتش نزنی به خرمن پــر وا نــه

اما روزگار این دریتیم دا از کف شاعر بلند آشیان ما در ربود وآتش به خر مسن صبر و طاقت او زد ، بیدل که از هربنموی او شرر جسته بود مر ثیهٔ پرسوز و آتشینی در دثای فرزند خود سرود که حقا ازجواهر سمین سخن و از شا هکار های ادب دری بشمار میرود ، چند بند ازین مخسررا برمی گزینیم:

هیبهات چو برق پر فشان د فت کا شوب قیا متیم بجان د فت گرتابی بود و گر توان د فست طفلم زین کهنه خاکدان د فست بازی به آسمان د فست

آهوی غسر یبی از نظر جست کر هر بن موی من شرر جست چون دنگ ز چهره بی خبرجست این آهی بود کسز جسکر جست یا تیریبودکسز کمان ر فست

هر که دو قـــدم خرام میکاشت از انگشتم عصا به کف دا شــت یارب علم چه و حشت افـراشت دست از دستم چگونه بر داشت

بی مسن بهرهٔ عسدم چسان رفت

شوخیها داشت در بسر مسن میزد قسد می بسرا بسر مسن ای السفت خساك بر سر مسن ماندم و ناز پرور مسن

تنها به جهان جاویسدان ر فست

فسر یساد کنم ز بان لا لم پرواز کجاست سو خت بالم پر عاجزو سخت تیره حا لم در خاك فسرو روم بسنا لسم جساى دمحسرمنميتوان ر فسست

آه از شکری که کاه گفتاد میریغت از آن لب شکر باد اگنون همه تلخ شد به یکباد بلبل تو هم این خووش بو داد

کن باغ و بهساد طوطیسان د فست

خوشبختانه قسمت معظم چکیده های ذوق و حال ابو المعانی بیدل که همسنگ بالعل و جواهر بوده بمارسیده است. بطور کلی میتوان گفت که بیدل در تمام ابواب وانواع شعری از جنس غزل تاقصیده، از شکل مثنوی تارباعی تغنن کرده و طبع سر شار خود را آزموده است. از نظر محتوا و موضوع بیدل به جمیع اغراض شعری پرداخته و کم وبیش آن معانی را در اشعار خود آورده است و حتی در مقام حق شناسی و سپاسگزاری لب به ستایش و ثنای معبان گشاده است و بون بعث در این موارد از حوصلهٔ این مختصر بیرون است فقط مضمون کلام بیدل را باچند خط روشن خلاصه میکنیم که :

جوهرمایه اساسی و معود اصلی کلام او، رموز واسراد تصوف ، معادف و عـر فـان اسلامی واصل فلسفه وحدت الوجودی است که باالهام از افکار وادشادات شیخ اکـبر معی الدین عربی صاحب ((فصوص الحکم)) و ((فتوحات مکیه)) و خداوند گار بلخ حضرت مولانا آنرا با حالات متفاوت صحو و سکر ، بنحو نیکو واستادانه در قالب واشکـــال گونه گون شعری پرور ده و بیان دا شتــه است ه

بیدل مانند هر قدر شناسی به شعرای سلف و نامبرداران ادب فارسی چون مولانا، سعدی ، حافظ و جز ایشان ارج و احترام داشته نام آنانرا به اعزاز ونیکی یاد میکند، بسا که در اقتفای کلام آنان اشعار سروده وداد سخن داده است ، بیدل به استعاره ها ، مجاز ها ، تشبیهات و کنایات متداول زبان غازهٔ تازه داده و به این گنج شایگانوفر هنگ وزین افزوده است .

ابو المعانی بیدل به فنون شعریوصناعات ادبی ، عنایت و ر غبت داشته و صنایسے بدیمی ، خاصه مراعات النظیر، ارسال المثل وایهام تناسب را فراوان بکار برده است حتی کاهی در زمینه صنعت های متکلف بی روح و خشك نظیر صنعت تعطیل رقطاو خیفا طبع آزمایی نمودهاست • تجدید در مطلعها و سرودن چند غزل در عین وژنو قافیه از مختصات کلام اوست •

بیدل به فن تعمیه و ساختن مادهٔ تاریسخ که درآن روز گار بازار گرمی داشت نیسز پرداخته و به پیروی از برخی نویسنده گان وشعرا مانند مؤلف ((مذکر احباب)) نسام وعنوان بعضی آثارش را به اساس مسادهٔ تاریخ که زمان تألیف را میرساند گذاشته ست •

ذکر باز تاب اندیشه های عسالی و بشر دوستانه در آثار بیدل و شرح و سمست

مسرب و جهان بینی او در خور تعقیق و مستلزم بحث مفصل و جدا گانه است . تعداد ابیات بیدل را بیش از صد هزارفرد نوشتهاند قدیمترین مثنوی او ، محیط اعظم در حدود شش هزار بیت است که در ۲۶سالگی سروده، داستان رمزی وخیال پرود طلسم حیرت را که سیری است در انفس، در ۲۰ سالگی در سه هزار و پنجصد بیت منظوم ساخته است و طور معرفت که سیر در آفاق است باساس نسخهٔ چاپ کابسل مشتمل بر ۱۲۲۸ بیت است و مثنوی عرفان که در جواب حدیقه و به همان وزن در طی سی سال سروده شده از شاهکار هیای عرفانی بیدل است که خود نیز بارها به آن بالیده و نازیده است و نسخهٔ اشارات و حکایات بیدل مشتمل است بر ابیات منتخب بالیده و نازیده است و آثار منثورش چیون رقعات ، چهار عنصر، نکات ، بیاض ومقدمه از چهار مثنوی او و آثار منثورش چیون رقعات ، چهار عنصر، نکات ، بیاض ومقدمه بیدل که چهل و یک سال پیش از و فاتش نوشته شده در گنجینهٔ حبیب گنج در هند است و نسخهٔ کتابخانهٔ بانگی پور را که سیزده سال پیش از وفات بیدل کتابت شده بخط خود شاعر می دانند و امانسخهٔ نفیس و تاریخ دار محیط اعظم که در آرشیف ملی ما نبط است هر چند نام کاتب در آن ذکرنشده اما به ضرس قاطع میتوان گفت به قلم مبارك ضبط است هر چند نام کاتب در آن ذکرنشده اما به ضرس قاطع میتوان گفت به قلم مبارك بیدل و بخط زیبا و دلکش اوست و

این نسخهٔ نازنین که ۳۶ سالپیش ازوفاتش و بیست و یکسال بعد از تسالیف خود اثر در کمال دقت و سلاست نوشت ه شده و از آغاز بهمین نام و صفت معروف بوده یکصدو هفده سال پیش غلام محمد طرزی شاعر صاحب دیوان و هفتاد و دوسال قبسل امیر حبیب الله خان و هفده سال پیش فکری سلجوقی نسخه شناس مشهور کشور، هر کدام به انشای خود آنرا بخط بیدل گفته و تسبیجل کرده اند ظا هسرا قدیمترین نسخهٔ چاپی از آثار بیدل رقعات است که در ۱۲۲۲ در لکنهو بچاپ رسید، چاپهایی از آثار بیدل ، که در تاشکند و سایر شهر های ماوراء النهر صورت گرفته، در دست هست ، در افغانستان عزیز ، نخستین بار دیوان او در سال ۱۳۳۴ه جری قمری در عهد امیر شهید تاردیف دال به طبع رسیده است ،

آنچه را که دربادهٔ کلام بیدل میتـوان بصورت فشرده وخلاصه گفتاینست که : بیدل بطور مسلم از ستاره گان قدر اول ادب دری ، واز سخن سرایان بی همتای مشرق زمین، واز ارکان اربعهٔ شعوفارسی است در قلمرو هند ، پس از امیر خسرو وییش از غالب واقبال •

اندیشهٔ بلند عرفانی و شیوهٔ بیان اینشاعر ارجمند قریب سه قرن ، بر ذوق و ذهن ، قریعه و ضمیر همه پارسی گویان بویژه سخن سرایان کشور ما از عاجز تا طرزی ، از مهردل تاقادی، همچنین در سرزمین ماوراء النهر از شوکت تا طغرل، از اکمل تا ادا ، اثرشگرف و درف گذاشته و باقبال فراوان رو برو شده است ،

در طول سلطنت معنوی و سیطرهٔ ادبی این شهریار سخن ، صدها شاعر غزل سرا وجامه پرداز از خرمن فضل او بهره ها برده و از گلستان طبعش گلها چیده اند صدها موزونان و تازه گویان بلغ و بخارا، ازو پیروی کرده و گام برگام او نهاده اند وباقید این نکته که این تقلید ها واستقبالها اغلب جنبهٔ طبع آزمایی و تفننی محض نداشته بلکه بایك نوع دلبستگی وارادت عمیسق همراه بوده است .

از همان دورهٔ او که دنباله عهد درخشان وطلایی زبان فارسی در هند بزرگ بسوده غالب شکر شکنان آن ولا ، نظر عنایت به کلام او داشته وازین قند مکرر پارسی کام جانرا هکرر شیرین کردهاند •

درین حوزهٔ فرهنگی که قلمرو مسلمز از فارسی دری بودهاست کمتر شاعری دا می شناسیم که در برابر این استاد بزرگ وار زانوی تلمدو شاگردی نزده وریزه خوارخوان او نبوده باشد .

نکات نغز و پر مغز او ، شاه فردهای گزین و بیت الغزلهای دلپذیرش تا امروزه۔ روز چنان بردگ و خونما، بر طبع و فکرما، رنگ و نقش گذاشته که بی اختیار آنها را در مواود مقتضی و بر حسب حال و مقسام مانند امثال غرروحکم درر به کار می بریم واز آن سود می چوییم •

دربارهٔ این نقته که بیدل پیرو سبك هندی واز افراد شاخص این طرز و شیوه است بلید افزود که در واقعیت امر ، ابوالمعانی بیدل خود مبتکر و مؤجد سبك تازه وانداز خاصی است که مختصوه نعصر بغوداوست.

درست است که اسلوب کلام او در مقام نکته پردازی ، معنی یابی ، عبارت آرایی ، ناز کخیالی ، ترکیب سازی، نسادره گویی و مضمون آفرینی و بسا دقایق دیگر به سبك هندی نزدیك میشود اما بسازهم از لحاظ آرایش وویرایش لفظی ، صنایع و بدایسی شعری ، علو و عمق معانی ، تلمیج و تمثیل، رمز وایها و حتی مبالغه های مطبوع و بیان

احساسات اغراق آمیز و جدبات کشور انگیزودلپذیر و نحوهٔ تازه گویی وادا که کاهکاه در غبار ابهام و غموض پوشیده است او راصاحب مکتب ویژه و ممتاز ساخته است الفاظ ، کنایات و تعبیرات بیدل چنسان پربار و سرشار از موج عاطفه واحساس ، وجد و هیجان است که گویی بحری را در کوزه یی ریخته اند ، عنصر و خمیر مایه سخن در دست این استاد ماهر و توانهند چسون موم نر مش و آرامش یافته و برای پروردن وبیان دقیق ترین ولطیف ترین مفاهیم آماده کشته است ،

طو فان طبع در یا بادش چون بحر بسی ساحل در هر کف و موجی هزاران در دری بیرون ریخته و دفتر سخنش در هر خط و سطر خود ، صدها نکتهٔ باریك و اندیشهٔ عمیق را کنجانیده است انبوه ترکیب های لطیف و تازه ، عبارت های دقیق و بدیسع، کلمات رنگین و آهنگین ، الفاظ دلنشین و ناز پرورده ، نشانهٔ طبع تابناك ، د قت پسندی ، سخن سنجی و قریحهٔ سر شار اوست .

هرچند عده یی پیرایه هایی را که بیدل برعروس سخن استه و مصادر غریبی راکه اکاهانه ابداع کرده باسیره و موازین زبان وهنجار گفتار هم آهنگ و دمسازنمی دانند، اما بطور قطع در زیبایی وغنامندی ز بان ما اثر ارزنده و برا زنده داشته است بقول صاحب نظران ز مانی فراخواهد رسید که باصطلاح آن روزکار روزمره های بیدل که برتر از صوت و حرف و گفت است نمونه وسر مشق نو آموزان خواهد شد واینده گان به کلام وبیان او استناد خواهند جست و جالب اینست که بامطالمه شعر نو وازادامروز چنین به نظر می دسد که بیدل از نظر تعبیر و تصویر ، عبارت وصور خیال ، تازه گویی ونوجویی، گویا باب سخن را بر روی این نوپردازان باز کرده باشد وراه گشای آ نان درین عرصه آزمایش و تلاش بوده است .

بغکر تازه خویان خر خیالم پرتو اندازد پر طاووس کرده جدول او راقدیوائها خلاصه بیدل از نظر باریك اندیشی ، نکته سنجی، دقیقه یابی، تــرکیب سازی ، بدیع نگاری، مضمون پرودی ، معنی آفرینی و بقول خودش نو آورد های ادبی ازشمرای

بلند پایه ، چیره دست و ممتاز ماست ، همین مختصات است که کلام بیدل را از سایر گوینده گان سبك هندی برتری وامتیاز بخشیده واورا صاحب طرز بكر وطرازنوین ومكتب مخصوص بخودش ساخته است در پایان مقال میتوان گفت که :

ظهور آثار جاویدانی بیدل شا هنامه دیگری بوده است در احیا وابقای شعر و ادب شیرین وفصیح فارسی دری Langua per Excella

و گسترش وقوام زبان زیبا و شیوای این حوزهٔ پرغنا و نمر زای فرهنگی Langua Franca حق است که باخود این صاحبدل هم آواز شویم و بگوییم :

((خداوندا بحق دل ببخشا بيدل مارا ))

## نكته

بسد میکنی و نیك طمع میسدادی خود بد باشد جنزای بسد کردادی پالاکه عداوات رحیم است و کرم کندم ندهد بار چو جسو میکاری

پروفیسور دکتور اظهر دهلوی

## اسير خسرو بهحيث زبانشناس وزباندان

در تکوین شخصیت امیر خسرو سبه ویژه گی بارز به چشم میخورد، یکی نفوذ آسیای مرکزی و ترکستانی کهاز سوی پدرواجداد بدو رسیده ، دودیگر نفوذ فرهنگ است اسلامی و زبان دری، سه دیگر نفوذفرهنگ هندی کهاز جانبمادر بروی اثر افکنده است در گسترهٔ شعر وادبدری شخصیتی به برجسته گی امیر خسرو که دارای ابعاد گولناگون ودانشهای فراوان باشد، کمتر دیده میشود، کماز کم درزمینهٔ زباندانی و زبانشنالسی استدراك و فهمی که امیر خسرو داشته، شاعران وادیبان دیگر نداشته انده

اگر هندوستان را ازنگاه تاریخ زبانشناسیمورد بررسیقراردهیم به این نتیجهمیرسیم که این کشور همیشه گهوادهٔ چندین زبان ازخانواده های گوناگون زبانها بوده (۱)وهمواره صوفیان و مبلغان اسلامی نقش مهمی در ترویج، توسعه واستهکام لهجه های مختلف محلی ودرشناساندن آنها به عنوان زبان، ایف کرده اند، اگر صوفیان ومبلغان مسلمان ، برای تبلیغ و ترویج دین اسلام وعقاید متصوفه، زبانها ولهجه های گوناگون هندرا برنمی برای تبلیغ و ترویج دین اسلام وعقاید متصوفه، زبانها ولهجه های گوناگون هندرا برنمی

گزیدند، هویداست که هیچ یك ازینزبانهای معلی به آن پایه از رشد نمیرسیدند کهامروز دیده میشوند. به این طریق میان زبانهای معلی هند و زبانهای دری و عربی رابطه مستقیمی استواد گردید و در نتیجهٔ آن،زبان دری به هرسه خانوادهٔ مهم زبانهای هند. یعنی در اوری، هندی. آریایی وچینی.تبتی اثرهای فراوانی افگند .

البته این نفوذ و تأثیر نهی از دوراه یعنی همازداه دربار و هم از راه خانقا، صورت کر فته است، واگر به دقت مسأله را پژوهش نماییم، روشن میگردد که این امر بیشترزادهٔ کوششهای بو ریا نشینا ن می باشد و نقش در بار و حکو مت چندان چشمگیر نامی ناماید و از این جاست که میبینیم چنانکه توقع برده میشود واکنشی علیه زبان دری و نفو زآن دردورهٔ متوسط تاریخ هند به چشم نمیخورد .

خدمات شایستهٔ امیر خسرورا به زبان هندی باهندوی یا دهلوی به خاطر اینکه کتاب ((خالق بادی)) از آثار مسبوب به او انگاشته شده نمیتوان ورد تردید قرار داد آیاشمار زیاد معماها ، سوال وجوابها، تصنیفها و ضرب المثلهای (۲) هندی را که در آثار او آمده اند میشود از دیگری دانست وآیابیجانخواهد بود که آثار امیر خسرو رابه خسروی که حتی در زمان حیاتش یعنی عهد جهانگیرهم رجسته کی نداشته است نسبت دهیم همچنان این سخن پر از باوری است که در تمام تاریخ اسلامی هند، هیچ نویسنده وشاعری رانمی توان سراغ کرد که نظیر امیر خسرو شهرت یافته باشد (۳) شایدامیر خسرو همین مطلب را در نظر داشته که گفته است :

مرا هرحجتي كامدزسوي خويشتن آمد

توهم گر حجتی داری زسوی خویش بیرون کش

خسرو بهزبان هندی وهندویی بدانگونه دلچسپی داشته که هرکس دیگری ز بسان مادری شرد دوست میدارد چسنانکه در بسا جایها ((هندیما)) گفته وهمین گونه سخن زدن نشانه ودلیل تعلق خاطر اوست به این زبان واین مردم:

تر کهندوستانیم من هندویی گویم چوآب شکرمصری ندارم کزعرب گویمسخن(٤) ویا دربیت زیرین که به نفز گویی خسود اشاره یی نموده است :

چو من طوطی هندم را ست پرستی زمــن هندوی پرس تانغزگویم (ه) بنا برگفتهٔ امیر خسرو ((هندی ما)) دهنهمهرا دوخته است :

هست خطا و مغل و ترك و عسرب در سخن هندى ما دوخته لب

امیر خسرو، گاهی به روشنی، زبانمادریخودرا ، بر زبان پدری یعنیزبانهای ترکی ودری ترجیح داده است :

اثبات گفت هند به حجت کهراجعاست بر پارسی وترکی ازالفاظ خوشگوار امیر خسرو زبان عربی را ازراه آشناییبادین اسلام ، زبان ترکی و دری را ازسلسله پدری وزبان هندی وسنسیگرت رااز طرفمادر به ارث برده است با مطالعهٔ ((نهسپهر)) معلوم میشود که وی باسنسیگرت وعلوم وفنون باستانی هند، آشنایی داشته است:

سنسیگریت نام زعهد کهنشــــ عامه ندارد خبر از کن مـکنش بــرهمنشــ دانــد و بربر همنـی نیــز ندانــد ز انسـان سخنـی

امیر خسرو شاکی است که بر همنان زبان سانسیگرت را تنها به خود اختصاص داده اند وعامهٔ مردم به آن آشنایی ندارند و ازیــن است که شاعر مرد مگرایی چون امیر خسرو به رنج اندر میشود و به گونه یی که آمــدآن درد واندوه را برزبان جاری میدارد و درجای دیگر اوزبان سنسیگرت را برزبان دری ترجیح میدهد، هرچند نسبت به زبان عربی منزلت پایین تری برای آن قایل است.

آن است زبسانسی بسه صفت دردری از عسربسی کیتر ویسرتر زدری(۱) خسرو زبان عربی را بالاتر ازتمام زبانهامی شمرد و بعد از آن بسه ز بانهسسای هندی ارج میگذاشت :

بسه جسز تازی کهمیر هر زبان است کسه بس جمله زبانها کامسراناست دگسر غالب زبانها در دی و دوم کهازهندی استشد زاندیشه معلوم (۷) میر خسرو، از جملهٔ زبانهای هستند از دوازده زبان اطلاع داشت ، کم از کم نسام

آنهارا میدانست چنانکه در سپهر سوممثنوی نه سپهر میگوید :

هندی ولاهبودی و کشمیری و گبر (۸) وهبوا، سمنری (۹) ، تلنگی و گبر معبری (۱۰) گودی (۱۱) و بنگال وداود دهلی و بیرامنش انسدر همه حد ایسن همههندویی است زایام کهن عامه بر کسار است به هر گونه سخن لیك زبسانی است دگر کسز سخنان آن است گزین نزد همه بر همنسان امیر خسرو آگاه است که مناطق مختلف، زبانهای جداگانه یی دارند:

هست دریسن عسرصه به هر ناجیتی مصطلحسی خساصه نسه از عاریتی امیر خسرو عقیده دارد که آب وهوای هرمنطقه ، برزبان ولحجهٔ مردم آن تأثیر می اندازد

ویعد از هر صد فرسنگ، زبان شان فرق میکند، چنانکه در دیباچ، ((غرة الکمال)) مینو\_ یسد :

(رزبان هندی هرصد کروهی (و)هرکروهیاصطلاح دیگر است)) (۱۲) این موضوع را تحقیقات امروزهٔ زبانشناسی هم تأیید کردهاست۰

خسرو دربارهٔ مقام ومعیارزبان ، یك نكتهٔ مهم دیگر را هم روشن ساخته است وآن اینكه زبان دارالسلطنه یا زبان رسمی ودرباری برزبان دیگر مردمان اثر میافكند ومورد پیروی قراد میكیرد :

چون به که و مه رسد از گفت شهان عام شخود در همه اطراف جهان ودر جایی به گونهٔ نمونه، چنین اشاره میکند کهزبان دری نخست دربغداد رواج پیداکرد و بعدها کلمات آنوارد زبانعربی شد:

هابه مثالی کسه بسه بغداد درون چسون خلفا پسایه کسرفتند در آن

پــادسی آیین عرب اکشته همه لفظ شبـان شد ادب آ مــوز ر مــه شهر کـــه بغــداد نوشتـه عربش بـاغچه زادهبد اول لقبـــــــــــ

ویاچئین حالتی وعلتی بود کهزبان دری در هندو ستان هم ، وسیله پیوند مردم بادربار قرار کرفت :

هند همین قاعده دا رد سخن غوری وترک آمدوشاندا به د هان خلق چو پیوستهٔ شان شدکهومه وانچه ز بانهای دگر بوده همه هست چو تعلیم خدای آن همه را

هندوی بوده است در ایام کهن پارسی بود پدیدار و نهان پارسی آموخت همهکس بدو به از حدخود راه نپیموده هسمه گفتن بدنیست سزا آن هسمه را

بــود زبان پارسی انــــدر چه وچون ريارسيان پــــايـــه گـــرفتند دران

خسرو در بارهٔ زبان دید وسیع و نظرعلمی داشت و نسبت به هیچ زبانی تعصب و عناد نشان نمیداد • منظور او از گفتههای یادشده این است که زبانهای محلی نسبت به ز بان دری به پیشرفتی چندانی نایل نیامده انسد درحالی کهباید غنا می یافتند و و وانمودمیکند کهعلت پسمانی این زبانها، پیشرفت زبان دری یا فشاروزور کویی شاهان نبوده، بلکه سبب اساسی آن پیروی مردم آن زبان دار السلطنت بوده است •

خسرو به زبانهای گوناگونی آشناییداشت وازآنها چیزهایی میدانست ، چنانکه خـود گفته است :

گشت چو در عـلم مقرر سخنم

درسخن هند کنون سکه زنیم

من به **زبانهای کس**ان بیشتری دانم و دریافته و <sup>گ</sup>فتــه همــم

کردهام ازطبع شنا سا گـــدری جسته وروشن شدهزانبیشوکمم(۱۲)

دربارهٔ امیرخسرو واشعار وآثار او به زبانهای دری و هندی نوشته های بسیادی به انجام آمده است مگر بررسی و پرژوهش آثاراو ، ازین لحاظ که اودرپهلوی آفرینشگری وآگاهی بربسا مسایل علمی آن زمان ، به زبانشناسی هم دستی داشته و زبانهای گوناگون را میدانسته تاکنون صورت نگرفته است و هیچگاهی این نبشت کوتاه نمیتواند، پاسخگویی مطلبی بدین مهمی باشد و زیرا بسا چیزهایی که امیرخسرو درسدهٔ هفتم میلادی روشن ساخته ، تاهنوز هم میتوانندازاعتباری برخوردار باشند ، این موضوع مقام علمی شاعر بزرگوار خاورزمین را بازهم بالاتر میبرد و بدین امید که روزی موضوعی بدین عظمت وارزنده کی ، با کسترده کی تسمام مطالعه و تحقیق گردد ،

#### مآخذ وياد داشتها:

۱\_ مانند خانوادههای دراوری ، هند \_آریایی وچینی \_ تبتی (برمی \_ تبتی) •

۲- پستهلیان = معماها ، مندهی = فولکلوری که بهمناسبت عروسی خسوانده میشود و دراطراف دهلی رواج دارد ۰ کهه مکرئیان = سوال و جواب ۰

۳- پروفیسود محمود شیرانی دا عقیده براین است که در عهد امیر خسرو زبان هندی به این اندازه پیشرفت نکرده بود که به آنزبان آثاری ایجاد گردد، وی این ایجادیات دا به یك شاعر دیگری به نام خسرو که در عهد جهانگیر شاه زنده گی میکرد ، نسبت میدهد ، ولی دلیل قاطعی ندارد، فقط حدس میزند .

- ٤- ديباچة غرة الكمال
  - ٥- ايضاً ٠
- ٦- نه سپهر ، ص ١٨ ٠
- ٧- دولراني وخضر خاني ، ص ٤٢ ٠
  - ۸-- دوگری ۰
  - ۹۔ تامیل
    - ۱۰\_ کنر ۰
  - ۱۱ ـ بہاری ۰
  - ١٢ غرة الكمال ، ص ٣٣ •
  - ۱۳ نه سپېر ، ص ۱۱۳ •

## چها ر ستون شعر و شعور

در فرهنگ غوریا ن

میارکشاه مرو رو دی

دو مبارکشاه در یك عصر بودند که ظاهراکارهای مشابهی کردهاند ، یکی از ایسن مبارکشاهان نام ونسب خود را در کتا ب بحرالانساب و آداب الحرب و الشجاعة (۲۲٪ شریف، محمد بن منصور بن سعیدبن ابوالفرج بن خلیل بن احمد بن ابو نصر بن خلف بن احمد بن شعیب بن طلحه بن عبدالله بسن عبدالرحمن بن ابوبکر صدیق یتمی و قریشی ملقب به مبارکشاه معروف به فخر مدبر یادمیکند و وهم این مبارکشاه نیای خودراابوالفرج خازن میگوید که منسلك بسوده به سلطان ابراهیم بن مسعود غزنوی (قرن پنجم هجری ) و باهمین پادشاه همشیر وهم د بیرستان بوده مبارکشاه در صفحه ۲۳۲ آداب الحر ب و الشجاعة ابومسلمرا از اسلاف خودمیشمارد، پدران و همه اهل علم ودانش بودند ودر خدمت خسرو ملك غزنوی وسلطان معز الدین سامان ۱۸۵۸ خسرو ملك را که آخرین سلطان میزیسته است و سلطان معز الدین محمد سام درسال ۹۵۸ خسرو ملك را که آخرین سلطان

غزنوی است کشته است (۲۳) کتاب بعر الانساب لزجهتی معز الانساب گفته میشود که به نام سلطان معز الدین معمد سام غوری و ملك قطب الدین آیبك که ازغلامان معز الدین سام غوری بود مصدر ساخته شده و شجرهٔ ملوك عرب، شام، یهن ، حجاز، عراق، شعر ای جاهلیت و سلاطین عجم و خلفای بنی امیه و بنی عباس ، طاهریان، صفاریان ، سا مانیان و غیز نسویان و پیاد شاه هان غور را که در مجموع یکصدوسی و شش شجره انساب است دربر دارد و پینس رس به سال ۱۹۲۷ در لندن آنرا چاپ کرده و به اشتباه تاریخ فخر الدین مبارکشاه مرورودی و پینس رس به سال ۱۹۲۷ در لندن آنرا چاپ کرده و به اشتباه تاریخ فخر الدین مبارکشاه مرورودی خوانده است بین دو مبارکشاه که یکی مبارکشاه بن حسین مرورودی است که در لباب الالباب معمد عوفی ذکر اشعارش آمده است مبارکشاه مرورودی مانخن فیه که یکی از ستونهای شعر فخر مدبر تغلیط به عمل آمده است مبارکشاه مرورودی مانخن فیه که یکی از ستونهای شعر و شعور حوزه فرهنگی غور است، تاریخ غور را به نظم فارسی در بعر تقارب سروده است مبارکشاه فخر مدبر غزنوی سلسله انساب را به نظم فارسی دری که بغشی به غوریها تعلیق میگیرد نگاشته است تاریخ فوت مبارکشاه فخر مدبر صاحب معز الانساب روشن نیست و تاین اثیر زنده کی سلطان التتهش (۳۳۳ ه) زنده بوده است و فات مبارکشاه عرو رودی راعوفی و ابن اثیر زنده کی سلطان التتهش (۳۳۳ ه) زنده بوده است و فات مبارکشاه عرو رودی راعوفی و ابن اثیر در سال (۳۰۰ م) ضبط کرده اند (۲۲)

مبارکشاه مرورودی که ازو منهاج سراج خیلی به نیکی یاد میکند، کتاب منظوم خسودرا اول به نام سلطان علاء الدین جهانسوزدرقلم آورده وقرار گفتهٔ منهاج سراج از زبان ملکه جلالی (ماه ملك) شنیده است که مبسارکشاه نظم خودرا در پیرامون تاریخ غور چند روزی محمل گذاشت و تغییر مزاجی درحالش رخداده بود و آن زمان که تخت مملکت بشکوه و فرها یون سلطان غیاث الدین محمد سام زیب جمال گرفت این تاریخ به القاب مباراد و مسزیسن شدت (۲۰)

سلطان غیاثالدین درآغاز شکار دوست بودوزستان از فیروز کوه به شهر داور میرفت منهاج سراج چهل فرسخ فیاصلهٔ فیروزکوه وشهرداور را تخمین کرده است، درشهر د اور غیاثالدین باغی ساخته بودکه آنراباغارم میگفتند درآن روز مانندش باغی در جهان کمتر بودهاست ومقدار دو میدان وارزیادت بود غیاث الدین غوری فرمان داده بود که در حوالی آن میدان بزرگسی بسازند وسال یکبار امر میکرد که از پنجاه و شصت فرسخ زیادت از هزار شکاری بهایم وحوش وسباع رادر آنجا گره آورند، روزی که سلطان در باغ مجلس سرور را برپا میکرد، به میدان میرفت و شکار میکرد وقتی خواست تا به صحرا به شکار رود فخرالدین مبارکشاه مرورودی این رباعی را سرود :

اندر میو معشوق و نگسار آ و پیزی آهسوی بهشتسی چوبه دام تبودراست

مبار کشاه مرو رودی از شعرای بزدک قرن ششم هجری است این شعر بیانگر متانت کلام اوست :

> آنکه کهخوان دید ترادل به خوان دید جانی پر از نشاط ترا در کنار یافست فرياد ازان مقام كه بيدار گشت دل زلفش ندید در کف واز دست روزگار

از تیره شب بهدیده جان آفتابدید خوشسی پر از سماع به کف برشراب دید وآگاه شد که اینهمه دولت به خواب دید نزدیك شد که بشکند از بسکه تاب دید (۲۷)

به زان باشد که در شکارآویزی

اندر بـــز کوهی به چه کارآویزی(۲٦)

منهاج سراج در بادهٔ مبارکشاه بعد تاریخ نویسی اورا بهذکر آورد، ((بدانکه ملكالکلام مولانا فخرالدين مباركشاه المروذيطاب ثراه نسبت نامه اين سلاطين نامدار رادر سلك نظم كشيده وآن جواهر را درسمط صحبت انتظام داده وسر سلك آنلالي رابه صدف شرف پاد شاهی ضحاك تازی باز بسته و از عهد این سلاطین تابه اول ضحاك تازی جمله ملوكراپدر بیدر ذکر کرده)، (۲۸)،

مردمغور كمدر جكادها وذروههاى كوههاى سمرافراخته عنقاوار زندهكي ميكردند نفسوذ امویها بر ایشان تاثیر نکرد ازآنرو برخود مباهات میکردند زیراکه در روزگار بنیامیسه برخاندان رسالت لعنت رواج يافتهوغوريانازين امر شنيع خالي بودند.

فخرالدین مبارکشاه مرو رودی اینمطلبدا دراییات خود جای داده واینچندبیت ازمتنوی منظوم اوست که به بعر تقارب سروده چــون ازان تاریخ منظوم هنوز اطلاعی نداریموازین تاريخ منظوم غور قاضي منهاج سراج درطبقات بهما خبر ميدهد واسفزاري بسهذكر آورده است :

> به اسلام در هیچ منبر نماند كه بسر آل ياسين بلغظ قبيسح د يسار بلسندش ازان شد مصون ازان جنس هــرگز دران کس نگفـــت نسرفست اندرو لعنست خساندان مهین یساد شا هسان بادیس و داد علامه قزوینی نظر مساعدتری در بارهٔ مبارکشاه مرو رودیدارد، گوید:

که بر وی خطیبی هـمی خطبه خواند نكردند لعنت فصيح و صر يستح كسه از دست هسر ناكس آمد بسرون نه در آشکسار او نه در نهفست بدین بر همه عسالمش فخسر دان بدین فخر دارنسد بر هر نژاد(۲۹)

فغرالدين مباركشاه اذكبار رجال واذ اجله صدور بود ودر دربار سلاطين غوربه مانند سلطانعلاء الدين و پسرش سيف الدين وسلطان اعظم غياثالدين وشهابالدين بغايت مقرب بوده استودر فصاحت وشعروسخا وكرام ورفع حاجات مردم، ضرب المثل بوده و تاريسخ سلاطین غور رابه شیوه مثنوی دربحر متقارب بهنظم آورده است در سال ۲۰۲ه سهماه بعد از قتل شهابالدین فوت نمود (۳۰) سعید نفیسی در حدود بیست رباعی او را از کتاب نزهة المجالس بركرفته به تكملة لباب الالباب آورده كه ما تنها دو دباعيدا درين نسوشته چيده ايم •

> . ای دل همه کار وبارت از دست بشد سر دا بسه عریبان ضرورت درکشس گفتی که سرشك تو چــراگلگون شد خونابهٔ سودای تو می پخت د لـــــ

زو دوزد دوزگسارت از دست بشد چـون دامن اختیسارت از دست بشد چون پرسیدی با تـو بگویم چون شد چون جوش برآورد زسربیرونشد (۳۱)

معمدعوفی دربارهٔ مبارکشاه سخنانی داردکه او را صدر اجل گوید عوفی که شایداورا ملاقات كردهاست اذعان دارد ((درفيروزكوه خانهاش وسيلة اكرام وانعام قبلةزواروقبلة کبار شده بود بر درسرای او دربانی نبودهاست، برمانده کرم او میان صوفی و کوفی، کلهدار و عمامه پوش و قلندر ورزق فروش تمیزنبود )) (۳۲) چون او مردی بودخیرخواه وبه دربار سلطان غياث الدين غورى مكانت ومنزلتي بزرك داشت از آنرو مردم همهبرو دوی می آوردند وچون مردی سخا پیشهبود، کره مشکل هریك را بهناخن نیكویی باز میکرد ۰

نزد شاه میرفت و برهریکی امداد میکرد، گویا بااستفاده از ادتباطی بسیار نیزدیکی که باسلطان داشت و بااستفاده از رو حسیهٔ انعطاف پذیری ، لطف و کرم سلطان دابرسر **مردم میریخت و تازنده بود بامردم به خیررسانی معاملت میکرد . شاعری را کهنامش** ظهيرالدين نصر السمودي سجزياست وخطخوشي داشته كه به مفتة عوفي ((خط او از خط دلبران عنبر زلف خوشتر و شعر او ازنقطهٔ معشوقسان مهر پرور دلکشتر)) (۳۳) از سيستان به رسالت غور فرستاده بودندونزد سلطان غياث الدين غورى وفتورسالت دا ادا کرد وقعر السدیس مسادکشاه او دادلجویی نمود و ظهیر الدین سعزی بهشکرانه آن مکرمت و دلجوی این قطعه را نوشت :

از ادای شکر انعامش چنان عاجزشدم پیش تختش نامه اندر سرچوهدهدآمدم طوق برکردن زشکرش چونکبوترمیبرم

كين زمانصد خجلت ازطبعسخنورميبرم

او سلیمانست و من در جنباومورحقین عدر مقبولست اگر هدیه معقر میبرم قصیدهٔ بزرگی است از ظهیر الدین که به مدح مبارکشاه مرو رودی که به اواحسان کرده نگاشته است ، مبارکشاه مجموعهٔ اشعار اوراطلب کرد تابخواند ، ظهیر الدین نصر سموری سجزی به پاسخ آن سرود :

امر ترا به طوع مطيعم زجان و ليك ازچشم کور آب ز کوتاه دیده گسی نور چراغ کاسته ای نسیم تاب دا کل مهردیی است نظم ویاسنگریزدیی انگار درج گفتهٔ من درج کو هر است برمن به دیوی از چه گواهی دهی بده مباركشاه در مدح ملك سيف الدينخسروجبال كويد : دست صبا بر مخشاد روی عروس بهار برق بر آورد تیغ رعد فرو کوفت کوس سوسن کاین حال دید کردبهنرگسندا نركس كفتا كه خواب كشته ضرورتمرا ستر عماری کل کرد صنبا بازو گفست سبكه شكوفه شكفت انجم كويىبريخت باغ چو دید آنچنان گفت نه نیکو بود زانكه به لاله كمان شعلة آتش بـــرد وی ز بنفشه بسی بردم نز دیك دوست کشت ز عکس رخش رنگ بنفشهجوگل برغزل عندلیب شاخ بر آمد به رقص روز می و عشرتست وقتنشاط و سماع سایهٔ کل به کنون ، بابت خورشیدروی طبع جهان کرده خوش روی کل دلنواز شاه جهان سيفدين سايةداد آفريس

فرمودهای که دفتر شعرت به منفرست

در خط مشو سر از خط فرمان نمیبرم خرما بهبصره زیره به کرمسان نمیبرم قطره به سوی چشمهٔ حیوان نمیبرم در آفستاب نبور درخشان نمیبسر م یاقوت لمل محیر ، سوی کان نمیبسرم درج محیر به سا حست عمان نمیبسرم پای ملخ بهپیش سلیمان نمیبرم (۳٤)

بر سر او چشم ابر کرد زژاله نثار سروعلم بر فراخت اشکر کل شد سوار خواب چه باشد ببین تعبیه نو بهاد می نبرد از سرم ساغیری می خمار بلبل بیچاره دا چنید دهی انتظا د از کمر آسمان بر کیایه کو هسار سر وقبا بی علم ، کوه کله زرنگاد شیر نیارد گزشت بر طرف لا له زار سوگوار سوک بنفشه شکست رنگ رخ آننگار کرد شکوفه بنقد خرقهٔ خود پاره پاد نوبت لهو وطرب موسم بوس و کنار جام طرب در میان کرده زانده کیار گوش فلک کرده کرکوس شهٔ میگسار عادل عالی نسب قیا هر دشمنشگار

در آغازین بیت های این قصیده بیزم کلستان چه خوب تصویر شده نو باده کان چمن دا چقدر کویا و پویا جلوه داده است، این قصیده طولانی است و تشبیهات دل انکیز و تغیل نرمی دادد چندبیت آن از لباب الالباب گرفته شد بعد از مدح سیف الدین مبارکشاه شکایت از دست سارقی میکند که اسپزیبای او دا دزدیده است ، (۳۵)

مبارکشاه مرورودی بعد ازآنکه اشعـــارظهیر الدین نصر سجزی خوانده است زیر تأثیر واحساسات ادبی رفته واورابدیناشعار میستاید ۰

ای سخا کستر سخن پرورظهیردین حق در زمین نام تو بیشك نصراعظم می سزد آب کوثر میرود زالفاظ تو اندر جهان بند کاغذ از کلام تو چوبیند فاضلی میرود چون بادنظم تو زبس خفت چوآب باجمال خط معانی لطیف شعر تسو شاعری و مبارکشاه

چشمهٔ حیوان ز لطفت در عرق ترمیرود نام برجیس فلك حر سعد اکبر میرود هم بنو عهدیگر آری آبکوثر میرود خوید اندر بند کاغذ تنگ شکرمیرود زان حسود خاکسار تو در آذر میرود چون شود دیدههم ازدیده بجاندرمیرود

شاعری توصیف شاعری دا میکند و مبارکشاه باروحیهٔ عالی جنابانه پیوند سخنگویی خود را استوار میسازد ۰ (۳۹)

فغرالدین مبارکشاه علاوه بر تاریخ منظوم خو دبه گزارش حبیب السیر خوانده میر کتابی در علم نجوم ((المدخل المنظوم فی بحر النجوم))به اونسبتداده شده (۳۷) وقرار یادکرد ولیدی توعان در کتابخانهٔ ایا صوفیه ، دستنویس خطی بسه شمسارهٔ (۲۹۲۶), به نام ((رحیق التحقیق مسن کلام فغرالدین مبارکشاه )) در علم اخلاق موجود است، (۳۸)

مبارکشاه از شعرای بزرگ دورهٔ غوریان است اشعار دیگری نیز دارد کهخوشه یی از خرمن اشعارش نموده آمد مرد عالیجنابسی است در حرم غوریان زنده گی داشته ایسن مرد و منهاج السراج هر دو در موازات ستون روشن از شعر و شعور قرار دارند، تاریخ منظوم مبارکشاه منبع بزرگ طبقات ناصری درفصل تاریخ غوریان است مسبارکشاه از مبارکان عصر خود در داد دهش و سر چشمهٔ سرایشهای پرمحتواست ، دریغاکه این تاریخ از صفحهٔ گیتی نابود شده است وجز چهند بیت را که اسفزاری یاد داشت کرده سراغی ازان نداویم ه

the first of the second of the page of the

#### فخر رازی متوفی ۲۰۲ ه

یکی دیگر از ستون چهار گانه بررگشم و شعور زمان غوریان فر هنگ گستر امام فغر رازی است که دارای یکصدو چهل وهشت اثر میباشد ، این آثار او در زمینه های علم تفسیر ، کلام ، منطق، فلسفه و تعام علوم مقارن عصر، و رساله های ممتع در زمینه شناخت علوم تالیف کرده است ، مدرس و خطیب بزرگی است و به حیث امام لشکر باسلطان شهاب الدین غوری به هند رفت است ، او از رجال بزرگ فرهنگی حسوزه غوریان است که دربسا آثار سایر مؤلفان بعد ازو در علم کلام و تفسیر، منطق و فلسفه ازو به نیکی یادشده و برشهایی از آثار او درنقل و اقتباس مؤلفان نقش شگرف دارد روزگاری در بامیان وقتی در غور و زمانسی دراز تر در هرات ژنده کی میکرده است و در معضر درس او جنب مسجد جامع هرات چهار صددانش آموز زانو میزدند ، (۲۹) این مرد نستوه فرهنگی بزرگ بابسا فر هنگیان عصر خود مناقشه های علمی نموده است و کتاب مناظرات او آیینهٔ تمام نمای تبحر اوست ، باشاهان غسوری مؤدت و همبسته کی خاص داشته او را در حوزه های فرهنگی هسرات وغور و بامیان و فیروز کوه در بحث و تألیف و خطابه می یابیم ، سلطان محمد خوارزدشاه نیز او را بخوارزم دعوت کرد و شعبت علم خود را به نام او مصدر نمود ،

فغررازی متوفی در سال ۲۰۳ درمزاداکان هرات ، علاوه بر شناسایی علوم رواجیافتهٔ آن روز کار در زبان عربی و دری نیزسرودهای به یادکار گزاشته و یکی از کثیر ــ التالیف ترین دانشیان مرز و بوم خــراسان شکوههند است ۰

ابو عبدالله واسطی به روایت طبقات الشافعیه نقل میکند که من به هرات بودم که فخر رازی در منبر خطابه ، مردمراسخت نکوهش و رهبری میکرد و محفت :

المرء مادام يستهان به يعظم الرزا قيه يغتقف

این شعر عربی فغر رازیرا جمال الدین دکنی به شعر فارسی در آوردهاست و چو صاحب سغن ز نده باشدسغن به نژد همه رایگسانسی بسود یکی را سغن در معانی بسود چو صاحب سغن مردآنگ سغن به از گو هر و زرکانی بسود زهی حالت خوب مرد سخسن که مر کش به اززندگانی بود(۱۰)

فغررازی اشمار زیادی به فارسیدریداردکه هر قطعهاش در کتابی چایگرفیتهاست و

پایم شکسته نیست به جایی روم کزو مردم سیم مشك تنادی به من روینی ساکن چرا شوم به زمینی وخطه یی 🧪 کژبودنشذلتو خوادی بهمنرسد 🔫 📆

امام فغر دادّی باسلطان شهابالدین ب مئد دفت ، برای دسالت و سفادت، فخرداًمُنَّهُ باسراج منهاج پدر صاحب طبقات ناصرى ازطرف سلطان غياث الدين در بغداد بهدربار خليفة عباسى رفتند •

فغر رازي كتابي بهنام لطايف غياثيه را براي سلطان غياث الدين غوري بهفارسي دری نگاشت که دارای چهار بخش و فصل اصول دین ، فقه ، اخلاق ودعا میباشد (٤٢)،

ارتباط فغر رازى به بهاء الدين محمدسام ابن ملك الشمس الدين محمد بادشاه باميان: او از سلطانان دانشمند غوری است که در بامیان حکو مت میکرده ، صاحب طسیقات ناصری میگوید ، پدرم مو لینا سراجمنهاج راچند بار از غزنی وغور طلب کرد وانگشتر فیروزه به او اعطا کرد ومدرسه بهپدرم در بامیان بنا کرد و علامه فخر رازی رسالیه بهائیه را خود به نام او نوشته است ایسن رساله در جواب تعزیت نامه یی است کسه بهاء الدین سام به مرک فرزند فخر دادی (محمدنگاشته است، فغر دادی از اعتسنای بهاء الدین سام تشکر میکند وغیمودرددلرابیان میدارد و از روزگسار میشکوهد این رساله دارای ده فصل است • (٤٣)

در اخیر این رساله ابیاتسی از مرک و مرکباره کی آوردهاست که شاید از خودش باشد ، زیرا فخر رازی شاعر بودهاست •

رنجوری تن شفای عسقل است دران در کاهش جسم تست افزونی جان

چون دانستی که زنده گی در مرکست - مردانه بمیر و خویشتن را برهان(٤٤)

فغر رازی طوری که در سورهٔ هسود ، تفسیر ده جلدی خود خبر میدهد دو بسار باسلطان شهاب الدین غوری به هند سفسر کرده و مبلغ زیادی به سلطان قرضه داده است ودر تفسیر خود یادکرده که (۲۰۱ و ۲۰۲۹ ) در غزنی نزد سلطان غوری بسوده است ، شهاب الدین غوری ارادت ز یادی به فغر رازی داشته و به معین الدینچشتی نيز مخلص بودهاست • (٤٥)

سلطان غیاث الدین غوری در جنب مشرق مسجد هسرات مسجد و مسدرسه یی سه فغر رازی ساخته است ۰

سلطان شهاب الدین غوری در سال(۷۱ه)در ملتان لشکر کشیده ملتانیان قسماقرمطی

بودند ، سلطان ملتان را حرفت وباز درسال (٥٧٤)، ملتان از دستش رفت و درسال١٨٥٠ دوباده قرامطه منکوب شدند. دن همین گیروداد های چنگ ، فخر دازی کهروزهای جمعه وعظ میکرد همه لشکریان کرد مسیآمدند و سلطان در پای وعظ او آمد و شد داشت و امام فخر رازی ازین تردد و میدان جنگ دلتنگ شد ، روزی از سر منبر به سلطان خطاب کرد بعد از چند گاه نه این عظمت و شوکت تو میماند و نه تملق ونفاق وزادی، این قطعه را سرود :

تو میباید کے بادشمن بسازی اعر دشمن نسازد باتوای دوست نه تو مانی نه او نه فخر دازی وعرنه چند روزی مشبر با ید وچون سلطان معزالدین در قلعهٔ دهك به سال ۲۰۲ شبهید شد و شاعری گفته است :

كر ابتداى جهانهمجواو نيامديك شهادت ملك بحرو بر شهاب السدين

فتاده در ره غزنين بمنزل د يهك سوم زعزه شعبان به سال ششصدودر

هم در آنگاه به فغر رازی تهمت ز دند که به فدائیان از تباط داشته ، قصدامام کردند ومؤید الملك سجزی از امرای بزرگ به دادش رسید و او دا به هرات فرستاد • (٤٦)

اشعاریکه بهفخررازی نسبت داده شده است:

آنکس که بداند و بداند که بدانید در مستد خود را به سر صدر رساند وانکس که نداند و بداند کــهنداند . هم لاشه خر خویش به منزل بر ساند آنگس که نداند و نداند که ندانسد در جهل مرکب ابساله هسر بسماند

کاین دور اقتضای چنین ها نمیکنــد تدبیر ها به مشورت مسا نمیکشد

از دور چرخ امن و سلامت طمعمدار اقسبالها كه نساكه داد بار در قضا پس عاقلست آنكسه تسماشا نميكنسد مارا چز انقیساد چه تدبیر چون قضا

نگارنده چون کستابی مستقل در شر ح احوالوآثار فغر رازی درسال۱۳٤٣ دوگابل چان و نشر کردهاست آنانی را که میخواهند دربارهٔ شرح مفصل ز ندگینامه وآثار ا<u>وجیز</u> های بیشتری بدانند بدان کتاب مراجعهمیدهدودراین ستون شعر وشعود هیینچند صفحه را بسنده می پندارد •

#### نظامى عروضى

شاهان غوری که بعضی شاعر بوده اند شم فرهنگی داشتند و فرهنگسیان را عزیسن میشمردند از بزرگترین ادیبان و حکا یست پردازان دورهٔ غوری که خیلی به ایشان پیچ خورده است و کتاب برزرگ و نامی خسود (مجمع النوا در) را به نام ایشان مصدر ساخته نظامی عروضی سمر قندی است •

عروضی کتاب پر معتوای خود را که در چهار مقاله در حدود پنجصدو پنجاه هجری تالیف کرده در ماهیت دبیری وعلم شعر و صلاحیت شاعر و علم نجوم وعلم طباست به نام علی بن مسعود که مقصود حسام الدین ابوالحسن علی بن فخر الدین مسعود اولین پادشاه از ملوك غور بامیان است وشعس الدین محمد بن فخر الدین مسعود برادر اوسست ازاین سلطان زاده تنها قاضی منهاج الدین عثمان بن سراج الدین جوزجانی در طبقات ناصری در پهلوی تذکر اولاد فخر الدیست مسعود ، نام می برد ۰

نظامی عروضی در صفحهٔ ٤ مجمع النوادرفخر الدوله والدین خسرو ایران دا ملك الجبال میگوید و مراد ازملك الجبال همان ملك فخر الدین مسعود بن هزالدین حسین
اولین پادشاه از ملوك شنسبی بامیان است ،وی پدر حسام الدین علی و شمس الدیس
وبرادر سلطان علاء الدین غوری و کا کای سلطان غیاث الدین و معز الدین ((شهاب
الدین )) غوری است و باز در چهارمقاله ص٤ سطر ده شمس الدوله والدین یاد شده کسه
عبارت از شمس الدین محمد بن فخرالدین مسعود بن عز الدین حسین از ملوك بامیان
است در ص ه مجمع النوادر علاء الدیس والدنیا یاد شده که همان علاء الدین حسین
بن عزالدین حسین جهانسوزرا میرساند هدف ازیاد آوردی این ملوکان و سلطانان غوری
آن است کهنظامی عروضی در دربار غوریان بسیار تعلق و پیوند داشته و مقداری ازعمر
خود دا بدانها سپری کرده است (٤٨) صاحب چهار مقاله در جای دیگر خود را شا عری
از سه شاعر دیگر حوزهٔ ادبی غور میداندوبیان مباهات میکند ، در مقاله دوم خود که
مختلای از ماهیت شعر و صلاحیت شاعر است بدین کونه آورده است ((واسامی ملوك غسور
آل شنسب خلداله ملکهم باقیهانده بسته ابوالقاسم رفیعی و ابوبکر جو هری و کهترین
بنده کان نظامی عروضی و علی صوفی دواوین این جماعت ناطق است به کمال و جمال و

آلت و عدت و عدل و بذل واصل و فضلورای وتدبیر و تأیید وتأثیر این پادشاهان ماضیه واین مهتران خالیه، نورالله مضاجعهم ووسع علیهم مواضعهم، بسا مهتران که نعمت پادشاهان خوردند و بغششهای کران کردند و برین شعرای مفلق سپردند که امروز از ایشان آثارنیست و از خدم وحشم ایشان دیارنه و بسا کوشکهای منقش و باغهای دلکش که بنا کردند و بها داشتند که امروز بازمین همواد کشته است و بامغازات واودیه برابر شده مصنف کوید:

سما کسا خاکه معمودش بسناکرد که از رفعت همی بامه سرا کرد نبینی زان همه یك خشت بر پسسای مدیج عنصری مانده است بر جسای وخداوند عالم علاء الدین والدنیابوعلسی الحسین بن الحسین که زنده کانیش دار ازباد وچتر دولتش مفصود ۰)) (۹۶)

عروضی سمرقندی در اثر گرانبهای خودکه حقادر نثر مجمع النوادر هیچ عیبیوفتودی دیده نمی شود و خیلی مستحکم و استواداست ( جز اشتباه در بعضی موارد تادیخی) دراصطلاح ز نده گینامه خود را به گونهٔ آن مؤرخ بزرگ منهاج سراج یساد کرده است درسال ۲۰۰۱ ه در سال ۲۰۰۱دشهر بلغ عمر خیام را ملاقات کردهاین مطلبوابه صفحهٔ ۲۳ یاد میکند در سال ۲۰۰۱ه) درهرات زنده میکرده است در صفحهٔ ۲۶ تسلکر میدهد و درسال (۷۶۷ ه ) بین سلطان سنجر سلجوقی و سلطان علاء الدین غسوری درحوالی هرات جنگ به وقوع می بیوندد و در اشکر غوریان بوده است و پس از شکست غوریان ، ایامی در هرات زنده کی میکسرده است و پس از شکست غوریان ، ایامی در هرات زنده کی میکسرده است و این رویداد را در حکایت دهم چنین میآورد ،

(رمیان سلطان سنجر بن ملکشاموخداوندسلطان علاء الدین والدنیا مصاف افتاد بسه در اوبه و مصاف غور شکسته شد وخداوندسلطان مشرق خلدالله ملکه کرفتار کشتو خداوند زادهٔ ملك عالم عادل شمساللولسهوالدین محمد بن مسمود کرفتارشد به دست میر اسفهسالاد ۰۰۰ و پنجاه هزار دینارقرارافتاد که کساوبحضرت بامیاندود واستحثاث آن مال کند وچون مال بهری رسیدآنخداوندزاده را اطلاق کنند و ازجانب سلطانعالماو خود مطلق بود و بهوقت حرکست کردن الاعمری تشریف نامزدکرده بود من بندمدرین حال بدان خدمت رسیدم، روزی در غسایت دلتنگی به بنده اشارت فر مود که آخر ایس حال بدان خدمت رسیدم، روزی در غسایت دلتنگی به بنده اشارت فر مود که آخر ایس حال بدان خدمت درسیدم، روزی در غسایت دلتنگی به بنده اشارت فر مود که آخر ایس کی خواهد بود این حمل کیرسد آن روز بدین اختیار ارتفاعی گرفتم ، طالع برکشیدم مجهود بجای آوردم، سوم روز آنسوال را دلیل گشایش بود، دیگرروز بیامدم برکشیدم مجهود بجای آوردم، سوم روز آنسوال را دلیل گشایش بود، دیگرروز بیامدم بخود در ناسمان پیشین کس رسد آن پادشاه زاده همه روز درین اندیشه بوددیگر

روز به خدمت رفتم گفت : امروز وعدهاست کفتم آری تا نماز پیشین هم درآن بایستادم چون بانت نهاز بر آمسد از سر ضجر ت گفت : دیدی که نماز پیشین رسید وخبری نرسید آن پادشاهزاده دراین بود کهقاصدی در رسید واین بشارت داد که حمل آوردند ینجهاه هزا دینار و گههو سفند و چیزهای دیگر ۰۰۰ و دیگر روز خهداوند زاده شمس الدوله والدين خلعت سلطان پوشيد مطلق شد و بزودترين حال دوى به مقسر خویش نهاد، و هر روزگار کار ها بر زیادت است و بر زیادت باد. و درین شبها بودکه بنده را بنواخت و گفت : نظامی یاد داری که بهری آن حکم کردی و چنان راست بازآمد، خواستم که دهان تو پر از زرکنم آنجازر نداشتم اینجا زر دارم زر بغواست و دهان من دوبار پر زرکرد ، گفت آستین باز دار بازداشتم پرزر کرد )) (٥٠)

این قصه عویادانش پروری شاهان غوروبامیان را منعکس میکند و ازطرفی میرساند که نظامی در احکام نجوم هم دستی داشته و حلقهٔ و صلی است میان دانشمندان آنعصر • ودر حکایت؛ ازمقالت میگوید: (( این بند راعجوزه یی بود چون سن او به پانزده کشید او رانجوم نياموختم • ))

عوفی ، نظامی را از جملهٔ شعرای مثنوی سرا یاد میکند ولی چند پارچه شعر از او بیشتر نماندهاست. این شعر را به دستوریکی از ملوك جبال سروده است .

> در جهان سه نظامی ایــم ایشاه من به درساد پیش **تخـت** شبهم بحقیقت که در سخن ۱ مسروز گرچه همچون روان سخن گویند من شرابم که شان چو در یابنــــــ

که جهانی ز ما بسه افغا نند وان دو در مرو پیش سلطا ندرد هریکی مفخر خرا سا نسند در چه همچون خرد سخندانند هر دو از کار خود فرو مانند

نظامي اين قطعه را ارتجالا سرود و نزدعميد صفى الدين كه از ادباي آنوقت است خوانده است و عمید به پادشاه و قست تعریف و توصیف نمودهاست ک نظامی هنوز جوان است و آیندهٔ درخشانی دارد •

دو نظامی دیگر یکی نظامی منیری استودیگری نظامی اثیری است که یکیسمرقندی ودیگر نیشاپوری است نظامی هجویاتیدارد که از تذکرآنخودداری نمودم .

عوفى اين دوبيت را درلباب الالباب از نظامي عروضي ميداند .

ای آنکه طعن کردی در شعر رودکسی این طعن کردن تو زجهل وزکودکیست صاحب قران شاعری استادرودکیست(۲۰)

کان کسکه شعر داند داند کسه درجهان

امین احمد رازی این قطعه را از نظامی میداند که درلبابالالباب بذکر نیامده •

سلامت زیر کردون کام ننها د

زگردون آرمیده چون بود خلق که خود ایزد درو آرام ننهاد

جهان بروفق نام خود جهانست خرد او را گزاف این نام ننهاد

خنك آن را که از میدان ار واح

واز استادان نظامی طو ریکه خودشذکر کرده از معزی نیشاپودی و عمر خسیام نیشاپودی باید نامبرد در مقالت دوموسوم چهار مقالهٔ او آمده که در سال (۰۰۹) با عمر خیام ملاقات کردهاست • در حکایت هفتم مقالت سوم کتاب خود یاد میکند کسه ابوجهفر بن محمد ابی سعد استادش بوده است •

دربارهٔ نظامی عروضی تحقیقات ارزنده یمی محمد معین در چهار مقاله نمودهاست حسن کار وفتور ذهنی او دربعضی از قصص تاریخی به طرز نکویی بیان شده است به مقدمهٔ کتاب حمار مقاله رجوع شود •

#### منهاج سراج :

ابو عمر منهاج الدین عثمان مشهور به منهاج سراج ونام پدرش سراج الدین منهاج بن المسام عبد الخالق جوز جانی که از دود مان دانش وبینش بوده اند و همه پژوهشگر وسرشناس محشود در مقام و مناصب و کار کشای مردم رعیات حاکمه وقت (غوریان فرهنگ کرا) •

پدر منهاج سراج مو لا نا سراج الدین منهاج روز کاری که سلطان معز الدین غوری لاهور را درسال ۸۲ گرفت در هند زندهگی میکرد و سلطان او را قاضی لشکرخودمقرر نمود ۰ (۵۶) ۰

بهاء الدین سام از سال (۲۰۱۳) در بامیان حکمران بود علمای زیادی دانزدخود جمع کرده حتی فغر رازی متوفی (۲۰۲ ه ) را که رساله بهائیه را بهنام او مصدرکرد واز علمای دیگر ملك العلما جلال الدین را به منصب شیخ الاسلامی خطه بلخ مقررکرد وانگشترین فیروزه یی بهاء الدین سام به مولانا به غزنه فرستاد و مولانارا بهبامیان طلب نمود و همزمان جلوس بهاء الدینسام ((قضای مملکت و انقطاع وی و خطابت و احتساب باقطاع و انعام )) به سراج الدین اعطا شده است ، (۵۰)

علامة قزويني در تعليق لباب الالــبابميكويد : مولانا سراج الدين به سفارت نفداد نزد خلیفه ناصر الدین الله نامزد گشت یك مرتبه از طرف تاج الدین حرب كه از ملوك سيستان است وكرت دوم از طرف سلطان غياث الدين غورى ، و مولانا در حدودمكران ۹۰ تا ۹۰۰ فوت کردیده (۹۰) ۰

مادر منهاج سراج که ظاهرا ازتولك غور بودهاست با ملكهٔ جلالي ( ماه ملك) دختـر سلطان غیاث الدین غوری همشیر و هـم مکتب بودهاست .

خویشان مادری منهاج سراج همه ازعلماوروشنفکران و سر برآورده گان بودهاند ، باید از ملك ضیاء الدین محمد عبدالسلامنام گرفت كه قاضی تولك بوده و پسر عم جد مادری منهاج سراج و دیگر قاضی ضیاعالدین که منهاج سراج نام اورا قاضی مجدالدین قدوه مي نويسه • در روزگار فتو حسات سلطان معز الدين شهاب الدين غوري درهند بریکهزارو دوصد نفر از مردم تولكسركرده بودهاست ، (۵۷)

از همین شخص گو یا ابن اثیر ناممیبرد به نام قاضی مجدالدین عبدالمجید بن عمسر معروف به ابن قدوه که در فیروز کوه در مجلس سلطان غیاث الدین مناظره یی بین او وفخر رازی در گرفته است ابن قدوهدرمسجداز امام رازی شکایت و حکایت کرده است ومردم سخت بر فخر دازی شوریده انسدسلطان غیاث الدین ، فخر رازیرا محرمانه به هرات فرستاد تا از همین غایله نـــجات یابد (۸۵) •

پدر منهاج سراج ، سراج الدین ابسن مهناج لاهوری شاعر نیز بوده و مفتار محمد عوفي اينست:

(( اگرچه مؤلد او لاهور بود اما منشاء او سمرقسند بود از آن سخنش را ذوق شکرو قند بود، چوندر قفس منبرطوطي ناطقه او شكر خوارشدي طوطيان هندييش الفاظجون شکر او خوارشدی • ))

چند رباعی:

آندل کسهزهجردرد نساکش کسردی ازخوىتو أتحهم كسهناكه نساكسه

وذهسر شادى كسه بسودپاكش كردي آوازه درافتد کــه هلاکش کــردی

دلرا بسه رخ خسوب تومیلافتادست جادیده بر امید لبست بکشا دست كر عمر وفاكنسد قرار ايسن دادست

چشم آبزن خساك رهت خيواهد بود

اشغاصبزرگ درهاله یی ازافسانه پیچیده اندوتاریخ تولد و تاریخ در گذشتشان درابهام میماند وغالب تزکره نویسان یکیاندیگری خالی از پروهشهای همه جاذبه روایت را نقل کرده الله و امالین ستون فرهنگی وشعور وشعورما (منهاج سراج ) در دورهٔ غوریان در ربعاول قرنه تم هجری زنده کی میکرده است، اوج و حضیض زنده کی رادیده است از تکریم واعتنا و کمکهای متنفذان زمان، بهره ها گرفته است و تلخیی زندان را چشیده است.

ازگفتار خودش که درسال(۹۰۷ه) هجهده ساله بوده است تولداو (۱۸۹ه) هجری میشود وخود به ذکر آورده که در این سنین به تألیف طبقات دست یازیده است •

وبازشك انسان برطرف ميشود كهچونازدودمانعلمىبوده ومادرش درحريم ملوك غور زنده کی داشته است، از خوردی تحت پرورش و پژوهش کرفته شده باشد. با توجه به این مفتارها که در شعاع خرد دور میخورد نظرمن اینست کهما دانشمندان وبزرگان خودراباید درآثار شان وفرآوردهای ذهنی شان بشناسیم، نهآنکه صفحات رابرچه گفتها پرکنیم وحساب دقيق تاريخ پيدايش ودرگزشتاورا/دريابيم اما آنچه رسم روزگار وپژوهشگران است شمه بي ازآنداكه خط شناسايي اورا روشنتر كند مختصر كونه بيان ميداريم : منهاج سراج درغور تولد شدهاست وزنده كي نامة اين مؤرخ وشاعر كويا ازكتاب طبقاتش یافته میشود وما نیز بیشتر وبهتر از همهدست در دامان طبقاتش میزنیم وهر چهازان برداشت کردیم وخواندیم بهمیان میاوریم • درسال ۲۱۱ه . در فیروز کوه اقامت داشت، درسال ٦١٣ بهسيستان رفت و حضور ملك ويمينالدين بهرامشاه فرزند تاجالدين حرب پادشاه سيستان رادريافت وباامامرشيدالدين عبدالمجيد درسيستان ملاقات وازاوروايتهايي شنیدو دربست رفت درسال (۲۱۷ه)درقریه تـولـك سراغ اورا داریــم درسال (۲۱۸) به و يوو تمران ميرود و متاهـلميشود درسال (٦٢٠) درغور ميزيسته وبازبه قاين وتـون ميرود درسال٦٣٣ه بهدربار ملك ينالتكيسن ميرسدوازجانباورسالت قلعةالموت واعهده دار مىشود وصلحرا برقرار ميسازد منهاجسراج درغالب فصول وطبقات طورىكه اذ احوال دیگران صحبت میکند از زندگی خودنیسز گفتاری دارد که خواننده رااز تاریکی بست درمىكند.

تاج الدین ینالتگین میغواست، با قلعسه داران الموت راه صلح پیش گسسیرد او را طلب کرد و همراه او ملك رکن الدین خیسار رانیز فرستاد وباردیگر منهاج سراج میغواست در هند سفر کند تاج الدین میغواست که بازدر قهستان رود و آهنگ جنگ را صلادردهد، مؤلف طبقات سرباز میزند وملك نیالتگیناورا به زندان میفرستد بعد از چهل و سه دوززندانی

بودن به سفارش ملك ركنالدين خيسار آزادميگردد (٦٠) قصيدهيى نوشته كهچندبيتآنرا درطبقات آورده است :

تاکی بلورا شك مرا چرخ ز مـر د ی آهـم د ی آهـم چودود عود قماریست بـی عجب نی شر سیــرت سیه ونه یدی چرا ؟ سیمرغ نیستم من واین که نه کوهقاف منهاج راه راست تو در ره کشاده بـه

بسه کهر بسای روی دهد لوح بسدی
ای آب دیده گرتبو گلاب مسعدی
محبوسم و اسیس بسکبوه صفهیدی
طوطی و جنس خوش نبود تابسرمدی

منهاج داه داست تو در ره کشاده به برقلعهٔ داه داست نیاید زمسندی(۹۱)

بعد از خلاصی از جس به هند میرود ، به تمام دربارهای سلاطین مثل ناصرالدیسن قباجه و سلطانالتتمش وسلطان رضیه، معزالدین بهرام شاه معزز و معترم زیسته قاضی القضاتی هندرا عهدهداد بوده ودر سسال (۱۰۸) کتاب طبقات ناصری را به پایسان رسانده است، بعدازان از زنسده می اوخبری نیست .

چون منهاج سرا جمرد باتقوایی بودهاستدر مسند داوری می نشسته است تاریخخودرا از روایات مؤثق وقابل اعتمادشحون کردهوزبان تاریخش شسته است و قسمتهایی را نیز سماع نموده است وقضایارا در خردخود تلفیق کرده است آن مطالب را آورده است این شعرا وبیان روشن گفتههای ماست:

هر چه کردم سماع بنوشتم
درگذارد خطا چــودیدگریم
هرکهاو ذوقمهتری دریــافت
دامــن عضو پـروریش مـــدام
بــه دعـا یا داریش منهاج

اصل نقل وسماع گسوش بسود زانکه باعز وعقل هوش بسود نزد صبرش صبر چو نوش بود در رهٔ حلم عیسب پسسوش بود گریهاندر قفسخهوش بود (۲۲)

تاریخهای دیگر بر گرفتههایی از طبقسات دارند.

نثر طبقات ناصری روان وبی تکلفاستوبگفتهٔ عباس اقبال:

منهاج سراج جوزجانی از شعرا ونویسنده گان بلیغ زبان فارسی است (۱۳)منهاج سراج در سرایشهای خود نیز فصاحت خاصی داردیك منظومهٔ او ((ناصری نامه)) یاد شده که به نامناصرا لدین وجنگها وزنده گینامه او اختصاص یافته است، منظومه از انظار دور است واما شعرهای زیبای دیگری دارد مثل شعر زندان او که پیشتر یاد شده وشعر غربی نیز دارد •

این غزل را درجشنی که ناصرالدین بر گزار کرده قاضی منهاج سراج که ناظر مجلسی سرور بوده سروده است •

زهی جشنی کزو اطراف چون خلسدبرین گشته

خهى بزمى كــزو اكــناف عدن راستيــن كشتـــ

زتر تیب و نهاد و رسم و آ ئیسن بساط او

توگویی عرصهٔ دهلی بیشت ، هشتمین کشت

زفر ناصر الدين شاه محمود ابىنالتتمش

ملك نزدش دعا خوانده فلك ييشش ز مين كشته

شهنشاه کسه د ر عالم زفیض فضلربانی

سراى چتر شاهى لايىق تخت ونكيىن گشته

چو خاقانان کین آور چو سلطانان دیسن پسرور

بهدل ماحی کفر است وبچان حامی دین کشته

مباركباد براسلام ايسسن بسزم شه عسالسم

كزين تزئين هندوستان بسى خو شتر زچين كشته

مهین از جمله شاهان باد هر بسندهزدرگاهش

چومنهاج سراج از جان دعساگوی کمین گشته (٦٤)

در مقدمة كتاب دو بيت زيبايي درموضعي كه كتاب خودرا به ناصر الدين اصدار نموده سرودهاست •

> دعای د**ول**ت اوگوی زانکه بی کوشش كەبيخ سوسن سيمين همى كشدخنجر

که شاخ گلبن زرین همی زند پیکان درنعت رسول کریم غزل شیرینی دارد که شکر را ردیف کردماست:

آورده از خجالت آن رنگهــا شکــر کر قطع کرد خواهد فرسنگهـا شکر از راه طعنه بین که خورد سنگها شکر باخود زشرم کرد بسی جنگها شکر از نام خود کشیده بسی تنگها شکس

جهان به دولت او آنجنان شد آ بادان

ای مردهان تنگ گرا تنگهها شکر شاخ نبات دوست در آ ونکهها شکر تابوی برد شکر ازان چشمـهٔ حیـات **هرکز کجا رسد به لب با حلا و تـت** بالعل ادمزه كند از بهسر هر جـــلاب دعوی ذوق کرد مگر چون لبت بـدید چون گشت لذت لب نوشینت منتشر

منهاج راست عرصه ملك سخن فراخ كز نعت تست دردهنش تنكها شكر (٦٥) دوقصيدهٔ ديگر در طبقات به مدح ممدوح خود سرائيده است كه آوردن آنها دريـــن مقالتزايد مينمايد •

واما دراخیر کتاب بازهم احساس خودرابهشاه وقت ناصرالدین که لطفش را حتو سعادت او را به میان آورده بیان نمودهاست:

شه راخضر از جام بقا ساقی باد ایوان درش چو چرخ نه طاقی باد (۲۳) نسام طبقات در جسبان تا باقیست محمودشه آن ناصر دین باقی باد (۲۳)

## شعرای دیگر این حوزهٔ فرهنگی

محمدعوفی را خدا خیر دهاد ، نظربه گفتار خودش از بساشعرا به واسطهٔ عرق غرق وسرق در این مجله یادی نشده است و در مقدمـهٔ این مطلب به وضاحت به ذکر آمده است باوجود آن کم کم از حوزه های فرهنگی وادبی غوریان به ما خبر می دهد و مارا به یك تعداد شعرای ستر ک و سرو د گران راستین آشنامیسازد که در پهلوی یاد کرد چهار ستون شعر وشعور ، ایشان نیز درخششهایـــی داشته اند، چندانکه میدانیم شاعران بسیاری در قلمرو زبان فارسی دری بوده اند و از غالب ایشان در صفحهٔ روزگار نامی ونشانی باقی نمانده است برخی اشعاری در بعضی تواریخ خوانده می شود که شاعر شان معلوم نیست و در جلد اول منتخب التواریخ بایونی نوشته شده ((شاعری دیگر گفته)) البته این شعر در مدح سلطان شهاب الدین غـوری است و

معزالسدین محمد سام را دیدی که در هیجسا

قویتـر بود بازوی و دل از سام نـر یمانش

ميسر گشت چون محمـود از فيلان هندوستان

سیاستهای ساسان وولایتهای سا ما نش

گذشت از عالم و گویند بر راویبودعهده

که پانصدمن فزون الماس ماند ازگنج پنهانش (۱۷)

این شعر را نیز بدایونی ذکر کرده بدوناسم شاعر :

شاه زهانه خسرو غازی معز دیسن کسز و ی فزود زینت تساج کلاه را اهل نظسر معمد سام بسن حسیس آن حضر تش نشا نه شده فر شاه را

جنانكه آيين روز كار است غلبة غوريها بر غزنويها يك تعداد فر هنگيان را از غزنه به غور متوجه ساخته و سمت دهی فرهنگ را بدان خطه تمایل دادند و بحضرت نسور گرایش نمودند ، عوفی تعداد کمی از شعرای غور را یاد میکند که نیمرخ شان طرف غزنهو نیمی بهسوی غور بودهاست که یکی از آنها محمد بن محمود بن احمد نیشاپوری است که تفسیری در پنجاه جلد نگاشته که خیلیی شگفت انگیز است آیهٔ ((وفی انفسکیمافلا تبصرون )) را در صد دفتر تالیف نـــموده پنجاه دفتر در خلق انسان نوشت • (۹۸) طوریکه از روش تذکره نویسی محمدعوفی معلوم است شاعر را نیك توصیف میكند و آنقدر معلومات کافی در زنده گینامهاش نمی دهد که برای خواننده بسنده باشد، ازآنست که به تعریف شاعر پر داخته واینکه در دربار راه یافته باشد و یامدحی کرده باشد نیز از آن یاد میکند که بازهم روشنی آور است و از آن حوزه های فرهنگی نمودار میگردد • قاضي حميدالدين عمر بن محمود :

یکی از بزرگان این دوره است که مقامات حمیدی او نثری است زیبا وترسل گونه ، باسجع و جناس که در عین تکلف لطافتی دارد آثار دیگری نیز دارد مثل (( وسیلة ـ العفاه الى اكفي الكفاة )) ، ((رسالةالاستغانه الىالاخوان الثلاثه )) ، ((منيته الراجيي في جوهر التاجي )) ، عوفي يكقعطهوقصيدةشعر درى ازو ثبت وضبط كرده است • تا از ستیزه مشك به محلنار بر نسهاد عشق رخش به هر دل و جانخاربرنهاد

تیر بلا بدیدهٔ ایسدال در نشانسد بار گران بسه سینهٔ احرار بر نهاد دلدا گذاشت در ستم دست وپایعشق بس جرم خود به بخت نگون سار برنهاد صبر از دلم به غمزهٔ غماز در ربود وانگه گنه به طره طرار بر نها د جانم جفاش ز آتش غم جست وآنگهی بدایونی این دوبیت را ازقاضی حمیدبلخی بهذکر آورده:

خسرو غازى معز الدين والدنياكههست بوالمظفر شبهریار شرق کا ندر معرکه گوئیاداردهمای چترش اندر برظفر(۱۷)

بدرالدين الهروى:

چون در محرفت آتشبس خاربرنهاد(٦٩)

روز هیجا با همایون را نیشهمسرظفر

یکی ازشاعرانی است که دریس حسوزهٔ فرهنگی زنده کی میکرده است و کویاعوفی در هرات او را دیده است به ابوبکر الجامجی که وزیر اسفزار و سجستان بوده از تباط داشته و اینك دو رباعی ازو: زر دوست ز تو نیست دلادام د گسر وزسیم کشی چو بنده پسر وام دگس از دادن زر پخته ، هر روز ز تــو

> دستی دارم چو کیسهٔ باد تهــــی ای پرده مزن و ر نه کسنم از دستت الصدرالاجل جمال الدين احمدين نصير:

جز نقره ندارم طمع خسسام د محسس

وانگسه گویی مکن مسرا یاد تهسی چون چنگ دل خویش بفریادتهی (۷۱)

یکی از شاعران در بار سلطان غیاثالدین غوری که عوفی او را قطبی کوید که (ربوفلك فضل وبزركي سالها در دولت ملوك جبال قوىحال بود در دو زبان درى وعربي نكسبو گفتاری بوده است ))

در قدوم بهار سروده :

کل که شایان باده بود رسید جنگ لا له گذشت و لشكر گـل سرو آزاد بهر سوسن را ست لاله رفت از چه پای در گل بود آردویش ازین به سیر مخسواه محمد بن عمر الفر قدي :

آمدن و عده داده بود رسید گرچه بستر فتاده بسود ر سید منتظر ایستاده بود ر سید کل اگر چه پیاده بـود رسیـد کانچه یز دان نهاده بود رسید

به مختار عوفی (( شکراب بیان او سکرات جهـل را تسکین میـداد )) و در حضرت غياث الدنيا وا لدين و محمسد بسن سام از مخصوصان او بود شعر هاي آبداري دارد . چون تيغ سپيدهدم جـــها نگير

ای تیغ تـو بی مجـال تـاخیر در عالم کهل یك جــوان بخت ای بر در بار گاه جسا هست وقصیده یی در ردیف تیغ و قلم دارد که سخت لطیف است :

کس از ملوك جهان ياد گار تيغ و قلم خچسته خسروسلطانشر<sub>ا</sub>قوغربکزوست غیاث داور دنیا و دین که قدرت او به ردم و بزم چه مر جان فشاندلولوبار در وصف ز مستان نکو سروده است :

مثل تـو ندیده مخنبد پـیر نه حلقة چرخ همچو ز نجير

نبوده است مگر شهر يار تيغ وقلم بشرق وغربجهان كاروبار تيغ و قلم جو روزگار شه آموز گار تیغ و قلیم زبيد ونركس بىبرى وباد تينغ و قلم

ضياء الدين عبدالرافع هروى :

خردهٔ کافور میریزد هوا بر بوستان آب چون پولاد کوهردار شد در آبدان می نیارد بود یکساعت برهنه آ سمان هرزمان از پشم ونقره میخسازد ناودان وآب ماند تیغ هندی را که مالی برفسان شاخ اگر بارآورد کافور درهندوستان(۷۲)

کهدرفنون لغت وعلم طب مهارتی کامل داشته ((رسالهٔ جلالیه)) را در تفسیر نوروزبه نظم آورده و سلطان شهید معزالدین به واسطهٔ فضل و هنر به جانب او مرعی میداشت دو قصیده از وعوفی در لباب الباب نقل گرده است که یکی به مدح سلطان شهاب الدیس غوری یعنی معزالدین سام و دیگر بهٔ مدح سلطان خسرو ملك است •

تا برآمد ازرخت شنگرفرنگست برگ نیسل

جسم من شدشاخ نال و چشم من شد رود نیـل از تیانجه روی چون زر نیخ من زنگارشـــد

تاکشیسدی کرد شنگرف رخت خطی در نیسل تو چه رضوانی لبت چون سلسبیل ورخ بهشت

جان خودرا کسردهام بر سلسبیل کو سیبسل

ای دل بیار مژده کسه جانان هسمی رسد

وی دیده جسای ساز که مهمان همی د سند

ويتن احم چه کار تو از غم به جان رسيد

جان رافرست پیش که جسانان همی ر سد

كار نشاط و لهو ز سر تازه كسين كسنون

چــون رنجهای هجر بپا یان هــمی رسـد

ابوبكر بن المساعد الخسروى :

به توشتهٔ عوفی شاعری معنوی بودهاست ودر اوایل سلطنت معزی قبول یافته درمدح سلطان شهباب الدین غوری گوید:

تا عروس حسنتو از لطف زیور میکشد
آب رویت را چمن از تحفه بررخ میزند
گوهر نوشین تو در لعل لولو می نهد
نوبت لطف کمالت بر زمین گل میزند
مشك عنبر بیزتو بر ماه چوگان میزند
کمال الدین حسین حسنی الحـــا جب :

شاه دل را عشق تو برتختجم برمیکشد خالاپایت را فلک از دیده بر سرمیکشد سوسن سیمین تو از لاله عنبر میکشد رایت حسن و جمالت برفلکخورمیکشد لعل <sup>ب</sup>وهر ریزتو از پستهشکرمیکشد(۷۲)

نیز از شعرای دولت سلطان شهید شهاب الدین غوری بوده به اختصاص مشرف شده است. عوفی گوید: باضیاء الدین عبدالرافع ابسن فتح الهروی دابطهٔ ادبی داشته به جسواب عبدالرافع این شعر دا سروده:

افضل مشرق ضیاء دین که زخامه سوی عروسان بکر لفظ معا نیی عقل ز ادراك هر چه عاجز ما نید اختر خییزد بجای گو هر از سنگ عرصهٔ میدان فضل را نید هی تا خلیق خو ش او سوی مشام افاضل نیامهٔ بختش نهند نام ، چو حالی غایت اخلاق خوب اوست و گیرنی ابویکر عمر الترمزی :

تسیر فلك را گهر نشار فسس ستد خاطر او طوق و گسوشوار فرستد زود بدان طبع هو شیار فرستد نور ضمیر از بیكهسار فسر ستد تسوسن گر دون چنو سوار فرستد نفخت گلسهای نو بهار فسر ستد شعر تسر خویش یاد گار فرستد مدح چنوكس به من چه كارفرستد (۷٤)

یکیازوزرای شاعر که درخدمت شمسالدنیاوالدینملكالجبال بودهاست ودر مدح او شاعران ازرگ اندیشه خون چکانده اند و اشعاراوراعوفی از زبان منتخب الدوله والدین که شخص کریم مشهور بوده ، شنیده است .

گر هچو گل ال سیاب رخ تر کنمی ایکاش مرا چو سبزه عمـری بــودی ظهیرالدین تــاج الکتاب ۱ لسر خسی :

مسا نندهٔ سبزه خساك منبسر كنمی تاهرسالی ز خاك سر بر كنمی (۷۶)

در دیوان انشای سلطان شهاب الدیسن غوری سمت منشی کری را داشته و منشآت فصیحی دارد که مقبول خواننده کسان است قطعه یی به ملك تاج الدین تمران نگاشتسه واز وی کنیزکی بکر التماس کردماست •

جانم ز خار حادثـه هر چند خسته بود ليك ازنسيم لطف تو چون كلشكفته ام

هانی یزرگوار اگز جسور روز گسار تا در جناب جاه جلالت نسرفته ام دارم طمع زلطف تو ناسفته کـو هری آن ملك دختركنيزبكرىبرايش فرستاد اين قطعه او پند دا رد و حكمت : اگىسى سفيىس با تو طريىق جورسپرد به عاقبت نظری کن به عساقبت میزی نهبير الدين نصر السموري سجيز ي :

از بعر طبع خویش کیر های شبچراغ بیر ثنات در صلف دل نیفتسه ام شببها جو بخت نو نفسی من نخفتــهام گرد معن ز ساحت سینه نسوفته ام زیر البی گهر به مدیح تـو گفته ام جِفایت گفت وبیازردت از جنون غصه مقابله چه کنی مر سفیسهرا به سفیه

این شاعری است که مبارکشامرا ستــودهاست و مبارکشاه مرو دودی به او کمکهــا كرده است به كفتة عوفى به حضرت اعلىغيائي رسيد از حضرت سيستان به رسالت غور فرستاده شد •

كسى برايش كاه وعده كردهبود و بكفت خود وفا نكرد اين قطعه را نكاشت . ز هي يكانه عسالم كه چرخ را رايت بكاه نود كفايت سه ضربه داد ببود زشه مرا بکاه و جو نوید دادی و باز \_ چه شد بخت منت این سخنزیاد بیرد مگر حدیث جوت را جو کاه باد ببرد

كدشت سالى وزان كه جوى نشدحاصل

در عمسل آب روی داد بسیسا د تاسر افراز بسناشی و آ زاد (۷۰)

هر که چون کل به زر فسریفته شد دست کو تساہ باش وراد جو سرو فريد كافي:

از شاعـــران بــزدی بــوده کــهدرفنون هنر کافی بودهاست عوفی او راصاحب ديوان انشاى غياث الدين ميداند و مكاتيبي كه در بين او وناصر الدين اله مبادلهميشده بهقلم فرید کافی که انشای قوی دا شتهصورت میگرفته و در مدح سلطانددفیروزکوه این شعر را سروده است :

ای کل و می را به رخسار ولب توافتخار

چون کے لمیکون ببار آمد می گلگون بسیا ر

شكل عل چون شكل جام ورنك مي چون رنك عل

هست کویی هـر دو را از هم صفتهـا مستعـان

باغ را بی کل کجا باشد درین هنگام قساد

جامرا بی می کجا باشد درین موسم قسسران

گل بمطرب چون همی گوید که بسردستم منسه

می بساقــــیچون همی گوید کــه بر دستم بدار گل زمی جوید شعـاع و می زگلگیردفــروغ

باگلومی عیش کن بی زحمت خار و خسمار

خاصه چون سلطان اعظم گل به پیش و می بدست

مطرباندا خواند پیش و بنده گانرا داد باد

سایه یز دان غیاث دیسن و دنیسساکآفتاب

زان بیارایــدچمن کز رای او دارد شعـار ( ۷٦ )

شرف الدين احمد فراهي:

ازشعرای عهد غو ریان میباشد ودروصفملك شمس الدین كه در نیمروز حكمرانی داشته و غزها را شكست داده سروده است :

همایون وفر خنده در اهل گیتی زیمن یمین وز یسسر یسارش شه نیمرودی و در روز ملکسی ازین حرب کاندر قهستان نمودی بمان در جهان تا جهان را طراوت نماند فرا موش بر یساد خسرو صدرالدین علی هیصم نیشاپودی :

مبارک رخ وشاه فرخ نژاد است جهان پر زآیین وانصافوداداست خجسته هنوز اول با مداد است دوان محمد ازین حرب شاداست زآب و زنار وز خاک وز باد است ثنای فراهی اگر هیچباد است(۷۷)

چون به اشارهٔ قاضی وحیدالدین ، سلطانغیاث الدین از مذهب کرامی به شا فعــی گرایید، صدرالدین علی به غیاث الـــدین قطعه یی فرستاد :

در خراسان خواجه گونه شافعی بسیار بـــود

بر در هر خسروی ای خسرو صاحب نشا ن لیک انسلر هفت کشور یساد شاه شافعسے

بـــهــترك معلوم كن تــا هيچكس دا رد نشا ن

این قطعهٔ اعتراض آمیز گویا زمینهٔزیست را برای صدرالدین علی نا هموار سا خت مجبور شد به نیشاپور برود و باز سرایش دیگر به سلطان غیاث الدین غوری ارسال کرد و ازنیشاپور به حضرت فیروز کوه آمد .

زعالمان جہان نیز هم منم که مراست جو بر م**نا** بر اسلام خواندهایسم تسرا همیشه خانهٔ دنیا وسقف گردون را دعای دولت تو فرض برقوی و ضعیف خواجه صفى الدين محمود :

زخسروان جهان در جهان تویی که تراست زجد و عم و پدر سلطنت ز حقمیراث دعات ارث ز اجداد خفته در اجداث هزار بار فزون کای بفضل و عدل غیاث زعدل و فضل تو بادانهاد واساسوالات ثنای حضرت تو فرض برذکور واناث(۷۸)

خوارزمشاه وقتیکهسلطانشاهرابهخراسانآورد، سلطان شاه را فرستاد که مـزاج سلطان غياث الدين را دريابد سلطان غياث الدين به احترام نمايندة خوارز مشاه جسنى به يا كرد ، وقتيكه دور پياله بعفيات الديسن ميرسيد ، بهاوآب انگور وانسار ميدادند ، سلطانشاه مست شد این رباعی را ازمغنیان درخواست نمود که بخوانند .

زان شیر که باشیر دهانه است مقیم شیران جهان ازو هـراسند عظیـم ای شیر تو یعنی سرو دندان بنمای کینها همه در دهان شیرند ز بیم خواجه صفى الدين محمود كه از وزراىعاليمقام دورة غوريان است در مجلسحاضر بود وچون طبع جوشانی داشت به پاسخ فرستادهٔ خوارزمشاه چنین سرود :

آنروز که مارایت کین افرا زیم وز دشمن مملکت جهان پر دازیم شیری زد هانه کر نهاید دندان 📗 دندانش بگرز در د هان اندازیم ازسرایش وزیر، سلطان غیاث الدین خیلی خوشنود شد و خواجه را انعام داد (۷۹) • ابو بكر احمد الجامجي:

درحوزة فرهنگی بامیان واسفز ارنیز برخی ازوزراشم فرهنگی داشته واشعاری سروده اند که اذ جمله ابوبکر احمد جامی دو رباعی باذوقوحالی دارد :

ای دوست مرا درد تو از در مان به یك ساعت دیدار تـو از صد جان به نزدیك من از هزار سیستان بــه از سیب ز نخدان تو یك شفـتا لــو

وز خون حسودت شده گلرنگ ز میسن ای تیغ تو کرده بر ختا تنگ ز میسن حیث کرمت هزار فرسنگ ز میسی بخشای برین بنده کسه آورد او را على بن احمد الجامجي:

ازشاعران وسربر آورده كان است كسه بهملك شمس الدين رباعي سروده است:

چون ملك تو شد یكی بصد بخش مرا امید تو حق نكرد رو بخش مـــرا منصور بن على الاسفزارى :

هر چند شفاعتم کس می نکئید شکر الله این فتح بخود بخش مرا(۸۰)

إزافاضل خراسان استوقصيده تمازى خودرا به عوفي فرستاده است وعلاء الملك جامجي که مرد قلم و شمشیر بود در قلمروغوریان میزیست به اسفزادی احترامی زیادیداشت این دورباعی او قابل خوانش است .

زلف تو هزاردل بيكخم بستست

بشگفت هزار گل جهان را بیخار سر گشته نماند در جهان جزیر کار (۸۱)

وز عنبر تر سلسله درهم ستست

خون دل عاشقست کز غیرستست

اندرگوی سیمسن تو آننقطهٔمشیك در معدلت ممدوح خود سرودهاست : تا معدلتت کار جہان داد قرار از راستی مسطر عدلت ۱ مسروز نازگی مراغه یی :

از شا عــــران ايـن حوزه اسـت كــه از شهـرا و بــهما منتخبالتواريخ بدایونی خبر میدهد • در وصف سلطان معز الدین غوری سروده است •

شه معز الدين كز دولت اوست رفت بر تخت چو گل در وقتی آنگه در آتش قهرش بد خـواه شکر دین و گــل دو گـت را

هم چو گلدستهفلك بستـه ميـان که فلك برد خور اندر ميسزان جان شیرین بد هد شکر سان سبب محنت عالم گردان (۸۲)

در صفحة 121 لباب الالباب عوفيميگويد: (( در بلاد جبال ( که مرادش قلمروومسقر غوريان است ) اصحاب دولت كه غالبآنها صاحبطبع نقاد وصاحب ذيل فضيلتندكهعدة از آنها در قلم آورده شده ))

ازين مختار معلوم مىشود كه بسا شعرا ازقلم عوفى مانده است چون لباب الالباب نخستین تذکره یی که بما بجای ماندهو تذکره های دیگری داشتیم که روز گارغدار ازمیان برده ودارای قدامت تاریخی درزبانفارسیدری شناخته شده است وعوفی این مسرد فرهنگی شا هکاری در حسدود سال(۱۸۸ه) بوجود آوردهاست که به عصر غوریسان از جهتی نز دیك و از جهتی همز مان است وهرچندتك بیت هایی از شعرای سلفما در فرهنگ های قبل ازو ثبت گردیده ولی از نگاه تراجم احوال شعرا کتاببینظیر است از نگاه سجع و جناس ادبی و امانت گذاری در اشعار که بر سر کتابـــهاست • و از رهگذاری باید گفت که : عوفی شعرای زیادی را ملاقات کرده است که همعصر غیو ریان بودهاند و شاید در شهر خود زنده کی داشتندوفیروز کوه را ندیده اند و ماهمه شعرای معاصر غوریان را در صف این شاعبران نیاورده ایم و واز آنهایی نامبردیم که ربط و پیوندی باسرایشهای دری خود به شاهاز غوری داشته اند •

در فرجام آنکه : سر چشمه هایی که مادرین مقالت یادکردهایم نخست لباب الالباب معمدعوفی است که گسویا در سال ۲۱۸ آلیف یافته وقبل ازو نیز تراجمالشعراهای داشته ایم که از میان رفتهاست، این السرنقش سرایش شعرا را در خود دارد کسمه جرقه هایفرهنگیازان میدرخشد •

دو دیگر : اینکه چهاد مرد فرهنگی( چهادستون شعر و شعود ) بیانگرند که ایسن فرهنگیان ازان مردمی بودند که سخت در روزگار غوریان مکانت ادبی و علمیداشتند و در اصطلاح در حریم غوریان راه یافته بودند و مزاق و روحیه شان را میدانستند و بسه گزارشهای خود باورمند بودند و آثارگرانبهایی به ماگذاشته اند .

سه دیگر : آنکه غوریان فرهنگ گرابودند وسلطان غیاث الدین چهل سال واندی سلطنت کرد وانبوهی ازشاعران و قسلم بدستان راحمایت میکرد واهل فرهنگ در خطه ذ هنی غوریان قرار داشتند چنانکه آیین همان دوزگای بود •

چهارم : شعرا و سرودگران کثیری بودند که چون ستاره های روشنی در مدار آفتاب حوزه های فرهنگی غوریان تابیدهاند که نقش بجا گذاشته اند و کوته گفتههای عوفی میرساند که به غوریان پیوند داشته اند و دریغا که بگفتار خودش از برگهای گرد آوردهاش بخش بزرگی تلف شده است و روشنی در بارهٔ فرهنگ غوریان سر شته دراز دارد که همه فرهنگیان آن دوره و آثاری که به وجود آمده است پژو هشی همه جانبه و گسترده شود، این نبشته در سر حد خود به اختصار آمده و مقالتی است رهکشا در سیمای فر هنگی و تاریخی غوریان ۰

### مصادر و مآخز

۱٪ لباب الالباب محمد عوفی به کوشش محمدقزوینی و حواشی سید نفیسی ، چاپ تهران ص ۱۶۹۰ •

۲) طبقات ناصری ، به تصحیح روانشاداستاد حبیبی ، ج۱،ص۳۲۰ .

٣) ايضاً • ص ٣٢٦٠

- ٤) عتبى ، ص ٣١٣ ـ ٣١٤ •
- ٥) خواند مير ، حبيب السير ، ج ٣ ، ص ٦٠١
  - ٦- طبقات الامم اندلس ، ص ١٩٦ .
  - ٧) طبقات ناصرى، بحثعلاء الدينحسين.
- ۸) زنده گی فخر رازی ، از مایل هروی، به نقل از منهاج سراج .
- ۹). جغرافیای حافظ ابرو ، ربعخراسان، بکوشش مایل هروی ، بیان غور ،

### ١٠) تر جهة مسالك الممالك استغرى، ص ٣٠٠ .

- ۱۱) به نقل از پژوهشی در تیا ریخ سیاسی ونظامی دود مان غوری، از مهدی دوشن ضمیر، وتاریخی از زبان تازی، درمیان ایرانیان ، از قاسم نویسرکانی چاپتهران، ۱۳۰۰ ، ص ۳۰۳ ،
  - ۱۲) این مطالب بر گرفته شده ، ازطبقات ناصری منهاج الدین سراج بعث غوریان .
- ١٣) روضات الجنات في تاريخ مـــدينه هرات ، اسفزاري ، چاپ تهران ، ص ٢٩٤٠
  - ۱٤) طبقات ناصري ، بحث غـو ريان وشيبانيان باميان و لاهور .
    - ۱۵) اسفزاری ، ص ۳۹۹ ۰
      - ١٦) ايضاً ، ص ٤٠١ .
    - ۱۷) تاریخ اسفزاری ، ص ۴۰۳ •
    - ۱۸). طبقات ناصری ، طبقهٔ ۱۸ •
    - ۱۹) طبقات ناصری ، طبقهٔ ۱۹ و ۱۷ •
    - ۲۰) طبقات ناصری ، ج ۱ ، ص ۳۲۱ ۰
  - ٢١) افغانستان در دايرة المعارف تاجيك، چاپ كستتنر ، بعث غوريان •
- ۲۲) آداب الحرب والشجاعه ، تا لیف معمد بن منصور بن سید ملقب به مبارکشاه معروف به فخر مدبر به تصحیح و اهتام احمد سهیلی خوانساری ، چاپ تهرانص ۴۰ معروف به فخر مدبر ، ص ه ۰
  - ٢٤) لباب الالباب ، عوفي ، ص ١١٣٠
  - ۲۵) طبقات ناصری ، ج ۱ ، ص ۳۱۹ ۰
  - ۲۷) طبقات ناصری ، طبقیهٔ هفده ، ص ۲۹۵\_۳۹۰ .
  - ۲۷) شرح فخر دازی ، از مایل هروی ، کابل : ص ۱۹۳ ،

- ۲۸) طبقات ناصری ، ج۱،ص۳۱۸ ۰
- ۲۹) روضات ، اسفزاری ، ج۱،ص۳۵۷ •
- ٣٠ تعليقات علامه قزويني برلباب الالباب عوفي ، ص٩١٥ .
- ٣١) تكملة تعليقات از نفيسي بسر كتاب لباب الالباب ، ص ٧٩٢
  - ٣٣) ايضاً ، ص ١١٧٠
    - ٣٤)، ايضاً ، ١١٩٠
  - ٣٥) ايضاً ص ، ١١٣ ـ ١١٥
    - ٣٦) ايضاً ص ١١٧\_١١٩ •
  - ٣٧) حبيب السير ، ج ٢ ، چاپ تهران، ص ١٥٥ .
  - ۳۸) به تدکر سعید نفیسی در تکمله بر تعلیقات قزوینی ۰
  - pa) شرح حال فغر دازی ، از مایسل هروی ، چاپ کابل ·
- دع) بگزارش معملعوفی این شعر بهام جمال الدین محمد ابن نصیر است که درص
  - ١٠٨ لباب الالباب آمده است ٠
  - ٤١) رك : تاريخنامه هرات ، سيف بن يعقوب هروى
    - ٤٢)، رك: لطايف غياثيه چاپ نول كشور، هند •
- ٤٣) چهارده رساله به همت و کوشش سید محمد باقر سبزواری ، چاپ دانشگاه تهران ۰
  - ٤٤) ايضاً ، رسالة بهاييه فخر رازى در بين چهارده رساله ٠
  - ه٤) رك : رياض العارفين ، رضا قلى هدايت ، بعث معين الدين و حشتى ٠
    - ٤٦) منتخب التواريخ ، بدايوني ، ج١ ، ص ٥٣ .
  - ٤٧) داد: چهار مقاله عروضي، بكو شش داكتر معين ، چاپ تهران ، ص ٢٠٠
    - ٤٨) مجمع النوادر ، تعليقات علامه قزويني ومحمد معين ، ص ١-٤٠
      - ٤٩) چهار مقالة عروضي ، به تصحيح محمد معين ، ص ٥٥-٤٦ .
        - ٥٠) ايضاً ، ص ١٠٤ •
        - ٥١) مقدمة محمد معين در چهار مقاله ، ص ٣٩
          - ۲ه) لباب ، ج ۲ ، ص ۷ ۰
        - ٥٣) هفت اقليم ، امين احمد رازي بحث شعراي سمر قيد ،

- ٥٤) طبقة ١٨ ذكر بهاء الدين ، ازطبقات ناصري .
  - ٥٥) ايضاً .
  - ٥٦)، تعليقات لباب الالباب ، ص٢٦٨ .
- ۰۵) طبقه ۱۳ ذکر غیاث الدین غــوری وظیفه ۹ در ذکر احوال شیهاب الدینغوری، طبقات ناصری ۰
  - ٥٨) احوال مو ليناي بلخي ، ازفروزانفر، به حوالة ابن اثير ، حوادث ههه ه .
    - ٥٩) لباب الالباب ، ص ٢٣٨\_٢٣٩ .
    - ٦٠) شرح حالش در تمام طبقات بيامده رك : ج٢،ص ١٨٢ ٠
      - ٦١) ايضاً ، ج ٢ ، ص١٨٥
        - ٦٢) ايضاً ج ١ ،ص٥٠
    - ٦٣) تاريخ مغول ، مؤلف عباس اقبال ، چاپ تهران ، ص ٤٨٣ ٠
- شاد روان استاد حبیبی در تعلیقات خود در طبقات فصل مشبوعی را به منهاج سراج اختصاص داده برای معلومات بیشترو تفصیلی بدان جا مرا جعه کنید
  - ٦٤) طبقات ناصري ، ج ٢ ، ص ٨٥ .
    - ٦٥) ايضاً ، ج ١ ، ص ٦٤ ٠
    - ٦٦) ایضا ، ج ۲ ، ص ٣١٩ ٠
  - ٦٧) منتخب التواريخ بدايوني ،ج١،چاپ بمبئي ، ص ٥٦ ٠
    - ۸۸) دك : فصل چهارم لباب الالباب، ص۲۳۹\_۲۳۹ .
      - ٦٩) لباب الالباب ، ص ١٦٩ •
      - ٧٠) منتخب التواريخ ، بدايوني ، ص٥٥
        - ۷۱) لباب ، ص ۲۰۷ ۰
        - ٧٢) لباب ، ص ٢٦٥ \_ ٢٦٦ ٠
          - ٧٣) ايضاً ، ص ٤١ه .
          - ٧٤) ايضاً ، ص ١٤٥
            - ۷۰) ایضاً ، ۱۰۰ ۰

- ٧٦) ايضاً ، ١١٩-١٢٩ •
- ۷۷٪ زنده کی فخر رازی ، ص ۱۹۹–۱۷۰
- ۷۸) طبقات ناصری، نیمروزیان، ص۲۸۲۰
- ۷۹) طبقات ناصری ، منهاج سراج،ج۱، ص۳۹۳-۲۹ ۰
  - ٨. رك : طبقات ، ج ١ ، ص ٣٦٦
    - ٨١) لبابالالباب ، ص ١٠٥٠
      - ۸۲) ایضاً ، ص ۱۳۹ •
  - ٨٣) منتخب التواريخ ، بدايوني ، ج١،ص٥٠ •

# ذكته

چون وانمیکنی کره خسود کره مباش ابرو کشادهباشچودستت کشادهنیست

## ا.س کو لیکوا

# کلا سیکهای دانش سترقی

دربادهٔ ابداع هنری به مثابه تبارز نیرو های ذاتی انسان

این اندیشه که شخصیت انسانباید به صورت همآهنگ رشد یابد، استعداد هسای ابداعیشرا آزادانه نشان بدهد، آرمان بسیاری از مفکران گزشته بوده است ۱۰ این مساله درقرن نزدهم توجه ویژه یی رابهخود جلب نموده مهیدا، درآغاز امر وسایل مدنظر به خاطررشد وپرورش هماهنگ شخصیت تغیلی بود ، ونیات نیك صاحبنظران، حتما ناكام میگردیدند، زیرا شرایط زنده گی، ستمی که انسان را به تنازع البقا وامید داشت، بنیاد طبقاتی جامعه بورژوایی، که درآن چیسزی که برای یك شخص خوب بود، الزاما به تباهی دیگری میانجامید، با آنها سازگاری نداشت،

وسایل واقعگرایانهٔ تحقق آر ماندشدهه جانبهٔ شخصیت توسط دانش علمی مترقی به انسان اعطا کردید به نظر دانش علمی مترقی وسایل رشد همآهنگ انسان و بروزآزادانهٔ نیروهای ذاتیش اولتر از همه دیدگاه ابداعی به کار ابداعی است و درواقع ، این کار است که انسان را برحیوان امتیاز بخشید و ((حیوان طور بدیهی با فعالیت زنده کیشیکی است فعالیت زنده کی خویش اداده وشعورش را تحمیل میکند و فعالیت زنده کیش شعسوری است و چنان جبری نیست که مستقیماً باآن بیامیزد و فعالیت زندگی حیوانسی میکند و فعالیت زندگی حیوانسی میکند و فعالیت زندگی حیوانسی میکند و فعالیت زندگی حیوانسی

تسلط برطبیعت به وسیلهٔ تبارز استعدادونیروهای ذاتی انسان مردمدا در تماسدایهی بایکدیگر قرار داد، استعدادهای ذهنی شان اهمیت اجتماعی کسب کرد فردیك شخص اجتماعی شد فعالیت ابداعی انسان باعث غنای نفسانیت عینی وی گردید هنردر این زمینه نقش عمده یی دا ایفاکرد ((تنهاموسیقی احساس موسیقی در انسان برمیانگیزاد ند(۰۰۰) زیباترین موسیقی درگوش غیر موسیقایی مفهومی ندارد ، چیزی برای آن نیست ۰)) (۲)

فعالیت ابداعی فردخسلت اجتماعی دارد: چون به حیث یكشی تشكل یابد بردیگسر افراد جامعه تأثیر وارد میكند، درك اینشی احتیاج به آندا پدید میآورد، ((اثرهنری-به سان هرگونه تولید دیگر- به ایجاد عامهیسی میپردازد كه هنردا میفهمند و مستعدالتذان از زیبایی اند، تولید به این صورت نه تنها برای ذهنیت تولید عینیت میكند، بلكه برای عینیت به تولید ذهنیت نیز میپردازد)) در این نتیجه گیری، كه اساس درك خصلت فعالیت ابداعی است، نویسنده كاپیتال هنردا به حیث مثالی ازفعالیت ابداعی مشخص برگزید،

تقاضا عرضه را تشویق وابداعرا تحریك میكند. انسان امكانات خویشردابه منظود بروز نیروهای ذاتیش توسط انسانی ساخترطبیعت گسترش میدهد: ((تنها توسط غنای عینی بی پایان هستی ذاتی انسان غنای حساسیت دهنی انسانی (گوش موسیقایی، چشم برای زیبایی شكل\_خلاصه ((حواس)) هستعد برای حظ بردن انسان ، حواسی که خودرا به حیث نیروهای ذاتی انسان تثبیت نمایند) پرورش مییابد یابه وجود میآید زیرا نه تنها حواس پنجگانه بلکه به اصطلاح حواس عقلانی، حواس عملی (اداده، عشق، وغیره) خلاصه

حسن انسانی ، ماهیت انسانی ، حواس، از برکت عینیتآن، از برکت طبیعت انسانی شده به وجود میآید · )) (۳)

مرحل اساسی تکامل انسان وجامعه تسیم کاربود و رهبر کارگران جهان به ابعاد مثبت و متر قی این پدیده اشاره کرده است: ((درنتیج انشعاب رشته های اجتماعی تولید، کالاها بهتر ساخته میشوند تمایلات واستعداد های انسانها رشته مناسب را برمیگزینند، و هیچ کونه نتایج مهم بدون کدام مانع در هیچ جایی به دست نمیآید . بنابراین تولید و مؤلد هردو با تقسیم کار بهبود مییابد (۱)

تعت تأثير خصلت طبقاتي جامعة بورژوايي، كار خصلت ابداعيرا از دست داده

طلسمگرایی کالا، سرشته درسرمایه داری طرز دید غیر خود خواهانهٔ انسان دابه اشیای طبعیت مختنق ساخت و رهبر کارگران جهان بر طلسمگرایی به نظر یك شکل ایدیولوژیك جامعهٔ معاصر مینگریست، که نفع شخصــی سودجویی، تمایل به فریبکاری وعوامفریبی دا پدید آورده

وی نفع شخصی این خادمهٔ جهان بینسی بودژوایی دافاطعانه محکوم میکراد، به نظر دهبرکادگران جهان دیشههای سته وبهره کشی از مالکییت خصوصی آب میخودد. وی غرض آلوده گی آثاد بودژوایی دا ازنویسنده گانافشاء میساخت که مالکیت خصوصی دا اساس فردیت وحد بالایی شعود میدانند، ((در تضادمستقیم بانویسنده گان وهمی که معترفند درنماینده کی از منافع شخصی دومانیسیزم آرمانی، عصق بی پایان احساس و بادوترین منبع اشکال انفرادی و خاص مکارم اخلاق دامییابند، چنین نماینده گی برعکس، تمام ممیزات طبیعی و معنوی دا بامغیلان مجرد ساختن غیر اخلاقی نامعقول و بیروی یكشی مادی خاص و یك

تلاش پیگیراقلیت حاکم به منظور ازدیاد ثروت برای خودش مستلزم فقیر سا ختن توده های کارگراست ، به این صورت بورژوازی تقسیم کار را، که خود دران مسرحلیه برای انکشاف جامعه ضروری وسودمند بود، برضد منافع زحمتکشان استعمال نمود، وازاین طریق عملیه طبیعی رشد شخصیت را افده آزادانهٔ استعدادهای ابداعی راکه انسانسرا از سایر حیوانات امتیاز میبخشد به کندی مواجه ساخت،

بنایانگذاران دانش مترقی بخصوص به این نکته اشاره کرده اند که در جامعهٔ بورژوایی، متکی بر ((بهره کشی)) بورژوایی از پرولتاریا، مناسبات ((شخصی)) خصلت طبقاتی دارد.

((۱۰۰۰در چوکات تقسیم کار مناسبات شخصی لزوما وحتما بصورت مناسبات طبقاتی میدادید و بست همیت صو د ت تثبیت می گرددد)) (۱) تقسیم کار، در شرایط سرمایه داری، بازد دودن خصلت ابداعی کار، به تنزیل مقسام شخصیت فرد کارگر منجر میشود، ((یکطرفه وفاجش میسازد و تثبیتش میکنده)) (۷)

عملیه بیگانه کی در جامعهٔ بورژوایی نسه تنها بر محصولات مادی کار و نیروهسای تاثیر میکند: بلکه بیگانه کی حسا سیتهای زیبایی شناختی انسان نیزعرش وجود میکند، رهبر کارگران جهان نوشت: ((حسی که در زنجیر احتیاج مبرم عملی گرفتار باشنحارای احساسی مقید میباشد ۱۰۰۰ انسان مشوشی و فقیر در مورد بهترین نمایشنامه احساس داشته نمیباشد ۱۸)

تقسیم کار در شرایط نظام سرمایه داری بین نیروی مؤلد، موقف اجتماعی و اکامی تضادی را به وجود میآورد زیرا ((تقسیم کار مستلزم امکانات، بلکه واقعی است که فعالیت ذهنسی وعملی التذاذ و کار، تولید و استهلاك به افراد جدا کانه معول میگردند،)) (۱) این توضیع غیر عادلانه معصولات کار به سطح نابرابر رشد ذهنی فرد منجر میگردد، بنیا تگزاران اندیشه مترقی نوشتند: ((اینکه فردی چون داف ایل استعداد خودرا رشد دهد کاملا به تقاضای مربوط است که به نوبه خود به تقسیم کاروشرایط فرهنگ انسانی ناشی از ان اتکادارد، ))(۱۰) چیزی که فعالیت فرد را تثبیت میکند نبوده، بلکه شرایط اجتماعی میباشد که رشد شخصیت اورا کند میسازند،

ازآنانی که به تولید فرهنگ میپردازند، عینا مانند آنانی که کالاهای مادی تولید میکنند، بورژوازی توقع میرود تادر خدهت منافعاقلیت حاکم باشند، هنرمندان به جبر پشتیبانی ایدیولوژیك طبقهٔ حاکم، حمایت ودفاع ازمنافع آن، تبلیغ و ترویج افکادی که این طبقه لازم داند، مواجه میکردند (( مفکوره های طبقه حاکم درهر دورانی مفکوره های حاکم اند: یعنی، طبقه یی که برنیروی مادی جامعه تسلط دارد همزمان باآن برنیروی ذهنی آن نیز حاکم حاکم است، طبقه یی کهوسایل تولید مادی دادر دستدارد، درنتیجه آن وسایل تولید ذهنی دانید ، مده کی تابع آن اند ، مفکوره های آنانی که فاقد وسایل تولید ذهنی انسبات اسلط مادی که به حیث مفکوره های مسلط جز افاده آرمانی مناسبات مادی، جنز مناسبات اسلط مادی که به حیث مفکوره اکسرفته میشوند، چینز دیگری نیستند، ازاینرو مناسباتی که یک طبقه راحاکم میسازد، به همانگونه افکار آنرا مسلط میگرداند،))، (۱۱)

این وضع، که در کلاسیکهای بنیانگذاران دانش مترقی قرن نزدهم طرحشده است ، در کشورهای سرمایه داری قرن بیستم به فراوانی نمودار است: وسایل ارتباطهه گانی نیرومند که کاملا دردست بورژوایی است ، وسیعاً برای تزریق مفکوره های مسلط در مغز هر بخش جامعه به کار میرود نه تنها توسط اطلاعات غرض آلود، بلکه ازطریق تبلی تالید هنری که فراخور حال طبقهٔ حاکم است وافکار بورژوایی را پخش میکنده

درعین زمان ، ایدیولوگهای بورژوایسی همواره کوشیدهاندتاهنر خودرا به مثابه ثمرهٔ آفرینش آزادانه ، کهبه صورتقانونی مستقل ازمنافعطبقهٔ حاکم ایجاد شدهاست ، نمایش دهند • ماهیت توهمی این گونسه آفرینش آزاد در کشور های سر مایه داری توسط لینن افشا گردید •

((هیچگونه آزادی واقعی ثروتهند در جامعه متکی بر نیروی پول وجود نمیتوان داشت۰۰۰ جناب نویسنده، آیا در ارتباط با نا شر بورژوایی تان در ارتباط عامه بورژوای تان، که تقاضا دارند شمابرایش هانر مستهجن (پورنوگرافی ) در چوکاتها ونقا شیهاو فحشاء به حیث مکمل هنر عصیانگر مقدس تهیه کنید، آزاد هستید ؟ این آزادی مطلق یك تعبیر بورژوایی یاانارشیستی است (زیرا به حیث یك جهانبینی انارشیزم فلسفه بورژوایسی است که وارونه شده باشد) کسی نمیتواند در جامعه زنده گی کند واز جامعه آزاد باشد، این آزادی نویسنده ، هنر مند یاستارهٔ بورژوا در نقاب ( یا درنقاب ریاکاری) تکیه برگیسه پول ، بر انحطاط ، بر فحشا قرار دارد (۱۲)

کار اجباری ، ناشی از مجبوریت، تحت فشار رفع احتیاجات مادی چنگی به دلاانسان نمیزند کار ، که نقش قساطعی در انسان ساختن بنی آدم داشت ، از وسیله انسان برای تبارز نیروهای نهفته اش به یك بارجبری مبدل گردید •

در حالیکه که بر خساراتسنگینوارد شده برخلقهای کارگر ، بر انسان ، تـــوسط یوغ سرمایه دادی بابهره کشی بیرحهانهٔ آن انگشت گذاشته اند ، و در حالی که هاهیت غارتگرانهٔ سر مایه دادی را در مجمـــوع محکوم کرده اند ، کلاسیکهای دانش مترقی سهم سرمایه دادی را در جهت رشدارتقایی نیروهای مؤلد جامعه ستـوده اند ، (( دورهٔ بوردژوایی تاریخ وظیفه دارد تازیر بنای مادی دنیای نوین را ۰۰۰ ( به شمول) رشد نیروهای مولدهٔ انسان و تغییر کیفی تولیدمادی را به تسط علمی نماینده گیهای طبیعی ایجـاد نماید ، صنعت و تجارت بورژوایی ایــن شرایط مادی ، دنیای نوین را به همان گـونه ایجاد مینماید که انقلابات جیولوجیك سطح کرهٔ زمین را ایجاد نموده است ۱)) (۱۲)

آنها همچنان به عملیهٔ بین المللی شدن که در سرمایه داری بوقوع پیوست اشاره کردند. (( به جای انزوا و خود کفایی کهنهٔ محلی وملی به هر طرف کسفتگو ، روابط باهمی ملل در سطح جهانی داریم ((۱۵))

بنیانگذاران دانش مترقی این عملیه رادرتولید مادی و ذهنی هردو به شمول هنرها، مشاهده میکردند • (رآفرینشهای ذهنیملتهایواحد به ملکیت عموم مبدل میگردد • یک جانبه کی و تنگنظری ملی هر چه بیشترتا ممکن میگردد و از ادبیات متعدد ملی و محلی ادبیات جهانی پدید می آید•)) (٥)

در داخل جامعهٔ بورژوایی شرایط قبلی انکشاف بیشتر ایجاد گردید و دانش مترقی این شرایط قبلی راد د رشد و نیرومندی یك طبقه جدید زحمتکشان استثمارشده طبقه یی که مردمان مستعد برای یك تغییر کیفیی انقلابی را متحد میسازد ، میدیدند و اینمردم جدید کار گران اند و

فلسفه مترقی بر پرولتاریا بهمثابهٔ گورکن سرمایهداری ، به حیث نیروی اجتماعی که مالکیت خصوصی ، این سدراه ابداعیوتکامل ذاتی انسانرا خاتمه میدهد، مینگریست . رهبر کارگران جهان نوشت : (( با تقا ضای نفی مالکیت خصوصی ، پرو لتاریا صرف به مرتبهٔ اداره کنندهٔ جامعه ارتقا مییابد، آنچه که جامعه آنراپرنسیپ پرو لتار یا ساخته است، چیزی که بدون همکاری خود آنقبلا در آن به حیث نتیجهٔ منفی جا معه جایگزین گردیده است ۰)) (۱۲) واگردانش مترقی در پرولتاریا حربهٔ اصلاح اجتماعی دا یافت ، پس پرولتاریا به حق حربهٔ معنویش دا از دانش مترقی به دست آورد ۰

بروحدت جدایی ناپذیر نظر و عهل مبارزه انقلابی ساز مان نسیافته در ((مانیفیست ح.ك • )) تأکید به عـمل آمـده است : ((استنتاجهای نظری رهبران کارگران بــه هیچصورت بر اندیشه ها یا اصولی که توسطاین یاآن مصلح جهانی اختراع یاکشفشده باشد بنانیافته است • آنها صرف، به صورت عام ، مناسبات واقعی را که از یك مبارزه طبقاتی موجود ، از یك جنبش تاریخی کـه پیش نظر ما جریان دارد ، نشأت میکند ، بیان میدارند •)) (۱۷)

حتی در مرحلهٔ پیشتر رشد دانش مترقی هدف تغییر کیفی انقلابی جهان تعیین گردید وحتمی بودن آن به اثبات رسید، در هسبر کارگران جهان اعمار جا معهٔ بدون طبقات دا به مثابهٔ حل و فصل اصیل تضادبین انسان وطبیعت و بین انسان وانسان ـ حل وفصل راستین نزاع بین هستی و جوهر ، بیسن عینیت واثبات خودی ، بین اختیار و جسر،

بین فرد و نوع )) میدانست • (۱۸) د هـبر کارگران جهان در تعریف نظام بدون طبقات نوشت:

(ر نظام بدون طبقات به مثابه انتقــال مثبت ملکیت خصوصی به حیث خودفراموشی انسانی ، وبنابر آن به حیث شایسته ساختن جوهر انسانی توسط انسان و برای انسان، نظام بدون طبقات ، بنابر این ، به حـیث برگشت کامل انسان به خودش به مثابــه موجود اجتماعی (یعنی انسانی) باز گشتی که آگاهانه صورت گرفته و تمام گنجینهٔ رشد قبلی را احتوا میکند،)) (۱۹)

دانش مترقی طرق عملی اعماریك جا معهٔ نوین و كامل را نشان میدهد، كه در آن هر انسان به شناخت استعداد های خویش قادر باشد ، كه در آن كار خصلت ابداعیش را بازیابد ، به حیث یك شرط اساسی ایجاد جامعهٔ نوین لازم است تا (رتمام و سایلل تولید در اختیار دولت تمركز یابد ، تا مجموع نیرو های مؤلده به سر عت ممكن فزونی گیرد ، )) (۲۰) حتی در همین مرحلهٔ نخست كار هدفی متفاوت باشر ایط سرمایه داری دارد ، (( در جامعهٔ بورژوایی كارزنده جزوسیلهیی برای از دیاد كار ذخیره یی پیش دیگری نیست. در جامعهٔ بدون طبقات كار ذخیره شده جز وسیلهیی برای توسعه، غنا، دیگری نیست ، کارگر چیز دیگری نیست ) (۲۱) ،

طبعاً، کار اجباری فوراً پس از گلارانقلابی از سرمایه داری به جامعهٔ علائه به کار ابداعی خالص مبدل شده نمیتواند • جامعهٔ عادلانه نخستین مرحلهٔ جامعهٔ بدون طبقات است که در آن جامعه اساس متین مورد نیازرا برای انتقال به کار آزاد اعمار میکند ، در این مرحلهٔ جهان بینی نوین اعمار کننده جا معهٔ بدون طبقات تشکل میسابد • مرحلهٔ دوم جامعه بدون طبقات خودش نیزایستانیست . بنیانگذاران دانش مستر قسی

نوشتند : (( جامعهٔ بدون طبقات ، در نزدما به چنان وضعی نیست که باید ایجاد گردد، آرمانی نیست که واقعیت باید خود را با آنوفق دهد ماجامعهٔ بدون طبقات را چنان جنبش واقعیی میدانیم که وضع امور جا ریه را از بین میبرد ۰)) (۲۶)

کلاسیکهای دانش مترقی بر ضد د ر گ نادرست و عامیانهٔ جامعهٔ بیطبقات به حیث (البیکاری لزتبخش) هوشدار داده اند بنیانگذاران دانش مترقی گوید کسه چون انسان رشد یابد ، قلمرو جبر طبیعی وسعت مییابد ، زیرا احتیاجاتش زیاد میگردد اما مهرمان نیرو های مؤلد که به رفع این احتیاجات میپردازد نیز فزونی میگیرد ، آزادی دراین ساحه تنها متشکل از انسانهای همه گانی ، مؤلدین متحد میتواند بود که مبادله باطبیعت را معقولانه ساز مان میدهد ، به عوض آنکه مانند نیرو های کور طبیعیت تابع آن باشند را معقولانه ساز مان میدهد ، به عوض آنکه مانند نیرو های کور طبیعیت تابع آن باشند مناسبترین شرایط و سزاوار طبیعت انسان میرسند اما ، علی رغم این به حیث قلمرو جبر باقی میماند ) (۲۰)

به نظر نویسندهٔ کاپیتان ، کادی که از برای تولید اشیا به منظور رفع احتیا جات فزیکی روزانه لازم است ، و قلمرو جبر را تشکیل میدهد، به ساحهٔ کار واقعاً آزادتعلق ندارد • وی به ضد کاهش منعصرانهٔ کار به وسیلهٔ تولید کالا های استهلاکی بمنظور رفع نیاز مندیهای مادی هشدار داده است • نویسندهٔ کاپیتال، باآینده نگری حیرت آوری، رشد انسانرا در نتیجهٔ برده شدنش در مقابل فزونی احتیاجات مادی – کهیك عملیه تیپیك دولتهای استعماری معاصر است – پیشبینی کرده است : (( بنابر این ، از دیاد در کمیت اشیا همراه باتوسعهٔ ساحهٔ نیروهای بیگانه یی که انسان تابع آن است ، و هـر محصول جدید نمایانگر یك نیروی بالقوه نــوین فریبکاری و غارتگری است • انسان بهحیث انسان فقیر تر ، احتیاجش بــه (( پـول )) بیشتر میگردد ، اگر بخواهد که بر نیروی دشمن پیروزگردد ، نیروی ((پولش)) بــه تناسب معکوس باازدیاد حجم تولید کاهش میبابد: یعنی ، محتاج بودنش بـاازدیاد (نیروی)), پول بیشتر میگردد • (۲۲)

بادرك آرمانهای جامعهٔ بدون طبقات، رهبری حزب در کشور های عادلانه مشتاق آن است که تضمین نماید تا در عملیه بنند بسردن سطح زنده می خلقها ، منافع مادی مردم بر منافع معنوی شان غالب نگردد ، تا مسواد استهلاکی به یك نیروی اساسی بیگانه تنزیل نیابد ، و پول پرستی خورده بورژوازی افقهای وسیع فعالیت ابداعی راستین را نپوشاند یافرصتهای زحمتکشان را برای بلند بردن سطح فرهنگی شان محدود نسازد و رفیسق

لیونیدبریژنف در بیست و پنجمین کنگرهٔ حزب گفت که : ((اما ضرورت است که از دیاد. فرصتهای مادی بساید همواره بارشد سطح ایدیولوژیك، اخلاقی و فرهنگی خلقهای ما همراه باشد ۰)) (۲۷)

تلاشهای اثلیت حاکم در کشور های بودژوایی در جهت مغالف به عهل میآید: در ((جامه) استهلاکی )) بودژوایی هار وسیله ی از برای ایجاد احتیاجات جدید انسان ، به کار میرود ، به این امید که بازهم به خرید یك کالای دیگر مجبورش سازد، یابه گفته بنیاد گزار دانش مترقی ((مرغ طلایی را از کیسه همسایه گانیسوی عزیز خویش به افسون بیرون کشد )) (۲۸) وی چنین وضعی را برای هستی انسان غیر طبیعلی میداند: (( به صورت ذهنی، این قسماً از این حقیقت بر می آید که توسعه تو لیدات و احتیاجات به یك جوابگویی چاره گرانه و حساب شده به اشتهای کاذب غیر انسانی، دقیق و غیر طبیعی مبدل میگردد ))(۲۹) این ملاحظه کاملا از تاریخ باارتباط به تولیدمادی وفرهنگی هر دو ، در کشورهای سر مایه داری استغراج شده است. کافی است بیحرمتی وفرهنگی هر دو ، در کشورهای سر مایه داری استخراج شده است. کافی است بیحرمتی ((حادثات)) بیروح مطروحه به منظور اقناع ضرورتهای انحرافی زیبایی شناختی میدل به نام آثار هنری، از طریق وسایل انحرافی ، حتی درساح هنر، کار خصلت ابداعیش را از دست میده دو هرغ شکاری ، به وسیله ربسودن پول از دوستداران و حامیان هنر مبدل میگردد ، مرغ شکاری ، به وسیله ربسودن پول از دوستداران و حامیان هنر مبدل میگردد ، به این صورت هنر از ارزش واقعهٔ زیبایی شناختی عاری میگردد و یکانه معیار اهمیت نوبودن است ، دقیقهٔ باید گفت که این قسر و از نمیتوان تولید ذهنی نامید ،

دانشمندان مترقی درجهت تشکل شخصیت نقش عظیمی را به دوش هنر میگذارند، چنین میاندیشند که باید هنر آدمی را مشغول سازد، حیات اخلاقیش را پاکیزه گرداند ، از نیرویش ، از حسقوقش و از آزادیش آگاهش گرداند، دلیریش را و مهرش را به میهنش بر انگیزاند ، روشن است که این دسالتها را تنها هنر مترقی به سر میتواند رسانید، هنری که آرمانهای پیشرو بدارد وسطح تفاهم در آن عالی باشد، در دانش مترقی راه دسیدن به تحقق همه جانبه نیروهای فطری انسان و غنای نوین هستیانسانی نیز با استعداد های هنر آفرینی فرد ورشد آن پیوند اساسی دارد ، مارکس استدر نیز با استعداد های هنر آفرینی فرد ورشد آن پیوند اساسی دارد ، مارکس استدر توسط شعور انسان ، قسما به حیث اشیای علوم طبیعی قسما به گونهٔ اشیای هستری درک میشود، (۳۰) یعنی ادراک انسانهمواره دارای یک عنصر زیبایی شناخستی است ،

مارکس با مشاهده فعالیت انسان به حیث فعالیت عام خاطر نشان ساخت که: (( انسان میداند چه گونه مطابق به معیار هرنوع تولید کند، و میداند که چه سان ، در هر جای، معیار ذاتی یك شی را به خود شی انطباق دهد • بنابر این ، انسان اشیارا مطابق به قوانین زیبایی نیز شکل میدهد )) (۳۱) این، همان فعالیت غیر اجباری مطابق به قوانین زیبا و خصلت ذاتی انسان، و تنها از انسان، است که مارکس فعالیت ابدای نامیده است وی ابداع را به حیث (( رشد مطلق استعدادهای ابدای ، یگانه شرط اولی که رشد تاریخی قبلی میباشد و باعث رشد مجموعی میگردد، یعنی رشد تمام نیرو های انسانی که مقیاس مشخص ندارد و هدفش خود آن نیست )) تعریف کرده است • (۲۲)

به نظر دانشمندان مترقی مصئونیت کامل مادی انسان ، فراغتش از این تشویق کسه احتیاجات مادیش را چه سان بر آورده سازدشرط اساسی کار آزاد ابداعسی است ایس خصلت انسان به حیث یکموجود خلاق است که به گفتهٔ مارکس ((حتی اگراحتیاج مادیه مناشته باشد تولید میکند،وصرف ز مانی به تولید واقعی میپردازد که ازقید احتیاج مادی آزادباشد )) (۳۳)

بنابر این، از نظر تیوری مترقی، ((تیوری بیکاری )) معاصر بورژوایی یعنی ایجادنوعی از دوره بیکاری در آینده که هر گونه فعالیتی بدون استثناء ، توسط ماشینها انجام خواهد شد وانسان از انجام تمام کارها، بشمول کار ایجادی ، آزاد خواهد شد ، کاملابی اساس است ، این نظریهٔ ارتجاعی خیالی، باتجرید کردن انسان از ضرورت وامکان کاراورا از شخصیت جوهر انسانیش تجرید میکند ،

انسان بارفع نیاز مندی وز دودن تشویش از ناحیهٔ تهیهٔ نان روز مره به مسرزآزادی گام مینهد ((مرز آزادی ، درواقع ، تنهازمانی آغاز میشود که کار اجباری و تشویش های دینوی خاتمه یابد، به این صورتآزادی درنفس ماهیت اشیا، خارج از ساحهٔ تولید واقعی مادی مضمر است ۰۰۰ درورای آزرشد نیروی انسانی که خود غایهٔ خسویش است آغاز میباید : (۳٤).

وشد نیروهای انسان نه به خاطر غنای نفسی مادی، نه به خاطر تحصیل پول، بلکه به حیث یکه هدف ، به حیث راهی به سوی نعمت معنوی و چنین است ، از نظر دانش مترقی ، ذخیرهٔ دور نمای نوع بشر • ((ثروت جز رشد کامل غلبهٔ انسان برنیروهای طبیعت نیروهای که ما (طبیعت) مینامیم ونیروهای ماهیت خودش چیست ؟ (۳۵) انسان بامنقاد

ساختن نیروهای طبیعت، بارشد دادنهمآهنگ استعداد های خویش ، واقعاً آزاد میگردد • آزادی رشد هریك آزادی رشدهمه را تضمین میكند • كار آزاد ابداعی وسیله بی است برای دست یافتن بر ثروت معنوی •

### یاد داشتها :

۱ مارکس وانگلز، کلیات، ج ۳، صب ۲۷٦ .

۲\_ مارکس وانگلز ، کلیات، ج۳ ، ۳۰۱

٣\_ماركس وانگلز، كليات، ج٣، ص ص ٢٠١\_ ٢٠٠ ٠

٤\_ماركس، كاپيتال،ج١، ص ص ٣٤٤\_٥٤٠

مارکس وانگلز، کلیات، ج۱، ص۲۲۲۰۰

٦) ایضاً ، جه،صص ۲۳۱–۳۷

۷)ایضاً، ص ٤٣٧ •

٨)إيضاً، ج٣، ص ٣٠٢ ٠

ه)ایضاً، جه، ص ۶۵۰

١٠) ايفياً، ص ٣٩٣ ٠

١١) أيضماً ، ص ٤٣٧ •

۱۲) لنین ، کلیات ، ج ۱۰ ، ص ۴۸ ۰

۱۳) مارکس وانگلز ، کلیات، ج ۲۲، ص ۲۲۳ .

١٤) ايضاً ، ج ٦ ، ص ٨٨٤ .

١٥) ايضاً ٠

١٦) ماركس وانگلز ، كليات ، ج ٣ ،ص ١٨٧ -

۱۷) ایضاً ، ج ٦ ، ص ۱۸۷ •

۱۸) ایضاً ، ج ۳ ، ص ۲۹۲ ۰

١٩) ايضاً ٠

۲۰) ایضاً ، ج ٪ ، ص ۵۰۶ ۰

۲۱) مارکس وانگلز ، کلیات ، ج ۲، ص ٤٩٩ •

۲۲) ایضا ، ص ۵۰۹ ۰

۲۳) لنين ، کليات ، ج ۳۰ ، ص ۷۳

۲٤٪ مارکس وانگلز ، کلیات ، ج ٥،ص ٤٩٠

۲۵) مارکس ، کاپیتال ، ج ۳ ، ص۲۸۰

٢٦) مارکس وانگلز ، کلیات ، ج ٣ ،ص ٣٠٦ ٠

۲۷) اسناد و مصوبات بیست و پنجمین کانگرس ح۰۵.۱۰ ش ۰ ، ص ۹۶ ۰

۲۸) مارکس وانگلز، کسلیات ، ج۳،ص ۳۰۷ •

۲۹) ایضاً ۰

۳۰) ایضاً ، ص ۲۷۵ .

۳۱) ایضاً ، ص ۲۷۷ •

۳۲) مارکس ، مقدمه نقد اقتصاد سیاسی، ج ۳ ، ص ۲۷٦ •

٣٣)، مارکس وانگلز ، کلیات ، ج۳، ص ۲۷٦ .

۳۶) مارکس ، کاپیتال، ج ۳ ، ص۸۲۰۰

٣٥) ماركس ، مقدمة نقد اقتصاد سياسى،

ص ۳۸۷ ۰

(گزارنده: پوهاند محمدرحیمالهام)

## نكته

چوتتوالی علاج درد کمن اکسوا میفزای از جفایش درد بسر درد (ناصر خسرو)

## اكا ديمسين ابراهيم مؤمن اوف

# « وحدت وجود » بيدل

نظر به تأیید سراج الحق در تقریظی که بر ((کلیات)) بیدل نوشته، اشعار عرفانی میرزا عبدالقادر بیدل بر محور وحدت وجود ووحدت شهود می چرخد، ولی او، باورها واندیشه های نهایی خود را دراین ز مینه خوب افاده ننموده گسترده کی نمی بخشد، بیدل ماهیت فلسفهٔ خودرا به گونهٔ آشکار بیان نمیکند و ویژه گیهای نظریات خودرا نشان نمیدهد ، درحالیکه ، اودرطرح و پی افگندن مسایل نو و تعلیل آنها از توانایی زیادی برخوردار است،

اوبنابر ژرفا وخصوصیات ویژهٔ افکار خود، از نماینده گان دیگر وحدت وجود مسلمانان خاور زمین تفاوت دارد.

وحدت وجود یکی از جریانات مهموگسترده فلسفهٔ آسیای میانه ، خراسان ،هندوستان وایران بوده،ودارایاشکالگونهگوناست،وحدت وجودرا میتوان بهدوجریان اساسی بغش بندی کرد (البتهاین بغشبندی بهمفهوم مطلق آن نیست) : یکی ((وحدت وجود)) است که نظر به قاعدهٔ آن ((دنیا خدا)) گفته میشود، دیگری ((وحدت موجود)) فلسفهٔ عرب است که نظر به قاعدهٔ آن ((خدا دنیا))، گفته میشود،

گروه نخستین وحدت وجودیها، خداوندرابه انکبوت تشبیه مینمایند. آنگونه کسه عنکبوت ازخود تار بیرون میدهد، خداوندنیز همه موجودات رابه وجود میآورد. بسه

عقیدهٔ این گرو آنگونه کههمه چیزها دروجودخداوند افاده مییابند، خداوند نیز درهمه چیزها افاده میگردد همراهباآن، آنهاخداوندرایكچیز حقیقی پنداشته وهمهٔ چیزهای دیگردا فروغ ونور او میشمارند.

تعلیمات ایدیالیستی ((وحدت وجود)) قابل درك است . این تعلیمات بهمثابهٔ پایه های نظری تعلیمات صوفیان عارف به آنها خدمت می نماید . یکی از نماینده گانبزرگ كدلام ((وحدت وجود)) ابن عربی (متولد درسال ۱۱۶۰ در هسپانیه و متوفای سال ۱۲۶۰ م در دمشق) است و آثار زیادی نوشته، که اثر ((الفتوحات)), یکی از آنهاست و ابن عربی دراین اثر شعری نهایت ایدیالستی خصود باتکیه بر نظریات فلسفی افلاتونی وافلاتولیان میگوید که، غیر از دنیای جسمانی یک دنیای فکری دیگر، دنیای استعاره، دنیای ارواح وجود داشته وفقط اینهاست که حقیقی، ابدی و تغییر ناپذیر اند و دنیا ی جسمانسی ساخته گی و گذرا میباشد و ابن عربی درمورد روح، اولیا، خواب دیدن وغیره مقداری افسانه ها یافت و انسانها را به باور به دین فراخواند، تعصب دینی را ترغیب واجرای بلاحرف عقالی یدیش را خواستار گردید و علیه دانشهای طبیعی به مبارزه پرداخت و باید گفت که وحدت وجود به سود دین اسلام و فلسفهٔ کلام خدمت نموده و مینماید و

امام غزالی که مغالفجدی مادیتودانشهای طبیعی، حامی عقاید دینی ونویسندهٔ آثــاد زیاد در این زمینه بود، نیز درساحهٔ افکار فلسفی همین راهرا تعقیب نمود ودراینموضع فعالیت وجانبازی کرد۰ (۱)

ایده های وحدت وجود بانظریات صوفیان ایدیالیست هماهنگی دارد: بنابر گفتهٔ آنها، عالم جسمانی ودنیای اشیا حقیقی نبوده ،حقیقت در وجود خداوند تجسم یافته است در اینصورت به شیوهٔ منطقی، ازآن، نظر بدبینانه نسبت به عالم واقعی ودنیای جسمانی به دست می آید.

صوفیان ایدیالیست دوی چنین دیدگاهایی تکیه نهوده، اندیشه های ارتجاعی دا ترغیب ودانش و فعالیتهای عملی انسان دا انکاد نهودند، آنها به تبلیغ ایده های ترك دنیا، گروههای گوناگون درویشان، فقرا، قلندران وتادكان دنیادا كهاز داه صدقسه میزیستند، بهوجود آوردند، جریان درویشی درسنه عای (۱۷–۱۸۸) میلادی در هندوستان، خراسان وآسیای میانه به طور وسیع گسترش یافت، بیدل نیز مدتی بااین گروه بود، ولی پسانتر از این گروه جدا شده از داه کاروز حمت خود به زنده گی ادامه داد،

باید گفت که گسستن بیدل از افکار درویشانه، نقطهٔ عطف مهمی در زنده کی ودگر کونیهای نظریات او به شمار می آید.

وحدت موجودیها به ابدی بودن طبیعت وبه خلق نشدن آن از سوی خالقی موافق بوده، به وحدت ماده وروح باور منداند آنها به این نظراند که خداوند درخود عالم است وانسان را به آموزش، دانش و کار زحمت فرا میخوند و نماینده گان ((وحدت موجود)) به مسایلی چون تلاش برای زنده گی و یابرعکس ترك دنیا کردن و گذشتن ازهمه چیزهای دنیا وغیره که درجهان بینی شعرا و متفکرین خاور زمین نقش مهمی داشته است، پاسخ لازم ومناسبی دادند و جریان ((وحدت مو جود )) همچون مشائیین خاور درسر زمینهای مسلمان خاور زمین برای دانشهای طبیعی پایه های فلسفی را به وجود آورد، و در رشدوانکشاف باندیشه های پیشرونقش مترقی داشت (( وحدت موجود )) در هندوستان تاثیر گزا ساتند و بافلسفهٔ ماتریالیستی قدیم هندپیوسته گی محکم واستوار یافته بود

روحانیون مسلمانجریان((وحدت موجود))رایك جریان خیلی زیان بخش ومضربهشمار آوردند، به عقیده ما، ویژه گیهای گونه گونه کون مخصوص به خود پانته ئیسم بیدل آن است که او بانقاط نظرخود نهموضع ((وحدت وجود)) بل در موضع ((وحدت موجود)) قرار میگرفته است، روحانیون از ماهیت جهان بینی بیدل بیمناك بودند،

پانته ئیسم در انحراف افکار این رو حسا نیون، برای بیدل همچون یك پردهٔ خوب خدمت زیاد نمود • صدرالدین عینی درسال (۱۹٤٦م) در بارهٔ اثر شعری ((عرفان)) بیدل سخن زده و آنرا برای روحانیون به تابلیت تلخی تشبیه نموده بود که روی آن شیسرین است.

بیدل درآغازوانجام این اثر شعری خودعبارات دینی، قواعد و تشبیهات صوفیگری کنایه مهاواستعاره هارا زیاد به کاربرده، وبه وسیلهٔ آن افکار خود را بیان وافاده مینماید.

روحانیون ودیگر نیروهای ارتجاعی بسه آموزش اشکال ظاهری آثار بیدل اکتفانموده، به ماهیت اساسی جهان بینی اوپی نبردندونیز نمیخواستند که پی ببرند در دنتیجه، آنها بیدلرا گاهی در جملهٔ دهریون وزمانی همازجمع مسلمان آگاه به دیسن بسه شمارمی آوردند.

برای تحلیل وبررسی جهان بینی بیدللازم است تا مطابق خمفتهٔ ((ف۱نگلس)) در مورد پانته نیسم ((وحدت وجود)) دوران جدیداروپای غربی عمل کنیم . ف انگلس نوشته بودکه: ((اید نولوگهای ایدیالیست نیز تلاش میکنند که تاتضاد های ماده \_ دوح راشکل پا\_

### كتهليسى داده ، آنرا با مضمون ماتر ياليستى پرسازند )) (٢)

پانته ئیسم آغاز ماتریالیسم واته ئیسم شده، واز سده شانزدهم میلادی به بعددر رشد. وانکشاف عسلم و دانش در اروپسای غسربی خدمت نمود •

پانته ئیسم بیدل نیز دارای همینگونسهویژه گیهای جالب است. براستی همدر آثار بیدل عدم تسلسل ودوگانه گیزیاد بوده، هم عبارات صوفیانه وکلامی فراوان است .

ولی نظریاتاو از ریشه بافلسفهٔ متکلمینوصوفیان ایدیالیست تفاوت مییابد. بیدلد درآثار خود کلام وصوفیگری رادر بسیسادی موارد به گونهٔ پوشیده ومبهم وگاهی هم به گونهٔ عریان وبی پرده انتقاد میکند. نظر به گفتهٔ بیدل، کلام وصوفیگری انسان رادرجهاست کداشته، تنبل وعاطل میسازد. در یکی از رباعیات او چنین گفته میشود:

هیهات کتاب دین ورق برگرداند غیرت بسه مزاج اهل اسلام نماند کمنت بسه تقیسه و تصوف کاخر دیوثی و جین را به معراج ر ساند (۲).

بیدل در آثار خود، بهویژمدر ((چهادعصر)) و ((عرفان)) نظریات فلسفی خود را
از نقطه نظر وحدت موجود (وحدت عالم)خیلی احتیاط کارانه بیان نموده است.

بیدل در اثر منظوم خود((عرفان)) درموردوحدت عالم وشماری از مسایل مربوط بسه کاینات به تفصیل تماس میگیرد، ودر برابراین نظر صوفیان واهل کلام کهجهانرا دوگانه می پندارند، قرارمیگیرد، اومیگوید:((همچنان کهحقیقت به اجزایش چدا نمیشود، گلهای روییده از یكریشه هم مختلف نمیباشد)) (٤) •

اما، بیدل به محیط وزمان خود نیز تسن در میدهد و در تعلیمات خودبه ((دوگانهگی)) هم راه میگذارد و میگوید که جهان نظر به نمای بیرونیش مادی، ونظر به ماهیت درونی خود الهی است. ولی، او هرگونه نیرو را بیرون از جهان به طور قطعی رد می کند او «ندیشه های خودرا در ادبیات زیرین،اینگونه پرمضمون به تصویر می کشد:

ای سزا وار یقیس ، دارم حسدیثی در میسان

بي كمان درياب و فارغ شو زو هم قيل و قال

نیست تخم از میوه بیرون ، میسوه بیرون از درخت محرچه از تخم است اینجسا هر نهالی راکمال

هست عالم آن درخت و میوه انسان، تخم حـق چند شاخو برگ بینی ، میوه را ، چشمی بهحال(۰) باید گفت که ، به عقیدهٔ بیدلجهانبرقراروغیر قابل تقسیم بوده وهمه چیز هارا در خود فرا میگیرد ، وانسان محصول هستی واقعی وقانونمندی جهان است .

ازنظر بیدل، بیرون از جهانما هیچگونه نیرویی وجود نداشته و ممکن هم نیست که باشد. از این لحاظ فکر زیرین او از جملهٔ افکار نادر است :

ای کهنیرنگ دو عالم از خدا فهمیدهای بعث زهد ودرس تقوا از کجا فهمیدهای موجوکفرا عیندریاگفتنت انصافنیست زانکه گوهر را از اینعالمجدافهمیدهای(۲) دراینجا مقصد بیدل از ((گوهر)) خدااست، بایدگفت که خدارا بیرون از جهان و کاینات تصور کردن درست نبوده ، بلکه بایست موجودیت او را در دنیای هستی دانست بیدل این فکر را چنیناثبات میکند:

یادان طلب محال کــر د نــد کلچینی انفعــال کـر د نــد پرواز بدون بال کــر د نـد برواز بدون بال کـر د نـد بیرون دکان، شیشه گـر نیست ( ۷ )

فیلسوف ما دراینجا خیلی پرمضمون ،ولیعادی وساده سخن میزند. بیدلدر اینجا خداراباشیشه کر وکایناترا به کارخانهٔ شیشه سائی تشبیه میکند. شیشه کر بیرون ازکار خانهٔ شیشه گری نیست ونمیتواند باشد . بیدل به این نتیجه رسیده است که خدافقط درکار خانهٔ خودش (دنیا) وجود داشته و بیرون از آن بودنش ممکن نیست.

میرزا عبدالقادر بیدل تنها به آشناییو آموزش تعلیمات مهم مشائیین شرق اکتفا ننمود، بلآنرا پایهگذادی نیز کرد اوطرفدار جدی وپیگر تعلیمات وباورهای ابنسینا درمورد مسایلی چون کاینات، خلق نگردیدن (ازلیت) وابدیت دنیا شد بیدل برای اثبات جاویدانگی ، متغیر بودن ، بی آغازوبی فرجام بودن جهان دست یازید بیدل از زبان دانشمندی چنین میگوید:

((جهان هماز لحاظ کیفی وهم ازلحاظ کمی حتی برای یك لحظه هم، دریك حال باقی نمی ماند آنگونه که درجوانی آن اثر پیری دیده نمیشود، در کود کی آن نیز علایم جوانی نیست این حالت همیشه به یکدیگر پیوسته کی پیدانموده انده)) (۸) باید گفت که به نظر بیدل جهان در تغییر همیشه گیوابدی است فیلسوف در مورد پدیده ها ورویداد های زمینی و آسمانی سخن زده، می گوید:

نه حصول ثنا، نه نفریسن ها حسرکسات طبیعت است اینها آن طبیعت حقیقت ازلی است معنی بی نشان لم یزلیاست

که انوا آفرین ساز خود است ابداً پسرفشان ناز خود است ساز اورا سراغ ز یسر و بسمیم(۹) هستسي مطلق اوسست ما عدميم این نظر بیدل، قاعدهٔ مشهور (Causasui) انگلسی اسپینوزا را به یاد می آورد • (۱۰) امات لازم به ياد كرده است كه، بيدل پانته أيست بوده وسپينوزا يك ماترياليست اته أيسست

دراینجا به جاست که گفتهٔ فرید ریش انگلس را در مورد نظریهٔ پیدایش خود به خودی حوادث طبیعت یاد آوری کنیم، که بدینگونه است: ((بایست بهخدمات و نقش بزرك فلسفة آنروزگار اقرار نمود كهباوجودانكشاف اندك علوم طبيعي، افكار فلسفي بهراه رشد وانکشاف خود ادامه داد ولسفه، از سیینوزا تا همه مساتر یالیستهای بزرگ فرانسوي، درجهت معرفت خودبه خودي دنيااز زير دل كاروحركت نمود. و وظيفة روشن ساختن همهجانبهٔ این مسالهٔ را به علومطبیعی سیرد • )) (۱۱)

مبرزا عبدالقادر بیدل در شرایط فیودالیزم شرقی سده های ۱۷-۱۸ میلادی توانست تادرجهٔ فیلسوفان اروپایی تبارز وارتقاکند او برای شناخت حوادث ویدیدههای طبیعت مسألة شناخت خودطبيعت را پيش كشيد •

ابن مسأله يكي از نقاط مهم وقابل توجه فلسفه بيدل بهشمار ميآيد. ولي، بادريخ كهاين جسارت علمي بيدل ، تأثير بايسته ولازم رابرافكار فلسفى شرق نشانداده نتوا نست وحتى تاامروز هم نامعلوم و مبهم باقيما نده است. اسلوب مطالعه و نگرش مار كسيستي ـ لينستي به ما امكان داد كه، تاكره اين فكروانديشه بيدلرا باز نموده وبهدقت وتوجه خواننده گان ومشتاقان آن برسانیم

بیدل درمورد جا ودانه گی طبیعت و ویژه گیهای گذرای پدیده های هشخص سخن میزند ولي او فناي مطلق را انكار ميكند ودرايـنخصوص اهلكلام وصو فيان در مو ضعمخالف قرار میگیرد •

او در مورد محدودیت وزمان، بیانتهایی وجاودانه گی مینویسد آشکاراست که ((اشعر ـــ یان ابدیت جهان وقانونمندیهای آنرا بهطورقطعی رد مینمایند )) (۱۲)بیدل علیسه متكلمين ، اشعريان وصوفيان به مبارزه برخاسته اينگونه مينويسد:

تا نگـردی عـدم جهـان نشـوی به تسامل اگسر کنی ا ثسبات جسز عدم نیسست مرجع الموات پسس عسدم چیست خاك گردیدن

خاك ناگشته جسم جان نشوى زعتبارات بساك كسرديسدن باز ایجاد اعتبار نمسود اصل هسر فرق واتعاداینجاست اسل هسر فرق واتعاداینجاست فی حیاتی که، کاست یاافزود خلاقسی از پسرده اشی عیان گردید آن فنایی کسزوبقا گسل کسرد این فنایی وهسم انجام تسا مقسامی که فهمها بالید آنچه آ نسوی سعسی فطرت ماست ورنه اجسزای ذره تا خصورشید در حسقیقست فسنای مطلق نیست چون به کنیشی نمسی رسنه افهام

از عسدم داد آبسروی وجسود عالم مبدأ و معساد اینسجا ست هسم از او جست وهم درو آسود رفت وهم در دلش نهان کر دید از همیسن مرکز فنا گسل کرد نیست جسز عجسز وقسدرت افهام صورت ومعنی بقسا بسالید نزد مسا ملت بسی نشان فناست میسزند موج هستی جساوید که فنا از لوازم حق نیسست

بهاین ترتیب، از نگاه بیدل جهان ابدی وجاودان بوده وهمیشه در حرکت و تغییس دو امدار و ناایستا است در ابیات بالاکه از نظر خواننده کان گرامی گذشت، بیدل درمورد مسأله فنا واز بین رفتن سخن میزند • در اینجااو بافرق زیاد از متکلمین وصوفیان فنای اشیای هستی را نه به مفهوم فنای مطلق آنها، بل به مفهوم تغییر و دگرگونی آنها از یك شکل و حالت، به حالت و شکل دیگر میداند • بنابراین او فنای مطلق را بسه صورت قطعی رد نموده، هستی را جا و دان وابدی میپندارد •

بیدل، به مسایل شخصی هم توجه نشانداده و تغییر پذیری برخی از چیزهای مشخصی آثرا در نظر میگیرد و او برای اثبات این مساله مثال زیرین را می آورد:

(رتوانمندی اعضای شما وابسته به سلامتی آنها است بانیروی غذا ارگانیزمها در حرکت و فعالیت اعضای بدن و فعالیت اعضای بدن باتما نیرو، فعالیت اعضای بدن باقی نمانده، در نتیجه انسان میمیرد پسی از دفن شدن او، مواد زمین اعضای بدن دا مرطیب می سازد خون در قلب منجمد شده ، در نتیجه تعرق و حرارت روح ازقالبش بیرون میشود در در تر نبودن واز دسبت دادن آب اعضایی چون قلب، شش وغیره خشك میشوند، مواد جامد غیر عضوی آنها به طبیعت علاوه شده ، به شكل دیگری تبارز مینمایند) (۱۶) به این ترتیب باید گفت که، بیدل مرگ انسان را یكرویداد طبیعی پنداشته، آنسرا تبدیل و تغییر یك ارگانیزم به ارگانیزم تازه دیگر میداند.

بهعقيدهٔ بيدل، مرك يكشي رابايست زنده كي يكشي ديگر دانست دراينجا او تغييرودگر

گونی پدیده هارا به گونهٔ دورانی دریافته است، به اساس اندیشهٔ اواین تغییسر نه آغازی دارد و نه انجامی، و هر هاد ثه سبب وعلت پیدایش حادثه دیگر میشود در تحلیل انجامین، از نظر بیدل زنده گی به شکل دورانی به گردش ابدی وجاودان خود ادامه میدهد، اودر اثر خود ((چهار عنصر)) چنین مینویسد:

((اگر به دستگاه جمادات تاملنمایی کو هسارها گردن افراخته استوهمچنان به خاك سرانداخته نه این گردن افرازی را اوج نهایتی است، نه آن سرافگنی را حضیضی غایتی وچون به اقتدار نباتات نظر کنی درهر کف خاك توفان هزار رنگ وبوست، بال افشانی کیفیت بی نیازی و به همان نسق خزان پیمای شکست رنگ ومراتب نیاز پردازی و نه گردش های پیمانه این رنگ را تعداد شماری، نه شکست این خمار جامهارا محاسبه انحصاری و اگر جهان حیوان است، بی فاصله دستگاه حیات وممات قدیم)) (۱۵)

میرزا عبدالقادربیدل، همانند ابن سینا ، تعلیماتی راپیش کشید که بر پایه آن جهان ابدی وبی انتهاست او ، مرگ یكشخصیایك شی رابه مثابهٔ تغییر آن ازیك حالت بهحالت دیگرمیداند و به جهان دیگر وتناسخ روح باور ندارد بیدل درمبارزه علیه صوفیان عارف ومرتجع، نظر ترك دنیاكردن آنهارا رد نمود همچنان اوبه مخالف تعلیمات ایدیالیستی روحانیون برخاسته، بی معنی بودن این باور را که گویا روح آدمی نیرومندمیشود، به اثبات رسانید •

بیدل در مورد ابدیت سخنزده، مفهوم جاودانه کی (ابدیت) رادر دنیای انسانی مسورد تحلیل قرار میدهد. او، ابدیت رابه دو گونه: عاموخاص بخشبندی می کند.

ابدیت عام ویژهٔ همه اجسامونیروها بوده، در طبیعت همهچیز از جمله حیواناتوانسان هاست ابدیت خاص درهمه اشیا و پدیده ها نبوده، بلویژهٔ کسی است که در نتیجهٔ کار و فعالیت خود برای ز مانهای پس از خودآثار، ماند گارو یادگادهای پایدار آفریده باشد انسان میمیرد او پس از مرگ به چیز غیر ارگانیك دیگر تبدیل میشود برای آدمی غیر از همین جهان، جهان دیگری برای زیستن وجود ندارد و انسان میتواند نام جاودان دابه وسیلهٔ آفرینش آثاری در زمینه های دانش، هنر وادبیات ، بنای ساختمانهای عام المنفعه و بالاحزه خده خدمات برجسته اش در راه منافع خلق کمایی نموده، و پس ازخود باقی بخذارد و

بیدل دوستدار زنده گی است ۱۰ او بیرق زنده کی، بخت وسعادت و کرمدا بلندبرامی افزارد و گرچه واژهٔ ((کرم)) دارای معنی گو نه گون است، ولی بیدل در اثر ((نکات))خود این مساله را به گونهٔ خاصی به تحلیل میگیرد، و در این زمینه چنان مثالهایی می آورد کسه

مفهوم خوبی، خیر وسعادت، خوشبختی و کرم به روشنی دیده میشود و او، به این پرسش که ((کرم چیست؟)) باآوردن مثالها چنیدن پاسخ میدهد: نهال شانی درزمینهای خالی، یاری به بیچاره گان، رهنمایی به عا جزان ، عیادت و تیمارداری بیماران وغیره کرماست . بیدل در ادامهٔ سخنانش چنین میگوید:

سرمایهٔ هرخماد ومستی کـــرماست پیرایهٔ هـر بلنـد وپستـی کرم است کـویند که مرک انقلاب هستی است اینست دلیلآن کههستی کرماست (۱۹) بیدل دراینجا واژهٔ ((کرم)) رابه معنیومفهوم ایجاد خوشبختی وخوبیهابه کاربرده است. درحالیکه صوفیان ومتکلمین این واژه را به اعمال وافعالی مربوط میساختند کهنزد خداوند پسندیده ونیکو است.

بیدل تلاش انساندا برای زنده گی ولات جویی واستفاده ازآنرالازم شمرده، زیبایی از نده کی دا میستاید، وانسانهادا از ترك دنیا کردن گوشه گیری و بریدن از جامعه برحد داشته، به کار و تلاش، کسب دانش، هنسر وایدالهای انسان دوستی فرامیخواند، فیلسوف، منفور بودن فیودالیزم را به خوبی درك کرده و آنرا به نکوهش وانتقاد میگیرد، امادر برخی حالات با نکوهش نظام استبدادی فیودالان به راهشکاکیت بدبینی نیزمی افتد، ولی شکاکیت و بدبینی او دراین مورد، فرآیند نارضایتی اواز بی عدالتی دستگاه اداری ونظام فیودالی بوده و متوجه جهالت اجتماعی است، جنانچه بیدل مینویسد:

از مرکز هند تاخط ملتانشس وزحد عراق ویزد تاکاشانش در هر معمدوره یم کردیم گزر دیدیم اول سواد گورستانش (۱۷)

بیدل در اینجا نخستبه استثمارشدیسد مردمان ز حمتکش وویرانیهای ناشی ازجنگها وکشمکشهای فیودالان هندوستان، ایسران، عراق وعموما کشورهای فیودالی خاور زمیس اشاره مینماید، دوم نقش حکمرانی روحانیون صاحب مزارات رانشان میدهد.

\* \* \*

نظریات وافکار فلسفی بیدل درآثارارجناك اوبه گونهٔ زنده وروشنی تجسم یافته است این مساله بهویژهٔ به منظومهٔ ((کامدیومدن)) به صورت دقیق دیده میشود، این منظومه در اثر بزرگ او ((عرفان)) موجود اســـت (ص۱۲۱–۱۳۴) بیدل دراین داستان ترانهٔ هنر ، صنعت ، آزادی انسان، دوستی ، عشق، وفاداری ، عدالت ودانشرا زمزمه میکند. ونواهای عدالت دربرابر بیعدالتی وزنده گی دربرابر مرگفرا به ترنم می گیرد، بیدل با

منظومةخود ، به مثابة پیشروادبیاتوپیشکا افکار مترقی واجتماعی روزگارش به میدان میاید۰

مضمون این داستان از اینقرار است :

کامدی۔ رقاصة ماهر، هنر رقصراخیلی معاهرانه آموخته و به آن مسلط استودر ازم

مدن۔ در سر زمین پادشاهدیگری به شهرت رسیده، آوازخوان، نوازنده واستاد ماهر هنر موسیقی است روزی از روزها ((مدن)) ب وطن ((کامدی)) میآید ودر یکی ازبزمهای قصرشاه آواز ميخواند ومي نوازد او بانوا زنده كي وآواز خود همه اهل بزم ومنجمله شاهرا به تحسین وامیدارد شاه بهاو هدایای گران بها داده ، مهارت و استعداد عالی اورا تحسین مینماید. دراین وقت((کامدی)) در جلس حاضر گردیده، رقی نهایت عالی وماهرانه یی را اجرا میکند که از سوی (اهل مجلس باگرمی استقبال میشود. (( مدن )) **ازمهارت وهنر عالى او به شور آمده، چنان** كرويده ومفتوناو ميشود كه فوراً همه *هد*اياى شاه راپیشهای ((کامدی)) میاندازد. شاه ، زاین کار ((مدن)) خشمگین شدهامر میکند تا او را لت وكوب نموده، از قلمرواوبيرون كنند. ((كامدى)) ازاين رويداد احساس غم واندوه نموده، خودرا در این مسئله مقصر و گناهکار میداند ، وبرای رهایی از بار غم این تقصیرش ، خودرا برای مرگ آمادهمی سازد و ولی ((مدن)), اورابه شکیبایی،هوشیاری وجدیت فرا میغواند ((مدن)) راندهشده ، سرگردانوآوادهدشتها وجنگلهامیشود در یکی ازروزها پادشاهی که مشغول شکار بود، ((مدن)) رابه حالت بیبوهشی درجنگل می یابد وبه افرادش امر میکند تابه این مرد ناشناس (مدن کمك کنند. پس اززمانی ((مدن) به هوش میآید وشاه از سر گذشت تل<u>ـــخ او</u> آگاهی حاصل نموده، به پادشاهی کهبر ((مدن)) ظلم روا داشته بود، نامه مینویسدودیدار((مدن)) و((کامدی))داخواستار میشوده پادشاه این خواهش رارد میکند، میان آنان جنگ در میگیرد و درنتیجه شاه عادل برشاه ظالم پیروز میگردد.

شاه غالب به منظور فهمیدن علاقهوعشقواقعی ((مدن)) و ((کامدی)) میخواهد آنهادا آزمایش کند. او برای اینمقصد به و سیلهٔ یکیاز افرادش خبرساخته می مرک ((مدن)) را در (کامدی)) باشنیدن این خبر از هوش رفته، چنین میکوید : کفیت: ای کامدی، مسرا دریساب صسورت ممنسی و فا در یاب (۱۸) بیدل دربیان این حادثه به زبان شعرچنین میکوید :

en.

ای هالاک ففسولی ورسوا نکنی امتحان اهال وفیا (۱۹) ((مدن)) هم باآگاهی از وضع ((کامدی)) بیبهوش میشود، پادشاه غالب بامشاهدهٔوضع خراب وبدبختی این دودلداده، ازگار خود پشیمان شده ، از فرط ناراحتی و احساس گناه تصمیم به نابودی خود میگیرد ، ولی، دانشمندان او را از اینکار باز داشته برای برگرداندن سلامتی آنان چاره و تدابیر می سنجند، و هردو دلداده را تداوی میکنند ، برگرداندن سلامتی آنان چاره و تدابیر می سنجند، و هردو دلداده را تداوی میکنند ، ((مدن)) و ((کامدی )) پس از مدتی چشمان خود را باز نموده ، به هوش میآیند و آزادانه بدنده گی خود ادامه میدهند ،

به اینگونه ، دراین منظومه عدالت دربرابر بی عدالتی ، دانش و هنر در برابر جهالت. زنده گی دربرابر مرگ می ایستد و این اید آلها، نزدیکی بیشتر این اثر بیدل را بامضمون داستانهای مردمی نشان میدهد و

داستان دلداده گیهای ((لیلی و مجنون))، ((فرهاد وشیرین )) وغیره در درازای سده ها. مضمون و سوژهٔ مهم و موردعلاقهٔ شاعران بزرگ خاور زمین را تشکیل میدهد، اثسر شعری((کامدی))و((مدن)) بیدلدرپهلوی داشتن همسانی ها و نقاط مشترك عمومی خود باآثاری چون ((لیلی و مجنون)) و ((فرهاد وشیرین)) نظامی گنجدیی وامیر شیرعلی نوایی دادای ویژه گیهای مخصوص به خود نیز است ،

\* \* \*

بیدل . زنده کی را در سعادت وخوشبختی وناز ونعمت آن میدانست ، ولی از این نظر پافراتر نگذاشت وفقط در حد یك مشا هدذهنی و تماشاگر واقعیت با قیماند بیدل، زنده کی باسعادت را در فراگیری هنر ودانش در کار های کشاورزی و هنری میدانست او باوجود آنکه سرایشگر و ستایشگرعدالت وانسانپروری بود، ولی برای تغییر بنسیادی شرایط زنده کی ، توده ها را به مبارزهٔ عملی دعوت نکرد • درست است که درآنار بیدل به ابیاتی بر میخوریم که در آنها دعسوت به مبارزه علیه ستمباره کان و بیداد گرانشده است، مانند :

ظالم پو شد لباس خون بافته را باستگدلان شهله خو سختی گئ

تازیر کند خصم زیسون یافتسهرا برداد بهآهن، آهن تافته را (۲۰). ولی اینگونه افکار بیدل ، بامبارزات توده های زحمتکش علیه ستمگران ارتباط وپیوندی نداشت بیدل ، کار وفعالیت اجتماعی وعملی انسان را همه جانبه و مکمل نتوانست درك کند • کیفیت های تاریخی نظریات اوباهمین چیزها روشن و آشکار میگردد • ك • مارکس تفته بود •

(رفیلسوفان ، جهان دابه روشهای گونه گون می شناسانند ، اصل سغن در تغییر دادن آن است ۰)) (۲۱)

این مشخصه نیز به گونهٔ مکمل در میرزا عبدالقادر بیدل موجود است •

جهان بینی مارکسیسم لیننیسم، قانونمندی های تغییر وتکامل جهان را به گونهٔ ژرف و همه جانبه نشانداده، راهها وشیوه های تغییر دادن آن و در نتیجه ساختمان جامعه نسوین کهونیستی را به گونهٔ روشن، آشکار ومشخص نهود •

#### یاد داشتها :

۱- ببینید : غزالی ، کسیمیای سعادت (ترجمه اوزبیکی) ، چاپسنگی ، تاشکند : ۱۹۰۶

۲- ك ماركس وف ۱ انگلس ، آئىار منتخب ، جلد اول ، مسكو ۱۹۳۳ ، ص
 ۳۳۹ .

- ۳ بیدل ، کلیات ، رباعیات، چاپهند ، ص ۷ه
  - ٤ بيدل ، كليات ، عرفان ٠٠٠ ، ص٠٦
- ٥- بيدل ، كليات ، اشارات و حكا يات٠٠٠، ص ٤٦ ٠
  - ٦- بيدل ، كليات ، چهار عنصر ١٢٠٠٠ ٠
    - ۷ بیدل ، کلیات ، نکات ۰۰۰ صه ۰
    - ۸ بیدل ، کلیات ، عرفان ۰۰۰، ص۸
      - ۹۔ همان ، ص ۹
- ١٠- تاريخ فلسفه ، جلد ٢ ، مسكو ، ١٩٤١ ، ص ١٧٤ .

۱۱ ف ۱۰ نامحلس ، دیالکتیك طبیعت ، ۱۹۵۳ ، ص ۷ .

۱۳ تاریخ فلسفه ، جلد ۱ ، ص ۴۲۸ .

۱۳ بیدل ، کلیات ، عرفان ۰۳۰.ص۰۲۷

۱۰ بیدل ، کلیات ، چهار عنصر ۰۰۰، ص ۱۰۶ ۰

دا۔ همانعا .

۱۹- بیدل ، کلیات ، نکات ۰۰۰، ص۱۹۰

۱۷ بیدل ، کلیات ، رباعیات ۰۰۰، ص ۸۸ .

۱۸- بیدل ، کلیات . عرفان ، و ۱۳۴۰ .

۱۹ - همانیجا

۲۰ بیدل ، کلیات ، رباعیات، ص ۳ .

٢١ ـ ك • ماركس و ف • انگلس ، آثار منتخب ، جلد ٣ ، مسكسو ، ١٩٤٩ ، ص

به کوه آواز خوش ده تاخوش آید **مگو ناخوش کەپاسخ ناخوش آ**يد

(ناصر خسرو)

# ترجمه های سده های سیانهٔ آذربا به جانبی از زبیان دری

ترجمهٔ آثارادبی دارای تاریخ باستانی میباشد، ترجمهها در انکشاف وغنی ساختن زبان های ملی وادبی بسیادی از خلقها اهمیت بسزایی داشته است، دربعفی مهالك عموماً تاریخ ادبیات کتبی ملی شان باترجمه آغاز میگردد ، طور مثال میتوان گفت کسه اولین نهونه های ادبیات نوشتاری رومانسی ترجمههایی است اززبانهای سلاویان نخستین نوونههای ادبیات کتبی آلمان کتب دینی یی میباشد که ازلاتین ترجمهشده اند،

نخستین ترجمه های ادبی به زبان آذرب یجانی در سده های میانهٔ ۹و۹ هجری به میان آمده که اساسآاز زبان دری ترجمه شده است آنها نه تنها جهت تدقیق تاریخ زبان مذکور منبع پرارزش وغنی به شمار میروند بلکه برای آموزش اصول نظری وجنبه های انکشاف ویژه کی های فن ترجمه در آذربایجان سده های بیانه اسناد بینظیری نیز میباشند و چوناین مساله تاکنون مورد بررسی و تدقیق و سیح قرار نگرفته ، از اینرو در بارهٔ بعضی آثاری که در ایس عصرها به زبان آذر بایجانی ترجمه شده نظریات متضاد مختلفی پدیده امد است مثلا به نظر بعضی همتقین قصیادهٔ ((نه دیر چیست)) عوادالدین نسیمی شاعر

برجسته قرن ۸ آذر بایجانی یکر ازنخستین نمونههای ترجمهٔ ادبی بوده و برعکس پژوهنده... ان دیکر آنرا نظیره یی برقصیدهٔ ((چیست)) او حدالدین او حدی شمرده اند · مقایسهٔ هردو قصیده ثابت نمود که قصیدهٔ نسیمی کهدارای شانزده بیت است نظیره میباشد زیرا فقط دوبیت آن از قصیدهٔ ۳۰ بیتی احدی تر جر شده است۰ دربارهٔ ((اسرار نامه))، یکـــی از بهترین نمونههای ادبیات آذر بایجانیی نیز نظریات مغتلف بوده است. نخستین بار دربارة ترجمه مذكور حميد اراسلي دانشمندادبيات شناس آذر بايجاني معلومات مختصري داده وخاطر نشان ساخته که ((اسرارنامه)) درسال (۱٤٧٨م) توسط احمدی تبریزی از همين منظومه شيخ فريدالدين عطار تسرجمه شده است (١) اما به نظر ابراهيم قوتلوق دانشمند ترکیه کهاز معلومات اراسلی اطلاعی نداشته، ((اسرارنامه)) احمدی تبریزی کیه يك نسخهٔ خطى آن دردسترسوى،ودەمنظومە يى مستقلاست (٢)قوتلوق نسخهٔ خطـــي ((اسرارناه<sup>ن</sup>)) احسمدی را با (( اسرارناههٔ))عطار مسقایسه نسموده و میسان آنها هیچ کدام ارتباطی راهشاهده نکرده است درصورتی که یاد داشتهای وی آشکارا نشیان میدهد که است هد در دسترس وی بوده عین نسخهٔ ((اسرار نامه)) یی است گههورد مهالعه وبررسى اراسلى قرار گرفته، قوتلوق اضافه ميكند كهچون درروزگار تاليف ((اسر ارس نامه)) احمدي ترجمه كار باارزش ويسيارمهم به شمار ميرفت بدين سبب مؤلف، كتاب خودرا عمداً به نام ترجمه مسمى كرده است محقق ديگر آذربايجاني سلطانوف نيز بدون اطلاع ارْمعلومات قوتلوق اسرار نا مــهٔ ۱ حمدی را یك تألیف مستقل دانسته است (۳) ارای حل این مسئله که آیا ((اسرارنامه)) یك ترجمه است یا اثری است مستقل واصلی اراول باید بهخود منظومه احمدی بادقت توجهنمود درآخر این اثر، احمدی صریحاً یادآوری میکذد که ((اسرارنامهٔ)) وی ((خوشه چین خرمنعطار)) بوده وبرای یادگار از زبان دری بسه آذر بایجانی ترجمه شده است (٤) مقایسه ((اسرار نامهٔ))، احمدی به آثاری مختلفیی کهاز عطار به دست داریمدرستی یاد داشت احمدیرا ثابت ساخت مقایسات آشکارنهود که: ۲۲ حکایت احمدی در ((مصیبتنامهٔ)) عطار ودو حکایت آندر ((اسرارنامهٔ)) وی موجود است اسرارنامهٔ احمدی ٤٠ حکایت دارد. به نظرما ١٦ حکایت متباقی نیزدر آتاردیگر عطار میتواند پیدا شود. اینجاسوالی درمیان است که احمدی درحالیکه فقط دو حكايت را از ((اسرارنامهٔ))عطار ترجمه كرده چررامنظومه رابه نام ((اسرارنامه)) مسمـــى نمودهاست؟ گمان ميكنيم كهاين تصميم متر جم ارتباط شهرت بيشتر همين منظوم هعار بوده است علاوه برآن باید خاطرنشانساخت که مترجمین سدههای میانه درانتخاب نام ترجمه های خود به اصطلاح به کلی مستقل و آزادی بودند نمونه های زیادی رامیتوان برای ثبوت این نظر مثال آورد ، مثلا ((بلبلنامه)) عطاردر ترجمهٔ ترکی عثمانی منیری (قسسرن ۱۰ه) به به نام ((کلشن ابرار)) ویا ((کلیه و دمنه)) بن مقفع در تر جمهٔ دری حسین واعظ کاشفی به نام ((انوار سمپیلی)) و در ترجمهٔ اوزبکی قرن ۱۲ هجری به نام ((آثار امامیه)) مسمی گردیده است •

اما دربارهٔ مطابقت حکایات ((اسرارنامهٔ)) احمدی به اصلآن باید گفت که به طورعموم بامتن اصلی دری هم مانند میباشند که پارچه های ذیل ازعطار واحمدی، این امرراآشگارا نشان میدهد.

#### در اســـرار نـامه عطـــار:

حکیسیم هنسد شهر چینه واردی واروب چین شاهینینگقصرینه گیر دی گسودر بسیر طبو طبی همنشینی قفصده با غیلو بسند آ هنینی چیو طبوطی گوردی هنسدوییبرابر روان سویلدی طبوطی همچو شکسر کسه از بهر خداای مونسیس داز قایتسیانگ ینه هندوستیانیهاز ایسار طوطی لسره بندی سیلا می

در تـــرجمــهٔ احمـــدی :

حکیم هند سوی شهر چین شد برستان زمینشد بست قصر شاه ترکستان زمینشد شهری دا دید طوطی همنشینش قسفس کرده ز سختی ا هنشینش چیو طوطیی دیدهنداواد برابر زبان بگشاد طو طیی همچو شکر کسه ازبهر خداای کیار پرداز اگر روزی به هندوستان رسیسی باز مین بید ییارانیم رسانی میرانی میرانی کیرانیم رسانی

طوریکه دراین چند سطر دیده میشسوداحمدی متن دریرا به طور دقیق ترجمه نموده حتی گاهی قافیهٔ اصل راعینا درمتن آذربایجانی رعایت کرده است باوجود این به طور عموم میان ترجمه واصل دری آن فرقها و انحرافاتی نیز موجود است که بیش ازهمه مربوط به تعداد ابیات در اصل و ترجمه میباشد. تفاوت در شمار ابیات اصل و ترجمه را میتوان به دوعلت توضیح کرد. اولا تعداد ابیات در نسخ خطی اسرار نامهٔ عطار بنابر معلومات احمد منزوی دانشمند ایرانی در حدود (۲۶۰۰) الی (۲۶۰۰) است (ه) به این علت شاید فرق تعداد ابیات اصل و ترجمه درخود نسخه های خطی هردواثری باشد که مورد استفاده قرار گرفته است. علت دوم و اساسی تفاوت بین اصل و ترجمه به نظر ما در ویژه گیهای فن ترجمهٔ سده های میانه نهغته است: ترجمهٔ درفی یا

تحت اللفظی و ترجه آزاد و ترجه خرفی یا تحت اللفظی اکثراً به ترجه آثاد دینی مسلوب بوده است آباد دینی مشلود بوده است آباد دینی شخصیت علی برجسته خواه و پر نفوذ بسیاد دقیق و باصداقت هر چه بیشتر به اصل آن تر جمه میشد در سده های میانه خواه در ادبیات ادوپاو خواه در ادبیات شرق بیشتر ترجمه های آزاد به چشم میخورد متر جمین آثاد تاریخی ادبی دا به طور آزاد ترجمه نامل مینمود ند به طور عموم نظر با ذوق و سلیقه خواننده گان و خواست دوز آثار خود مضمون آنها دا در کون مساختنده

تعدادزیاد ترجمههای سدههای میانهرامیتوان به حیث نهونهٔ ایستان نساوع تارجمه مثال آورد قطب خواردمی درقرن همجری مثنوی (خسرو و شیرین) نظامی گنجوی را به گونهٔ آزاد به زبان اوزبکی ترجمه گرده که در جریان بعضی حوادث متن اصلی تغییراتی آورده است مثنوی نظامی حاوی (۷۰۰۰) بیت بوده درحالیکه ترجمه قطب درحدود (۷۰۰۰) بیت است سیف سرایی که درقرن همجری ((گلستان)) سعدی را به زبان اوغوزقیپچاق آورده درآن تغییرات جدی وارد کرده اختصارات وعلاوه هایی نموده است. در اثر تارجمه گلشهری (قرن همجری) مسمی به ((منطق الطیر)) که به زبان ترکی عثمانی تألیف گردیده، عرده وحتی تمثیلهایی از منظومهٔ ((منطق الطیر)) عفار ترجمه پارچههایی از مثنوی معنوی مولانا جلال الدین بلخی وحتی تمثیلهایی از کلیله و دمنه نیز آورده شده است.

به نظر ما ((اسرار نامه)) احمدی نیز بدین طریق به صورت آزاد ترجمه شده ونمونه یسی از ترجمه های نوع دوم سده های میانه است.

فن ترجمهٔ آذر بایجانی در قرن ۱۰ هجری به ارتباط تشکیل دولت مقتدر صفوی درسر زمین ایران و آذربایجان اوج میگردد • شاه اسمعیل خطایی مؤسس و بنیان گذار دولت صفوی خود به ذبان آذربایجانی اشعار خوش طبیعی سروده شاعران و نویسنده گان را گرامی داشته و آنها را به سرودن اشعار به زبان مادری تشویق و سوق داده است، به این علت است که در همین عصر تعداد زیاد آثار دری به زبان آزربایجانی ترجمه میشود یکی از ترجمه های ادبی پر ارزش قرن ۱۰ وعموما سده های میانه ترجمه ((چهل حدیث)) عبد الرحمن جامی است که توسط محمد فضولی بغدادی به زبان آذربایجانی ترجمه شده است، ترجمه فضولی بامقدمهٔ منثور مختصری فضولی بغدادی مدربان آذربایجانی ترجمه شده است، ترجمهٔ فضولی بامقدمهٔ منثور مختصری آغاز میگردد که در آن مترجم خاطرنشان میسازد که حدیث ها را به خاطر ((فیض عمومی))، به زبان آذربایجانی ترجمه کرده است

فضولى بادرك مسؤوليت و با محبتسرشار بهفن ترجمه دباعيات نصيحت آميز جامى دا به

طور دقیق وبامهارت خاص شاعرانه به زبان آذربایجانی آورده است عمده ترین برتسری و تسرجیح ترجههٔ فضولی به دیگر ترجهههای سدههای میانه عبارت از صداقت تام به اصل متن وشعریت قوی وسرشار آن میباشد طور نهونه یك رباعی ازجامی و فضولی دامیآوریم:

#### در چهسل حسدیث )) جامی:

اولدگیل دیرغنی که یتیمشاوله مسال ایلسه بیس مقام عالیه غنی اول دور که مطلقا نفسی

التفات ايتميسه بسود نيايه

درتــرجمــهٔ ففــولـــی:

نه توانگر کسی بود که به مسال کارپرداز و چاره سساز بود آن بود کز شهور فضل خدای از زرو مسال بسی نیساز بود

هم در رباعی جامی وهم در ترجمهٔ فضولی فقط سطرهای دوم وچهارم باهم قافیه دارست درحالیکه در رباعیات اصل آذربایجانی فضولی یاتمام مصرعها ویامصراعهای اول، دوم وچهارم بایکدیگر همقافیه هستند، این امر بیانگرآن است که فضولی عمداً نه تنها مضمون رباعیات حامی دا نگه داشته بلکه شکل وریختآن دانیز تغییر نداده است.

درقرن ۱۰ هجری علاوه برترجهه یاد شده ازفضولی (۱۰) ترجمهٔ دیگر((چهل حدیث)) جامی به زبانهای ترکی موجود است کهمیان آنها بدون ترید ترجمهٔ فضولی مقام اول دا احراز مینماید.

یکی از ترجمههای قرن ۱۰ هجری ترجمه ((پندنامهٔ)) عطار است طوریکه معلوم است این اثر عطار در سدههای میانه شهرت بزرگی داشته وحتی درمدرسهها از آنمثل کتاب درسی استفاده میشده است تر جمههای زیاد (پندنامه) به زبانهای مختلف ترکی معلوم است اما ترجمهٔ آذربایجانی آن دراین نزدیکه ادرکتا بخانهٔ انستیتوت شرق شناسی شهر لیننگراد اتحاد شوروی دریك کتاب خطی بانمبر (۱۰۵۰) آشکار گردیده است دراین نسخه هم متنخود ((پندنامه)) وهم ترجمهٔ آذربایجانی آن که به نظر مایکی از مزایای ارزشمند این نسخه است موجود میباشد درین نسخه، اول یک مقالهٔ دری و بعداً ترجمهٔ آذربایجانی آن به خط های سخه اعراب دار به دست یك کاتب استنساخ گردیده است چونهیان اصلو ترجمه میرسد، محققین به طور معمول گهان میبرند که شاید این فرق های چشم گیری به هساهده میرسد، محققین به طور معمول گهان رخ داده است از این لحاظ نسخهٔ ((پند نامه)) قابل ارزش بیشتر است، زیرا که درآن هردو متن به دست یك کاتب نقل شده است تحلیل و تدقیق نسخهٔ مذکور نشان میده که مترجم رویی هم وقته متن دری را مکهل و دقیق ترجمه نموده اما در ترجمهٔ بعضی مقالات آزادی

معین مترجم به نظر میرسد کهعبارت ازاختصارات وعلاوههای جزئی وی میباشد. در ترجمه تعداد ادبیات علاوه شده نسبت به اختصارات زیادتر است، مثلا: مقالهٔ عنوانی ((دربیان اندیشه اوید)) در اصل ۱۳ بیت دارد درحالیکه ترجههٔ آذربایجانی آن حاوی ۲۱ بیت است متن دری حاوی (۸۰۰) بیتو ترجمهٔ آن دارای (۹۰۰) بیت میباشد علاوه برآن مترجم درآخر ((پندنامه))یاد داشتهای ۱۲ بیتیخودرانیز طور خاتمهبه ترجمه شامل ودرآن بیان کرده که این منظومهٔ پرفایده دا در سال۹٦٤ ترجمه نهوده است چون همین تاریخ درعین زمان تاریخ کتابت نسخه نیز میباشد، مسلم است که کاتب ومترجم یكشخص است دراین بیت مترجم دوبار کلمهٔ ((مسکین)) رابه کار برده که البته آن را هم به معنای نام مترجم وكاتب وهم به مفهوم عادى خود يعنى بمعناى فقير وبيجاره ميتوان قبول كرد. زيرا طوريكه معلوم است كاتبانوحتى مؤلفان ومصنفان سده هاى ميانه معمولا خودرا فقير وحقيروبي بضا عت وغيره مي ناميدند. بدين معنى شايد كلم ((مسكين)) اينجا به مفهوم اسم مشخص يعني نام مترجم بكار برده نشده باشد امادرختم نسخه نيز اين كلمه را مي بينيم كه به اين اساس به نظر ما ((مسكين)) نام مترجم((پند نامه)) است. متأسفانه مادر تذكرههاىسدم های میانه به نام ((مسکین)) که در قرن ۱۰هجری زنده کی نموده برنخوردهایم عموماً باید خاطرنشان ساخت کهدر تزکرههای ساههای میانه که راجع بهشعر او ادبا معلومات گرا-نبهایی موجود است دربارهٔ مترجهین آن روزگار به ندرت سخنانی بهچشم میخورد علت عمدة اين امر بهنظرما اين است كه اكتسر استادان سخنور كهبه خاطر نفع عمومي، آثار پسندیدهیی را از زبان دری بهزبان مادریخود ترجمه میکردند وخیلی باتواضع هم بودهاند در ترجمه ها راجع به خود معلوماتی چندانیی نداده اند. واز این خاطر به استثنای چند مترجم مسهور آذربایجانی دربارهٔ اکثر ترجمانان این دوره در دسترس ما اطلاعی نیست. تُرْجَهُ ((پند نامه)) از لحاظ کیفیت تـرجمـه در ردیف بهترین نمونه های ترجمه های منظوم آذرباً يجانى قرار دارد زابان أنسبتا ساده بودهو به آسانى فهميده ميشود.

درانبوه ترجمههای سده های میانهٔ آذر بسایجانی، ترجمههای آثار نثردری دارای همیت خاصی میباشد باید متذکر شد که عموماً درادبیات ملی آذربایجانی آثار منثور نسبت به آثار منظوم دیر تر به میان آمده است از این لحاظ اهمیت ترجمه های آثار مثنور را بیشتر میدانیم که آنهادر انکشافوغگامندی زبان ادبی آذربایجانی سهمهمهی داشته اند یك تعداد ترجمههای منثور آذربایجانی مرب و طبه قرن ۱۰ میباشد که درمیان آنها بار اول باید که از ((شهدا نامه )) نام برد ((شهدانامه)) از لحاظ غناورنگارنگی لغات واصطلاحات کهن

وفصیح و زبان ساده وشیرین مردمی یك گنجینهٔ بینظیر بوده برای تدقیق تاریخ زبان آذربایجانی ودر عین حال برای آموزش تاریخ ترجمه ارزنده کی ویژه یی دارد.

((شهدانامه)) درسال (۹٤٩) بنابه دستورشاه تهماسب اول از کتاب((روضةالشهدای))، حسين واعظ كاشفى از طرف محمد ابن حسين كاتب نشاطى در شيراز ترجمه شده است بگانه نسخه یی که توسط خود مترجم کتابت شده درمخزن کتب خطی اکادمی علوم آذر ـ بایجان شوروی تحت نمبر (م-۲۰۹) محافظه میشود طوریکه معلوم است ((روضة الشهدا))، بهزبان خیلی دشوار وپیچیده وتصنع به سجع تالیف کردیده ومنظور از ترجههٔ آن به دستور شاه رسانين مضمون آن به تـمام سامعين سرزمين تركى زبان بوده ، بناء مسلم است كهنشاطي ((روضة الشهدا)) را بهزبانساده مردمي بايد ترجمه ميكرد باباور تمام ميتوان كفت كهنشاطي موفقانه ازعهدة اينوظيفه برآمده واثررابهزبان محاورة آذربايجا نى آن عصر آورده است. بهمنظور چنيدن ترجمهٔ ساده وروان نشاطى بيشتربه زبان ه, دم كهمتيع غنى ميباشد مراجعه كسرده ازاصطلاحات وعبارات و كلمات زندة خلقي استفاده اعظمى بهعمل آورده زبان ترجمهدا به زبان داستانها وقصههاى مردمى نزديك ساخته است وی درصورت امکان کوشیده که تمام جملات وواحدهای ترکیب آنرا بالغات اصيل آذربايجاني بيان نهايد. مترجم حتى بعضى كلمات عربي وفارسيرا كهامروز هم درزبان ادبى آذربایجانی معمول میباشدبامعادلهای اصیل آذربایجانی آنها ارایهنمودهاست. مترجم بااستفاده از وسایل غنیورنگارنگ زبان مادری یك معنی را باكلمات مختلف افاده نموده است مثلا برای کلمهٔ ((زدن)) دریدر ترجمهٔ نشاطی چهار معادل آن آمده است: ((اوراق)) ، ((چالماق)) ، ((دگـدیرمك))، و ((تیورمك)) كلمهٔ (مؤكل) عربی به سه معادل ترجمه شدهاست ((قراراول))، ((کشیکچی )) و ((ساخلایچی)) در بعضی موارد نشاطی در پیدا۔ يش معادلهاي كلمات (روضة الشبهدا))، بالمشكلاتمواجه بوده ودر اين صورت نفيمون جمله را بهطور غير مستقيم ارايه نهوده است درموارد ديكر نشاطى درترجهة بعضى كلمات ((روضةالشهدا)) از كلمات عسربي ويادري مترادفكه بيشتر معمول بوده، استفاده به عمل آوردهاست •

مثلاً بهعوض ((حجاب)) کلمهٔ ((پرده))، به جای((شتربان)) کلمهٔ ((ساربان))را به کار برده که واژههایی اندبرای هرفرد آذربایجانی شهوم، بایدگفت کهمترادفها بهطور عمومی درغنامندی زبان اهمیت خاصی دارند واستفاده مؤثر ا زآنها بیانگر توانایی نویسنده بوده سواند نشاطی در ترجمهٔ خودبرای جلوگیری از تکرار کلمات وبه خاطر رنگارنگی ز بسان ازمترادفهاى متعدد بطور فراوان استفسادهميكند مترجم اكثرا دومترادف آذر بايجساني رادر ترکیب یكجمله به کار میبرد که بعضی ازآنها هنوز هم درزبان معاصر آذربایجانی هورد استعمال بوده ویك قسمت دیگر آ نهافراموش شدهاند دربعضی موارد نشاطی كلمهٔ دری ومعادل آذربایجانی آن را یکجا آورده است ، باید خاطرنشان ساخت که بر رسی ترجه های سده های مسهانسه نشان میدهد کهزبان آنها نسبت به آثار اصیلآذرب بایجانی همین دوره آسانتی وواضح تراست، در ترکیب جملهها نسبت بهآثار اصیل، تعد اد كلمات وعبارات واصطلاحات آذربایجانی بیشتر بهچشم میخورد مترجمین حین ترجمه اززبان دریویا عربی بهطور عمده ازاستفادهٔ گلهات عربی ودری درحدود امکان خود داری نموده و کوشیده اند کهمعادلهای آنهادا درزبان مادری پیدا کند. بدین طریق آنهاکلمات متعددى را نخستين باربه زبان ادبى آورده اندكه ساخته تفكر خودشان ويا انتخابي اززبان هردهشان میباشد از این نقطه نظر مترجمین سدههای میانه درانکشاف و تکامل غنامندی زبان ادبی آذربایجانی خدمات شایسته یسی انجام داده اند علت عمده برتری زبان آثار ترب جمه نسبت به آثاراصیل از لحاظ ساده کی این است که آنها برای توده های وسیع مسسردم درنظر گرفته شده بودند. طــوریکه معلوم است روشنغکران وادیبان وشعرای آذربایجانی سدههای میانه زبان های عربی ودری را به سویهٔ زبان مادری یاد داشته وآثارخودرااکثراً بهدوزبان دری وآذربایجانی وحتی بعضا بهسه زبان (دری عربی -آذربایجانی) تآلیف کرده اند این عنعنه ازقرن ۱۱۷لی ۱۲ هجری ادامه داشته است و بدین سبب است که ترجمه ها اد زبانهای عربی وددی تنها برای کسانیکهاین دوزبان را نمی فهمیدند در نظر گرفته شده کهآنها عبارت از تودههای وسیع مردم بوده انسد ، این تودهها چون عسوام وبی -سَنُود بـودنـد طبيعي است آثار تر جمه شدهرا نمي توانستند بغوانند اماآنرااستماع مَيْقُرِ مِودند •

بدان سبب به زبان آثار ترجمه یعنی به مسأله ساده کی آنها توجه جدی مبدول میشد، طوریکه دربالا نیز بدان اشاره شد، مترجمین دربعضی اوقات آثار را بنابر دستور شاهان ترجمه کرده اند، اما اکثراً آنها رای نفع رساندن به خلقها و به خاطر خدمت به مردم ترحمه نموده اند،

مشخصات ترجمه ((شهدانامه)) نشانمیدهد که نشاطی در رشتهٔ ترجمه لیاقت خساسی داشتهومتن دری را به طور عمومی تحت اللفظی ترجمه نکرده بلکه این امروا در سویه عالی

وبدیعی انجام داده است مترجم دراثنای تر جه از مکالهه هاونمونه های فولکلودی بطود وسیعاستفاده کرده کدد اکثراوقات علاوه های خودوی میباشددرعین زمان نشاطی ضرب المثله های دری دا که دراثر کاشفی آمده بودند بامهارت خاصی به زبان آذربایجانی ترجمه کرده است محقیقین فن ترجمه خوب میدانند که ترجمه فی میبالمثل ها وعبادات مصطلح یکی ازد شواد ریهای ترجمه است نشاطی که درسده های میانه یعنی در دورانیکه هنوز اساسات عملی ونظری فن ترجمه به وجود نیامده بود زنده گی داشت ، ازعهده این مساله دشواد به خوبی برآمده است مترجماکثر ضرب المثل ها وعبادت مصطلح دری دا بامتراد فهای آذربایجانی آنها ترجمه نموده است مثلا عبادات ((زهره آب شدن)) ((کادازدست دفتن))، ((کینه خواستن)) ((سر افراز شدن))، ((تعلق ورزیدن)) دری، به زبان آذربایجانی بامصطلحات ذ یال ترجمه شده اند:

((باعزی یاریلماق))ن ((رایش ایشدن کیچمك))، ((قانینی الماق، ((ادچیخارماق))، ((کونگول با فلاماق))) ((کونگول با فلاماق))) یا تمام عبارات فوق معنی مصطلحات دری را به درستی افاده میکنند و در زبان ادبی کنونی آذربایجانی مورد استفاده قراردارند، باید علاوه نمود که در ((شهدانامه)) یسك عده عبارتی نیز هست که به طریق ترجمهٔ حرفی و تعتالفضلی ترجمه شده است. طوریکه معلوم است یك کلمه و یاعبارت و قتی ترجمهٔ تعتالفضلی به شمار میرود که در آثار ادبی و زبان محاوره به کار برده نشود و ترجمه های تعتالفضلی نشاطی در آثار ادبی که قبل از ((شهدانامه)) و بعداز آن تألیف شده به مشاهده نمی رسد و علاوه بر آن یکی از عوامل تثبیست کندهٔ ترجمهٔ تعتاللفظ بودن آنها این است که معنی آنها فقط به کمك متن ((روضة الشهدا)) واضح میگردد و این که چند ترجمهٔ تعتاللفظ عبارات مصطلح دری را به طور نمونه میاوریم:

نفس بهشمار افتادن (نفسی صاناماقیه دوشمك) فتنه انگیختن (فتنه سیچراتهاق) و پشیمانی خوردن (پشیمانلیغ پیمك) نام بردن (ادین اپارماق) دست دادن ـ (الویرمك)عبار مذكور نشاطی كه تعتاللفظ ترجمه شده، مقابل ومعادل آنها درآثار قبل از ((شهداناهه)) ودر همان عصر به كار برده شده وهیم اكنون نیز مؤرد استفاده قرار دارند، تأثیر زبان دری در ((شهدانامه)) نه تنها در ترجمهٔ اصطلاحات وعبارات علیهده بهمشاهده میرسد، بلكه درساختمان جملات نیز به چشم میخورد، مترجم كوشیده كهمتن دری دا خیلی دقیق ترجمه نماید ودر نتیجه بعضی جملات راعیناگلمه به كلمه وحرف به دران آذربا \_ یجانی آورده است. این روش نادرست بیشتر در ترجمهٔ جملات مركب دری به نظر میرسد كهنعو دری عینا به اصطلاح (كاپی) شده استه

در ((شهدانامه)) علاوه برعناص ترجمية تحت اللفظي علامات وخصوصيات ترجمة آزاد نیز موجود است. دربالا ذکرشد کهآئـــارشخصیت های بانفوذ دینی بادقت هرچــه بیشتر ترجمه میشد ، واعظ کاشفی هسسروی یکی از دانشمندان پرنفوذ وشخصیتهای بر جستهٔ قرن ۹ بوده و(روضةالشهدا)یکی از آثار مشهور آنزمان بهشمار میرفته است بادرنظرداشت این عمر نشاطی باید((روضة السهدا ))دا باصداقت ترجمه میکردو به آن علاوه ها واختصارات وارد نميساخت علاوه برآن ترجمة اثر بنابه دستور شاه تهماسب به خاطرتبلیغ و ترویج مذهب شیعه، صورت گرفته و به دان سبب امر شاه نیز باید با ـ اطاعت هرچه بیشتری عملی میشد • باوجوداین دوعامل مهم، میان اصل و ترجمه تفاوت مدينى ووجود است مترجم ترجمة بعضى جملات واضرور ندانسته وبعضى جمله هادا نیز از خود علاوه کرده است اما آزادی نشاطی در ترجمهٔ پارچه های نظم ((روضة الشهدا)) بطور كافى ميباشد. تعداد آنهادر ((روضةالشهدا)) درحاليكه (١٢٣٥) بيت است اما در ((شهداـ نامه )) این عدد (۹۳۸) است، بایدخاطرنشان ساخت که مضمون آنها گاهی بهنشرهم ارایه شده وبناء حذف آ نها به مضمون عمومي اثر خللي وارد نميسازد مترجم به ((شهدا-نامه)) متدمهیی نیز نوشته و ۳۹ بیترا ازخود به آن علاوه نموده است در پارچه شعری کـه درمقدمهٔ ((شبهدانامه)) آمده نشاطی یادآوری میکند که تمام اشعار شامل ((شبهدا نامه )) متعلق بهخود اوست اما مقایسهها ثاب<u>ت می</u>سازد که پارچههای منظوم شهدانامه بهغیر اذ ٣٦ بيتان ((دوفةالشهدا)) ترجمه شدهاست، ابيات ذيل اين امردا بدرستي ثبوت

در ((روضةالشيهدا)) : در ((شهدانامه)) :

جان من *لطفى* بكن زين ديدة گريان مرو

كيتمه كوزومدن نكارابيرنفس قاتلاناو تور

دل كباب توست، برخوان كسان مهمان مرو

دل سنيانك ديراولماكيلهيچاوزگيه مهماناوتور

چون توکردی عزم رفتن، از تنم جان میرود

كيتمكه عزمايلد نيك جانم وداع ايتدى جسد

از تنم تابر نیاید جان من ای جان مرو

تاتنمیده باقی دور جانگیتمه گیل ای جان اوتور

علاوه برآن نشاطی خود ((شهدا نامه )) را بهعوض ترجمه ((تصنیف)) مینامدوخودش را به جای مترجم یا تر جمان ((مصنف)) معرفی میکند • ناتخته نماند کهنشاطی در مقدمه یاد آوری میکند کهترجمه را خودبه نام ((شهدانامه)) مسمی کرده است و این راهم با ید خاطر نشان سازیم که احمدی نیز در ((اسر ارنامه)) خودرا به نام ناظم معرفی میکند و تران و اینها بیانگر آنست که فن ترجمه درسده های میانه در دریف هنر شعر نویسی بانشرنویسی قرار گرفته و بدین سبب مترجمین آن روز کار خودرا به نامهای ((مصنف)) یا ((ناظم)) معرفی می نمودند •

نشاطىمترجم كتاب ((صفوةالصفاي)) ابس البزازاردبيلي نيز ميباشد كتاب مركور كهدر قرن ٨ نگارش يافته دربردارندهٔ قصههای در بارهٔ شيخ صفي الدين اردبيلی جد ملالهٔ صفو-یان میباشد. نشاطی این ترجمه رانیز بنابه دستور شاه تهماسباول درسال(۹٤۸)هجری درشير از تمام كرده وآنرا بهنام ((شيخ صفى تذكره سي)) ياد كرده است قديم ترين نسخه که به دستخود نشاطی بهخط زیبای نستعلیق کتابت شده در کتابخانه مرکزی شهرلینن-گراد اتحادشوروی موجود است. علاوه برآن یك نقل ترجه درموزیم بریتانیا ونقل دیگر آن در انستیتوت شرق شناسی لیننگ رادنگهداری میشود ((تذکرهٔ شیخ صفی)) نیسز مانند ((شهدانامه)) بهذبان ساده ترجمه شده ومتنآن بهطور عموم بهمتن اصل درى مطابقت ميكند. اما اينجا نيز بمضى تغييرات ناجيز بهمشاهده ميرسد. نشاطي مقدمة ((صفوة الصفاي) را حزف كــرده به عوض آن مقدمة خودرا جاى داده است. تغييرات عمدة نشاطى درین ترجمه نیز اصلا مربوط به پارچه های نظم است دراین تذکره نیز نشاطی باهمان مصراعهای نظم کهدر ((شهدا نامه)) نیسزهست یاد آوری میکند که اشعار شامل تلب كره متعلق به خود اوست، اما بازهم مقايسات ثابت ميسازد كه آنها ازكتاب ((صفوة الصفا)) ترجمه شده اند یك نكته جالبرا هم بایسدخاطرنشان بسازیم: نشاطی در هیچ جسای ((تذكرة شيخ صفى )) نام اصل تأليف درى و مؤلف آنرا ذكر نكرده فقط دريك جااشاره ميكند کهاصل آنبه دری بوده است. امادر مقدمهٔ ((شهدانامه)) مترجم صریحا مینویسد که اثر خودرا ازكتاب ((روضةالشبهداي))كاشفي ترجمه كرده است بهنظر ماچون صفوةالصفاي ابنالبزاز در دوران نشاطى خيلى مشهوربوده ويكانه تأليف راجع به زنده كى شيخ صفى الدين الدبيلي بوده بنا مترجم ضرور ندانسته ازنامآن يادى بنمايد مطالعات ما البتساخته كه نشاطي علاوه بركار ترجماني به خطاطي هم مشغول بوده است تصادفي نيست كهدر موزيم بر-یتانیا در کتابخانهٔ ملی باریس درکتابخانه دوبلین (ایرلند) ودر استانبول (ترکیه)کتب

خطی کهاز طرف نشاطی بهخطهای زیبای نستعلیق وثلثنقل گردیده، نگهدادی میشود • اولین کتاب معلوم که از طرف وی کتابت شده مؤرخ سال ۹۳٦ و آخرین آن به تاریخ ۹۵۲ هجری ختم گردیده است راجع به زنده گی شیخ صفی یك ترجمهٔ دیگر آذربایجانی نیز معلوم است كه به نام ((مناقب شیخ صفی)) یادشده است یگانه نسخهٔ نادر آن درمخزن کتب خطی آذربایجانی تعت نمبر (۲٦٩–۲٦٨)، موجود است که از طرف درگاه قلی کرمانی کتابت شده است در نسخهٔ مذکور دربارهٔ نام ترجمه و ناماصلی کتاب معلوماتی ارایه نشده تنها ذکر گردیده که اصل کتاب ((مناقب شیخ صفی)) به زبان دری بوده بنابر التماس بعضی اصحاب به زبان آذربایجانی ترجمه گردیده است چونکتاب ((صفوةالصفا)) به نام ((مناقبشیخ صفی)) نیز مشبهور بوده بنا مسلم است كه ترجمهٔ ((مناقب شيخ صفی)) ازان ترجمه شده است. علاوه برآن تازمان کتابت ترجمه راجع بهزنده کی شیخ صفی تنها یك کتاب معلوم بوده كسه آنهم ((صغوتالصفا)) بوده در ترجمه ((مناقب شيخ صفى)) نيز مثل ((تذكرة شيخ صفى)) حکایاتی راجع به معجزه های شیخ صفی آورده شده است و اما حجم ترجمهٔ مناقب نسبت به ((صفوت الصفا)) و ترجمه آن توسط نشاطسی خیلی کم است، به نظر ما ترجمهٔ مناقب من یده يى اذ صفوة الصفا است زيرا درخود نسخة ترجمه بهنام مختصر ياد ميشود. ترجمه در زمان فرمانروایی شاه اسمعیل خطایی یعنی دراوایل قرن ۱۰ هجری صورت گرفته است زیرا دریکی ازبابهای کتاب شجرهٔ صغویان ذکر شده که درآن نام خطایی در شجرهٔ اول آمده و بهرنگ سرخ نوشته شدهاست .

ترجمهٔ ((مناقب صفی)) از لعاظ زبانوخصوصیات ترجمه، نزدیك به ((شهدانامه))و ((شیخ و صفی تذکره سی)) میباشد، به کلمات نادر و کهن آذربایجانی دراین ترجمه نیز برمیخوریم این ترجمه نیز دارای پارچههای شعر میباشد، اما برخلاف دو ترجمهٔ نشاطی اینجاپارچههای نظم اول به زبان دری آورده شده و بعد مضمون آن به نثر توضیح کردیده و گاهی هم به نشروهم به نظم ترجمه شده است، درسده های میانه علاوه بر آثار متذکره تألیف دیگر ادبی و همچنین علمی نیز از زبان دری به آذربایجانی ترجمه شده که دریك مقاله بررسی همهٔ آنه سساغیر ممکن است،

درفرجام باید گفت که ترجهه های آذربایجانی از زبان دری که بیانگر روابط فرهنگی میان. مردمان این دو جامعهٔ زبانی میباشد ، زبان ادبی آذربایجانی دا باعبارات واصطلاحات. جدید غنا و نیرومندی بخشیده و به طور عموم از لحاظ تدقیق و سیع تاریخ زبان وادبیات آذربایجانی ارزش فراوانی دارند •

#### مآخذ:

۱\_ تاریخ ادبیات آذربایجانی جلد اول ، باکوه ، ۱۹۹۰ ، ص ۳۲۰ ، (بهزبان آذر۔ ماریخ ادبیات آذربایجانی و ۱۹۹۰ ، ص

۲- ابراهیم قوتلوی ، یادگار تازه یی از کلتور و زبان ما ، مجله زبان و ادبیات ترکی، جلد۱-۳،استانبول،۱۹٤۷شماره۱-۲،ص ۱۳۰-۱۳۲ ، (به زبان ترکی) •

۳۔ محمدآقا سلطا نوف (راجع به احمدی تبریزی واسرار نامه او) ، باکو ۹۹۶ ، ص. ۵ـ۸ ، (به زبان آذربایجانی ) ۰

٤\_ همان كتاب ص ٥٤ •

ه احمد ی منزوی ، فهرست نسخههای خطی فارسی ، جلد ؛ ، تهران ۱۳۵۱ ص ۲۶۲۸ ۰

## نکته

حرص قائم السنت بيلل ورنه قاسباب جبان. آنجه ما درکار داریم اکثرش درکارنيست

# بیدل ، شاعر نو آفرین

در کارگاه آفرینش بیدل، ملازمتهایی دیده می شود که اگرچه یك مضمون مشتر كشاعرانه را می می ازند، اماگاه نعوهٔ بیانی بدیع دارند، او جابجا گردودامان ، پری وشیشه، نام ونگین، آیینه وحیرت ، سرمه وگرد ، شکست ورنگ، وحشت وآمو ، شبنم وشرم ، رگوگلو۰۰۰ را باهم آورده است افزون بر این بایکی از این مفردات ، سایر ترکیبات و تعبیرات دلخواه خویش را آفریده است برای آنچه گفته می نمونه هایی می آوریم :

گرد و دامان :

شوق وصلت بعد مرگ از دل برون کی میرود

گزدمی گسردیسیم و می گیریم دامسان شما

• • •

تساقيامت جوهر و آيينه ميجوشد به هسم

ازغبارم پاك نستوان كرد دامان شما

باغرود ناز او مشكل بر آيد عجزميا

محسردمجنون نارسا و دامن محمسل بلسند

پری وشیشه ، در شعر شاعران هـــندیشایع است ، امابیدل ازواژه پری، تصویرها

یری و شیشه خانه :

به محفلی کــه نگاهم جنون کندتعمیر يريزاد:

نفی هنگامه هستی حه تنزه که نداشت يريخانه:

گرخيال حهنت رخصت شوقم ميـــداد یری ( به معنی باده ) :

به امید پری مینا پرستم

و ترکیبهای تازه به دست داده است:

شیشه برسنگ زدن رشك پریزادم کرد

یری بهسنگ زند شیشه خانه نا ز ش

بي نگه شوق پريخانه چين ميكردم

زشوقت کرد بر ما ناز ها د ل

ایننیازی که توداری نشود نازچرا

باهمه افسردكى مست تماشاييم ما موجها دارد پرى چندانك ميناييمما نام ونكين نيز از تعبيرات دلخواه بيدل است كهبيشتر ملازم يكديكر اند ، بيدل رنگین ترین معانی را باکنار هم گذاشتین این دو واژه ساخته است :

نشانهانقش برآب است درمعمورةامكان تكينبيهوده درزنجيردارد نامشاهان را

که جز شکست ندارد سررسیده به سنگ چونام تكيه بهنقش نگين مكن بيــــ ل

آفاق تصر فكده شهرت عنقا ست جز نام نبود آنكه جهان زير نكين داشت ازكلمات ناز پروردهٔ بیدل ((آیینه))است، آیینه درکارگاه خیال بیدل . نه تنها معشوق نهاست بلکه مظهر حیرت است، چراغیاست که در روزروشن است ، مانند چشم آدم زنده یی است که باز مانده باشد ، بااینهمه فرو فروغ ، فراموشکار است و در فرجسام نيازمند خاكستر

آيينة معشوق نما:

ىيدل آيينة معشوقانها دربر تست

آيينه وحيرت:

زدند شانه ز دلهای جاك موی ترا بهحیرت آیینه پرداختند روی تسرا

آيينه وچراغ:

دل در سواد زلف تو مدهوش می شود درشب چراغ آیینه خا میوش می شود. آیینه و زانو :

دل مایوس صینلمیزنم عمریستحیرانم نکشتم آیینه ، تاقابل زانوی او باشم آیینه وتیش :

> تپید آیینه بسکیه در جستجو یش آیینهٔ نفس آزما :

به غرور هستی ای صبح مگذرددرین گلستان

كهصد آيينه براهت نفس آزميا نشسته

آيينه ونسيان

یار در آغوش و نام او نمیدانم کسه چیست

ساده کسی ختیم است چون آیینه بر نسیان مسا

ز جوهر نفس ميزند مو بمو يش

آيينه وخاكستر:

خاکساریهاست بیدل رونق اهل صف می کند خاکستر افزون آبرو آیینه را انواژههای درآمیختهٔ دفتر شاعرانهٔ بیدل، سرمهاست کهبیشتر باگرد همرکابمیشود، بیدل سرمه را که ماده گیاهی ارزشمند است وروزگاری از آرایشهای هفت گانهٔ ز نان باستانبوده است و بی گمان در هندوستان بهایی والا داشته است، همواره در کنار گرد بستان بی اهمیتی است، قرار می دهد و پا این هنر ، معانی دلاویز می سازد:

تمیز خلق از تشویش کوری برنمی آید همه کر سرمه جوشم درنظرها گردرامانم چشم یاد ازان زیباست که سرمه کشیده است وچشم آهو نیز :

عصای مشت خاك من نشد جولان آهوی كه همچون سرمه درچشم دوعالم نازميكردم ((شكست)) نيز از واژه های دلخواه ابوالمعانی است. بيدل جابه جا، ((شكست و رنگ)) را كنار هم گذاشته و ازآن مفهومی مجرد وانتزاعی ساخته است.

شكست رنگ ، باخته شدن رنگ است ، شكستهرنگ يعنى زرد رنگ ( غياث) ٠

بیدل وقتی ناز برفلك وحكم بر ستارهمیكند كهبرآستان شكسته حالی و فرو تنی **زانو می زند** :

شکست رفکم و بردوش آهی میکشیم محمل دریندشت از ضعیفی کاه باد آورده را مسانسم

مگر نه اینکه رنگ پسریدهٔ فلق ، پیكخورشید عالم افروز است :
زخویش رفتن عاشق بهار جلوهٔ اوست شكست رنگ سعر ، آفتاب می دیزد
ازین که بگذریم ، وحشت نیز در شعر بیدل جایگاهی ویژه دارد ، این واژهنه تنها
بهمعنی رمیدن است بلکه ظاهراً گاه مفاهیم کنایی مانند وارسته گی وآزاده گسی نیز ازان
میتراود ، جالب این است که جابه جا ((چشم آهو)) را آشیانه وحشت پاداشته

درنظر عرفا ، وحشت مقام تنهایی وعدم استیناس است: وحشتم آخر زندآنگاه دلتنگی ر هاند خانهٔ صحرا گشت از بس دیدهٔ آهو شدم وحشتم آخر زندآنگاه دلتنگی د

بچه امید درین دشت توان آ سو د ن وحشتی بود که تسلیم غزالان کردند

وحشت مارا تعلق رام نتوانست کرد بادهٔ ما هیچکس در جام نتوانست کرد شبنم نیز در شعر بیدل بسیار کل کرده است ، این تعبیر در قلمرو هستی عاطفیاو نه تنها نمایندهٔ شرم و شگفتی است، یامظهر بیتابی و ناشکیبایی بلکه خورشید پرست است ، چنانکه در برابر طلیعهٔ جانان ، جانمی بازد :

تاسحر بى پرده گردد شبنمازخودرفتهاست الوداع اى هم نشينان دلبرم آمد بياد

زصبح هستی ما شبنمی بهاد نکسرد به خنده رفت گل و نو بت حیانرسید

درین کلشن نه بویی دیدمونه رنگ فههیدم چوشبنم حیرتی کل کردموآیینه خندیدم رگ ، رگ کل ، رگ ابر، رگ سنگ ۰۰۰ درشعربیدل زیاد آمده است، بیدل از رگ اضافات و تعبیراتی بدیع ساخته است :

چهن امروز فرش منزل کیست رگ گل دود شمع محفل کیست

میژهٔ خسونفشان بیسدل مسا دی ابر بهاد دا مسا نسید دگ ابر ، خطی که از ابر نمایان شود ، پارهٔ ابر سیاه بندازیی کمههصورت دی باشد (انتداج) •

توجه به آهنگ واژه ها، تضاد و تقابل ، كاربرد تمثيل ، مدعا مثل وارسال المثل ،

همجاز وکنایه واستعاره نیز در شعر بیدل درخشش کم نظیری دارد، برای نشان دادن هنر او درین ز مینه به طرح وگزینش نمونه های اندك بسنده می شود :

تضاد وتقابل یعنی گنجانیدن اشیا ومفاهیم متضاد درشعر، موشکافی بیدل را درجزئیات عالم خارج نشان مید هد ، سنگ وشیشه، کل وخار، شبنم وصبح ، بهار و خزانسرمه روگرد و ۰۰۰ یکسر مفاهیمی اندکهذهن شاعر برواقعیت عینی آنها تصرفاتی روا داشت.

تاسعر بی پرده گردد شبنم از خسودرفته است

الوداع اي همنشينان ، د لــبرم آ مـد بياد

• • •

بهاد آ برویسم صد خزان خجلت به بردارد

شگفتــندر مزاجم نیست رنگ ز ر د را مـــانم تمیز خلــق از تشویش کـــوری بـــرنم. آید

همه گرسرمه جوشم در نظرها گرد را مانم

آسمان عسمريست ميسناي هرا

می زند بسرسنگ و می گویند خسمو ش

ستمكده وادبكده (كنايه از دنيا):

درین ستمکده سود وزیانمن ایناست که ازشکستن دل ناله میکنم تعمیر

درین ادبکده جرَسر به هیچ جا مگذار جهان تمام ز مین دل است پا مگذار دریك پیرهن بودن : کمال قربونزدیکی:

دو دودی پیش ازین بایار در یك پیر عن بودم

کنون ازهر کنم باید کشیدن منت بو یش

شیشه بر سر راه شکستن: مانع شدن

قدم به دامن تسليم نشكنم بهچه جرات دلشكسته، شكستهاستشيشهبرسرداهم مضمون آفريني (تمثيل):

ظالم از بیدستگاهی نیست بی تمهیدظلیم در حقیقتاره شمشیراست چـون دنـدانـه ر یخـت

مدعا مثل:

جمع نتوان کسرد باهم صبر وعشق راست ناید می کشی باخبط هموش آنچه را تاکنون آوردیم ، همه گواه ایسن سخن توانند بود کهبیدل شاعری است نسو آفرین • نو آفرینی و بداعت درشعر بیدل ، اندك نیست، بیدل گاه تعبیرات وترکیباتی آوردهاست که یا در دیوان سایر سخنوران دری زبان موجود نیست و یابسیارنادراست کهباآوردن چندنمونهسخنرا بهفرجاممیآوریم•

تشبیه زاهد به مار :

حدیث عشق سزاوار گوشزاهد نیست

تشبيه مژه بهخس:

چو چشمهٔ خــور شید حـیرتی دارم تشبیه آیینه به چشم باز :

کر بود آیینه منظور بــتا ن

آتش تر : استعاره برای شراب یارب چه بلا بود که تر دستی سا قی

تشبیه چشم به کتاب ( تمثیل ) :

بیا که بیتوام اهسب به جنبش مژه ها

زلال آب گهر در دهان مار مریسز

تو ای مژه ز چه خس پوشکردهایمارا

جشیم ما هم مژه کمتر ز ده است

برخرمن مخمور فشاند آ تش تر را

نگه زدیده چو گرد از کتاب می ریزد

# نكته

زبیدردان علاج درد خود جستنبدانهاند که خار ازبابرون آردکسیبانیشعقربها

(رشید وطواط)

# عين الدين نصر

# دستگاه و اژه کی زبان (۱)

### ديباچه کوچك:

برخیها واجشناسی راوابسته بهدستـوردانستهاند کهاینخود نادرست میباشد (۲) ماواژهٔ واجشناسیرا کهتندیسهها ودیگرگونیهای آوازهای زبانرا بهیك تندیس نظامیا فته میپژوهد و میکاود، جدا از دستور و به گونهٔ یكدانش آزاد درپیش دیده میگیریم ۱ اما دیسواجشناسیراکـه دیگرگونیهایآوازی رادردرون تندیسههای دستوری مطالعه میکند به تندیس یکی از شاخههای فرعی دانشـس دستور در نظر میگیریم نهاملی، زیرا این دانش در گوهر خود دانش جداگانه به شمار میرود ودر هنگام کارخود به واجشناسیار-

### واژك:

واژك موضوع پژوهشهای واژكشناسسی است. واژكشناسی واژكهارا میپژوهدوفروسهمیکاو دوتندیسه گیری آنهارا درواژه نشان میدهد این دانشرا میتوان همال ((صرف)) سنتی به شمارآورد در گذشتههای دوروحتی امروز هم این دانشرا ازروی ساختمانواژه ها، گردان آنها ونقش دستوری ایشان مورد مطالعه قرار میدادندومیدهند (۳) امروز مابه اساس دید گذشته نمی نگریم، چه درگذشته از واژك ونقشآن درواژه چیزی گفته نمیشد، ساخت ومعنی بهوابسته گی همدیگرنگریسته نمیآمد .

اكنون درروشني اين كفتهها مياييم تاواژلارا شناسا نهاييم. واژك كوچكترينيگانه

نمای لفظی است که یادارای معنایواژگانی است یادارای معنای دستوری اگرماآنرا بسه بخشهای ریزه تر ازخودش جدا نماییم، بخش جداشده مفهوم ومعنایی را کهوابسته به گنجایش تندیس واژک باشد، بهخود نمیداشت باشد، بنابراین واژک بهبخشهای کوچکتر دستوری ازخودشکرده بخش شده نمیتواندواین یکی از ارزشهای ذاتیواژک است در زبان شمار واژکها نظر بهواجها خیلی بسیار است، واژکرا ازنگاه بار معنایسی آنبه دو دسته جدا مینهاییم: آزاد و بسته،

#### ١\_وا ژكآزاد:

واژك آزاد دارای نقش واژگانی بوده به تنهایی خود معنی ومفهوم رسا دارد و در گرفتن بارمعنایی خودآیفت بهساختمان دیگرزبانی پیدا نمیكند، بهسخن دیگرواژك آزاد، كوچكتر یک و فتن بارمعنایی واژه آزادواژه های زیرین بهشمار میایند: ین واژه (یعنی واژهٔ ساده) رامیسازد. نمونه های واژك آزادواژه های زیرین بهشمار میایند:

کل، بال، آدم، کام، دست، سرو، خرد، کامل، رسا، کار، بار، چار، بر، در، سد ، درخت، باغ، دریا، رود ، نام ودیگرآن •

### ٢\_واژك بسته:

واژك بسته دارای نقش دستوری بودهمعناومفهوم كامل خودرا هنگامی به دست میاورد كه به ساختهای آزاد دیگر زبان پیوست شود یاهمراه آنها به كار رود وبه آنها یاری برساند ومتمم آنها قرار بگیرد و ندها، برخی از تندیسه های ساختمانی زبان، پیشینه ها و پسینه واژك بسته را می سازند •

### ١\_ وند:

وند چنان ساختار زبانی است که معنای آزاد نداشته، معنای خودرا به کمك دیگسر ساختار آزاد زبانی کهبه آن میچسپد،میگیرد و ند. هنگامیکه باساختار آزاد زبان میچسپد بافت و تندیس آن را دیگر مینماید و به آن چهرهٔ نو میبخشد و

سه گونه وندرا میتوان در ساختمان زبانی دید: پیشوند، میانوند، پسوند

۱-پیشوند: چنان ساختار کوچك زبانسیاست کهپیش از ریشه یاتنه میاید وبسهآن میچسید وساختمانی نویرا بهوجود میاورد، مانند : مید. ناد. بی درواژههایمیکردم، نادان وبیدل.

۲- میانوند : چنان ساختار زبانی است کهدرمیان ریشه قرار میگیرد واز آن ریشی.

ساختار نو بامعنای دیگرگون میدهد، مانند: —h—درزبان تزیلتل (Tzeltal)درواژههای لاساختار نو بامعنای دیگرگون میدهد، مانند: —h—درزبان تزیلتل (لاستن الله لاسترشدادن)) Kuho (رباد برداشتن)) در ریشهٔ Puk ((درمیان بخش کردن )) (ke'ehp, ((درمیان بخش کردن )) (دروشن بودن هوا)) در ریشهٔ Kep

چنانکه میبینیم کا د کرد میانوند باازآنوندهای دیگر برابر نمی نماید و ازاین دو،در رنبان ددی چنیننقشی دابازی کرده نمیتواند و پس آنانیکه برای واژههای اینزبان میانوند تراشیده اند، سخت دربیراههٔ پژوهشدانشیافتیده اند

۳- پسوند چنان ساختار زبانی است کهدرانجام ریشه یاتنه قرار گرفته بهآنهی چسپد وازآن تنه یاریشه ساختمان نوی میسازد، مانند: دلخ، دار، دبار درواژههای دیولاخ، گلزار، دودبار.

## ۲- برخی از تندیسها ساختمانی:

تندیسهای ساختمانی چنان تندیسهاییاند کهدر جمله به کونه عطف، ربط تعیین کننده همال ویاحتی قیدمییایند، چون، تا، که، چنانکه، اینکه ودیگران دراین میان برخی از این تندیسها به تنهایی چهدر بیرون از گروه و چهد دربیرون از جمله نمیتوانند معنا و مفهوم خود دارسا بسازند، چون: تا، که، هر، مر، چون، چه، واری، من اینگونه ساختمانهای زبانی دا وابسته به واژک بسته میدانم،

### ٣- پيشينهها:

پیشینه ها چنان ساختار زبانی اند که نقش و جهت اسم پسندیرنده را رسا و تسما م میسازند، چون: در،بر، برای، به، تا، با، از ودیگران.

### ٤- پسينه :

درزبان فارسی دری تنها یك پسینه هستی دارد وآن ((را)) میباشد، پسینه دراین زبان تنها نام پزیرندهٔ سرراست (مفعول مستقیم) میاید.

### گونهٔ وندها:

وندهارا از نگاه ساختار بهدو گونه میتوان دید: وندگردانشی، وندساخته، (ه) ۱- وندگردانشی : گردان تندیس واژهیی رابرای بیان وابسته گیآن بادیگر واژه های

جمله در پیش دیدهمیگیرد، مانند: مید، همید، آن ،د، درواژه ها میگفت، همیرفت، مردان ، سنجد، گوید، رود•

### واژك وهجا:

این دوساختار زبانی ازهمدیگر بازشناختهای پایهیی دارند ومااین باز شناسشها را بهترتیب پایینی مینویسیم:

١ــواژك شايستة شناسايى دانشى ميباشدمكر هجا چنين چكونه كييىرا ندارد٠

۲- واژك بدون كمك شنونده وخواننــده شايسته شناختاست اماهجا بدون كمكشنوــ
 نده وخواننده قابل شناخت نيست •

۳- واژگ پهلوی زبانی ا بیشتر درخود دارد ، دربرابرهجا جنبهٔ روانی وفزیکی رازیادتر بهخود میپذیرد

۱- واژادها بایکدیگر دارای ارتباطآشکاربوده وابسته کی ساختمانی ومعنایی ژرفبین
 خود دارند، درمقابل هجاها چنین صفتی را به خودنمی گیرند

هـ واژك پديدؤدستورى است وهجاپديدۀ آوازى •

۲- گاهی درزبان چنین اتقاق می افتــد که برخی ازساختارهای زبانی هم تندیسواــ ژک رادر خود دارندوهم تندیس هجارا،مانند: کار ، هر ، نام ، آ ، بام •

۷\_ کاهی هم دیده شده است کهیك هجا دو واژك را دربرداشتهاست، مانند:گفت، کهیك هجا ودو واژك است(گفو ـت) (۱)

از فرجام این گفته ها چنین برمی آید که نقش و کار کرد واژك باهجا یکسان نمیباشد.

### واژك وواج:

واژك وواج ازهمديگر فرق وتمايز بيشترىدارند. بههمين روى اينجا ماباز شناختسى واژك را از واج بهرنگ زيرينشانميدهيم :

۱- واج کوچکترین یگانه نمای آوازیزبان است که از آن هجاها وواژکها ساختهمیشود اما خود دارای نقش ومحتوای آژاد نیست بلکه دربا زشناختی معنا ومفهوم واژکهاووا- ژهما نقش ارزنده یی را دارد واج بهوابسته های آوایی زور جدایی پذیری رادارد پس

گفتهٔ آنان که میگویند واج تجزیه پذیرنیست نادرست مینهاید(۷) رهنهای مسن دریسن گفته ویژه گیپویایی ودیگر گونشوی واج است دربعث های آیندهٔ آواشناسی و واجشناسی دریاردی این نظریه به گونهٔ گسترده سخن خواهم گفت،

۲- واژك كوچكترينيگانه نمای زبان است كه یا دارای معنای واژگانی است یادارای معنای دستوری و به وابسته های كوچك دستوری از خود كرده جدا شده نمیتواند.

۳- واجها بهخودی خود وابسته کی سرداست بامعتوا ندارند، اینها یکانه نماهایی اند که از راه آنها گوینده وشنونده واژگرامی شناسند، در برابر واژگها بامعتواار تباط سرد است دارند، بنا براین برای پژوهش بیشتر وشناخت بهتر زبان واژگ وآمیختارهای آن باید درنظر گرفته آید،

٤- هم واژك تكرار شونده است وهمواج مكر شمار واژكها خیلی زیاد میباشد و ب هزاران میرسد واز آن واجها مرزبندی تنگ دارند واز سد تجاوز نمی نمایند. باید گفت هر تكرار واژك شده نمیتواند تانقشی را درزنده کی اجتماعی کروه بندی (جامعه) زبسانی بازی نكند.

۰- درزبان گاهی چنین اتفا قمی افتد که واجی به تنهایی واژکی رابتواند بسازد، به گونهٔ نمونه در زبان دری واجهای (آ) ، (و) درعین حالهم نسماینده گی از یك واژك میكند، هم ازیك هجا وهمازیك واج مینمایند، بااینهم درزبان همیشه چهرهٔ همسه گانی

۲- تمام واژکها ازواجها ساخته میشوند، دربرابر واجها از واژکها بهوجود نمیایند و چگونه واژگدرا ازدیگر ساختارهای زبانی باز شناخته میتوانیم،

نظام محتوایی زبان به تندیس سر راست آن دیده شده نمیتواند، باید این نظام دا از داه دیگری که آنرا ساختمان زبان میگوییم، به چشم دید دراینجا درکاری (ضروری) مینماید تااز کوچکترین ساختار زبان یعنی واژلاکارداآغاز نمود پس برای شناخت نظام ساختمانی زبان مطالعهٔ واژکها مهم میباشد و برای کامیا بی به این هدف بهتر مینماید تاخودواژلاداشناخت و

واژ کها تنها از راه برابر نمون کردن نمونه های گوناگون دستوری و گاهی هم واژ گانی دربان شناخته میایند زیرا ساختار دستوری زبان ستون فقرات آن دا میسازد.

بنابراین برای پژوهش وفروکاوی دستور زبانی به تن فراودده یی از. گرد آوردهای زبانی نیاز داریم و هنگامیکه تن فراورده های زیادی را به دست آوردیم، باید آنها را چنین فروکاوی نماییم: ۱- این تن فراورده ها باید به کوچکترین وابسته های با معنا ومفیسوم آن جداشود. (یعنی به واژکها) •

۲\_ واژکها در درون ساختمان واژههابایدمورد پژوهش قرار بگیرند ۰

۳- این واژگها با همسانهای دستوری ، معنایی وزبانیخود باید دسته بندی شوند-

٤\_ نقش دستوری ، معنایی و چگونه گسی واژه ها در زبان باید پژوهیده شود.

اکنون میبینیم ، واژکهارا چگونه مسی شناسیم وآنها رابه کدام رنگازنگاهویژه گی-هایشان از همدیگر جدا مینماییم و راههایی که از روی آن، واژکهارا میتوان ازهم جدا. کرد و شناخت ، اینها اند :

۱- برابر نمونی (مقایسه) تن فراورده یی از جمله ها :

این گونه مقایسه در زبانهایی بیشت رصورت میگیرد که زبانشناس آنرا نمیداند و دراینجااو به کمک رهنما ساختارها، معناه و مفاهیم آن زبان رابه زبان مادری خودبر کردان میکند ویاامکان دارد زبانشناس ساختارها ، معناها و مفاهیم زبانی را که نمی فهمد به کمک رهنما به زبانی که می فهمد بر گردان نماید و یا آنها را از راه گزارشی که دیگری انجام داده به دست آرد و سپس به فروکاوی و بررسی در واژکهای آن زبان مورد نظر بیردازد و اکنون به بحث دراین نوع کاربرد به سبب آنکه از برداشت این پارچه نبشته بدوراست ، نمی پردازیم و اینجا تنها در زبان خود و برای کسیکه زبانشناس نیست ، میخواهیم این فرایند (طرزالعمل) را معمول بسازیم و

دراین کاربرد ساختار ها و جمله هایی را که مقام برابری را بایکدیگر میداشته باشند. میگزینیم و بهرنگ نمونه این ده جمله را باهم مقایسه می کنیم واجزای سازندهٔ آنرا از همیم جدا مینماییم:

- ۱\_ احمد آمد .
- محمود آمد
- ٣\_ احمد رفت •
- ٤\_ محمود رفت •
- ه\_ احمد ازكابل آمد •
- ٦\_ محمود ازكابل آمد •
- ٧\_ احمد بهخانه رفت •
- **٨\_ محمود بهخانه رفت**

٩- احمد به کوچه برامد ٠

۱۰ محمود به کوچه برامد ۰

اگر بهاین جمله ها ژرف نگاه کنیم و بخواهیم آنها را به بهره های کوچك شان جدا نماییم ، نخست جمله های جفت را دو بدو درپیش روی برابر نمونی میگذاریم: در جمله های (۲-۲) احمد و معمود ، بهره های آزاد و جدا از هم به شمار میآیند ، ۱ ما دراینجانمیتوان دو واژهٔ آمد را دو بهرهٔ جدا از هم پنداشت تاآنکه جمله های (۲-۳) را باهم مسقایسه نسکنیم ، هنگا میکسه این جمله هسا را باهم برابر نمونی میکنیم ، می بینیم که در جملهٔ (۳), به جای کنشواژهٔ آمد ، کنشواژهٔ رفت به کاربرده شده است ، بنابر این فرمان میدهیم که آمد و رفت دو بهرهٔ آزادو جدا ازهم در سخن میباشند ، میآییم جملهٔ (۱-۵)راباهم مقایسه میکنیم و در اینجا می بینیم که در جملهٔ (۵) ساختار از کابل افزوده شده است امابازهم نمی فهمیم که ساختار از کابل یك واژك است یاواژه یاچند تا واژك ، تاآنکه جمله های (۵-۲) را با جمله هسای (۷-۸) مقایسه نکنیم و در این چار جمله ساختهای از ، کابل ، خانه ، به چارواژك جدا ازهم میباشند که برخی از آنها آزاد و برخ دیگر ناآزاد اند ، همچنین به دوی مقایسه جسمله های (۷-۸), برخی از آنها آزاد و برخ دیگر را آزاد اند ، همچنین به دوی مقایسه جسمله های (۷-۸), باجملههای (۹-۱) دو واژك دیگر را به دست آورده میتوانیم: کوچه و بر ،

باید گفتواژک بر را ازفرجام برابرنمونی کنشواژهٔ ((آمد)) درجمله های (۱-۰۰۳ ). باکنشواژهٔ ((برآمد)) در جمله های (۵-۰۱ نیز به دست آورده میتوانیم ز برا می بینیم که ((فعل ((برآمد)) نظربه ((آمد)) یك ساختار افزون بر را در خود دارد ، پس میگوییم که این ساختار زبانی واژك است •

به همین روش میتوانیم همهٔ واژکهای یك زبان را بشناسیم و اما این فرایندد شوادیی را درخود نهفته دارد وآن نبودن صرفه جویی درزمان و جای (مکان) است و پس بسهتر مینماید تاروش دیگر را به جای آن بایسد گزید تاکه این بندش را کم از کم در خود. نداشته باشد و

۲\_ شناخت واژك از راه مقايسةواژه هاى بزرگ و آميخته باهمديگر :

دراین گونه روش مقایسه واژه هاو تاجایی گروه ها (عبارتها)، یی که از نگاه معینا و ساختمیان جغتهم به شمیار میآیند در پیش دیده گرفته می آیند ۱۰ اینك به منظور برابر نمونی چندی از این ساختارها را به گونهٔ نمونه اینجا می نویسیم:

۱- گلزاد ، ۲- نمکزاد ، ۳- گلروی ٤- گلچهره ، ٥- سپيدروي ، ٦- سپيدچهره

۷- سیاه روی ، ۸- سیاه چرده ، ۹-گلندام، ۱۰- اندام کل مانند ، ۱۱- چهرهٔ سپید، ۱۲-گلزمین ، ۱۳- خواب نرگس ، ۱۲-گلزمین ، ۱۳- خواب نرگس ، ۱۲- پرگل، ۱۷- نازدانه، ۱۸- مردافگن ۰

این (۱۸) ساختارزبانی را به مانندگذشته دو به دو باهم مقایسه می نهاییم و ارساختار های (۱-۲) آغاز می نهاییم ، می بینیم که وابستهٔ پسین هریکی از آنها ههسان میناید ووابستهٔ نخستین هرکدام شان نا ههسان ، پس حکم می نهاییم که کل ، نهك ، زار سه ساختار جداگانه اند ، باز ساختارهای (۳-٤) را باهم مقایسه می کنیم ، می بینیم وابستهٔ نخستین آنها هم از نگاه ساخت وهم از نگاه معنایكچیز است ، پس یك واژك جداگانه میباشد وهمچون وابستهٔ نخستین ساختار (۱) میباشد ، اما وابستهٔ دومین این ساختار ها باهم ههسان نمی نهایند، بنابر این روی و چهره دو واژك جداگانه اند ، به همین گونه ساختارها را تااخیر هم در سراسر تن فراورده (در مجموع) وهم دو به دو مقایسه و جداسازی می نهاییم ، درفرجام این ساختار های کوچكزبانی دیگر به دسترس ما می افتد: سپید ، می ناز ، دانه ، افکن ، در بنابر این مادر اینجا (۲۶) ساختار کوچكزبانی را دریافت کرده ایم .

بااینهم ساختار های چهره وروی درهنگام مقایسه باساختار های (۱۱٬۱۶٬۸٬۶٬۱٬۱۳ و ۷), مارا قانع ساخته نمیتوانند که آیا یه واژک اند یابیش از یک ، تاساختارهای دیگر زبانی را از این گونه پیدا ننماییم از جانبی تودرتویی سا ختارهای سریزه یی دشوادی دیگری را در کار ما پیش می نماید و آشکار است که این روش همچون روش در گزشته بحث شده از نگاه صرفه جویی در کیسار پژوهش زبانی مشکلی را در پیشروی میا نیز سبز مینهاید و پس بهتر است ر و شدیگری جستجو کرده آید و

درفرجام این فرایند به روی شنا ساکردن بیشتر خواننده گان و دانشپژوهان در کسار ساختارهای سریزه یی ، این ساختار هسای زیرین را به گونهٔ نمونه باهم مقایسه میکنیم :

١- در دانه ، ٢- بهانه ، ٣- خانه

٤\_ جانانه ، ٥\_ پرواز ، ٦- پروانه

۷\_ انگشتوانه، ۸\_دلبرانه، ۹ دلجوی ،

۱۰\_پرانه

از مقایسهٔ ساختارهای بالا با همدیگــرهفدهواژك را بهترتیب زیر دریافت میداریم:

در ، دانه ، بهانه ، خانه ، جان ، آنــه ، پر ، واز، پروانه، انکشت ، وانه، دل، بر، جوای (۸) ، پر ، آن ، ه •

طوریکه می بینیم ساختار آنه در ((خانه))و ((بهانه)) همرنگ – آنه در ((دلبرانه )) و ((پرانه )) نمیباشد، زیرا آنه درواژه های نخستین ، وابستهٔ جدایی ناپذیر است ودر واژههای پسین وابستهٔ جدایی پذیر ، پس آنهٔ واژههای پسین واژك گفته شده میتواند ، همچنان ه در((پروانه)) با – ه در((جافانه)) همسان نمیباشد زیرا درواژهٔ نخستین وابستهٔ جدایی ناپذیر و در دومین جدایی پذیراست و نیز وازهٔ ((پروانه)) با وانه در(انگشتوانه)) و پر در ((پروانه)) بایر در ((پرواز)) همانند نمیباشد ، این مورد دیگری است که دانشجویان زبان و حتا زبانشناس را دچار سرگیچی میسازد ،

٣- شناخت واژك از نگاه معنا :

دشواری دیگری ، هم برای پژوهشگرزبان وهم برای دانشجوی آن ، شناخت واژکهای هماواز میباشد ، دو آخشیج لفظی را که در بیان ، (کاهی درنوشتار), و آواز های خود یکسان و در محتوا و معنای خود ناهمسان باشند . هماواز میگوییم ، مانند : پسوند آن ، این پسوند را درواژه های ((درختان)) ((روان)) ، ((بامدادان)) و ((جانان)) فروکاوی وبررسی مینماییم ، چنانکهمی بینیم درواژه های بالا چارواژك – آن جدا از همدیگر ایستاده کی دارد ، بدین کونه کهدر((درختان)) نشانهٔ چندینه (جمع) ، در ((روان)) نشانهٔ دوام ورونده کی ، در ((رامدادان)) نشانهٔ زمان وهنگام و در ((جانان)) نشانهٔ مانندی و همگونی است ، بنابر این رهنمود زیرین رامیداشته باشیم :

### ( - آن ٤)

شناخت اینگونه واژکـــُـهای سریزه یی و هماواز، تنها از راه شناخت نقش اجتماعـی آنها دربین گویندهگان زبان میسر شدهمی تواند ، یعنی دراینجا اصل دیگریکهماآن را شناخت معنایی واژك میدانیم، پادر میانــه مـیگذارد .

# ٤\_ شناخت واژك از راه مقايسة جفتت هاى كوچك باهم :

جفت های کوچك آن ساختار های کـوچك زبانی اند که بدون ازیك آواز ، در دیگــر آواز های خود همسانی میداشته باشند، جفتهای کوچك نه تنهادرپژوهشهایواژکشناسی مهم مینمایند ، بلکه درآواشناسیوواجشناسی جای برجسته یی را میگیرند ، مادر اینجـا برخی از جفت های کوچك را که در زبــانفارسی دری هستند به قسم نمونهمیآوریم :

تار، بار ، کار ، خار ، سار ، در ، بر ، سر ، جر ، خر ، نر ، تر ، لاخ ، کاخ،باغ، راغ ، داغ ، درد ، سرد ، کرد ، نرد، گل، پل ، مل ، جل • • •

ازروی مقایسهٔ اینگونه ساختارها، بهروی اینکه یك واج در آنها تمیز دهندهٔ معناست هم از نگاه ساختاری وهم ازنگاه معـناییواژکهایبیشماری را میتوان شناخت ۰

### ه\_ شناخت واژك از راه جانشيني :

درشناسایی واژکها از فرایند جا نشینی نیز کار گرفته میشود ، بدون ازشیوهشناخت واژکها از راه معناهمه شیوههایی که در بالااز آن یادآوری کردیم ، گونه یی ازفرایسند جانشینی اند، اما به راههای دیگر و اینجا ما اینگونه شیوه را به گونهٔ سر راست مورد سازش (تطبیق) قرار میدهیم در جملهٔ زیرین ازروی تعویض پسوند های ضمیری یا بند کها ودیگر آخشیجهای آزاد میخواهیم واژکهایی داازهم باز شناسیم :

من گفتم •

دراینجا به جای((من)), تندیس((ما)) و به جای پسوند - ام پسوند - ایم را میآوریم كه درنتيجه جملهٔ زيرين به دست ميآيد :

ما گفتیم •

همچنان از راه جانشینی عنصرهای نوی وابستهٔ چار جملهٔ زیرین را به دست آورده مى توانيم:

توگفتی •

شما گفتید •

او گفت •

ایشان گفتند .

از راه روند جانشینی در این جا دوازده واژك زیرین را به دست آوردهایم : من ، گفت ، حام ، ما ، ح ایم ، تو ،حی، شما، ح اید ، او ، ایشان ، ح اند •

باید افزود دراینجایكواژكزیادی در واژهٔ گفت شخص سوم مفرد هست. همچنین در تعویض کنشتواژهٔ ((گفت)) به دیگر کنشتواژه ها ، واژگهاینوی را به دست آوردهمیتوانیم• بهروی گفتهٔ رضا باطنی روش جا نشینی برای شناسایی واژگها در زبانهای پیوندی كة خشيج هاى سازندة آنها زنجير وار د كنار هم قرار ميكيرند بسيار موثروكار آمــد است . (۹) بااینهم این روش در ز بانهای گردانشی ویگانه بی کمتر مورد کاربرد دارد.

از جانبی دراین گونه روش بندش اقتصادزمان رمکان نیز دیده میشود •

درفرجام بیجای نخواهد بود که گفته های زیرین را برای شناسایی بهتر واژك و باز شناخت آن از دیگر ساختار های ز بسانی پیشنهاد كنیم :

١- شناسندهٔ واژك بايد اهل زبانودرعين حال زبانشناس باشد ٠

۲- اگرشناسندهٔ واژك اهل زبان نمی باشد، باید زبانشناس باشد و در عین حال زبان هدف دا بهتر ازگویندهٔ به هنجار زبان بداند .

۳- اگر شناسندهٔ واژک اهل زبان نمی باشد و زبان هدف را نمی داند باید رهنمایی پیدا کند که دارندهٔ صفتهای شماره (۱و۲) باشد.

٤ ـ در هنگام شناسایی واژك پهلو های ساختاری و معنایی را مساویانه باید درنظر گیرد ۰

ه سرانجام ، شناسندهٔ واژک باید دارای یک شم زبانی زور مند باشد . واژک و دیگرگونیهای آن :

همچنانیکه آواز ها در ساختهان آوازی زبان ماهیت توزیع و گسترش را دارند و و گسترش را دارند و و گسترش را دارند و و گستر میناکه برخی از و از کها جای ویژه یی را در ساختمان زبان میگیرند که و اژك دیگر نمیتواند جای آن را بگیرد، درنتیجه و اژك شکل سرچشمه یی خودرا دیگر گون میسازد و تندیس دیگری را به خود میپذیرد که ما آن را و اژ کنما میگوییم .

درزبان واژکنما ها به دوگونه دیده شد. اند : یکی بهگونهٔ آوازکنشی و د یگری به بهگونهٔ واژکی شناسی •

گونه یی که کنش آواز کنشی دارد، در زبان دری بیشتر دیده میشود و دراینجا آ واز نخستین یافرجامین واژک نقش پایه یسی میداشته باشد و به گونهٔ نمونه پسونسد و آن هرگاه باواژکی پیوست شود که باواکهٔ (ه) فرجام یافته باشد ، به تندیس (گان ) درمیآید، هنگامیکهٔ پس از واکههای  $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$  و را ربگیرد به (حوان)، تبدیل میشود، وزمانی که پس از واکه  $\frac{1}{2}$  یا به خود میپزیرد بس ما داریم :

گونهٔ واژکی شناسی آن درزبان دری نیزدیده شده میتواند : اینگونه در این زبان

امنویس و همال انگلیسی برخی ازواژه های نوی که در این نوشته به کار رفتهاست:

phonological

substitutive

plural

چندینه

خندینه

allomorph

واژکنما

واژکنما

واژکی شناسی

### یاد داشت ها و پابرگی ها :

۱\_ همال واژهٔ morphological کهدرزبان۱نگلیسی صفت است، درزبان دری واژ - کشناختی نیز آمده میتواند •

۲- دستور زبان معاصر دری، کابل ، انتشارات دانشکدهٔ زبان و ادبیات ، چاپ مرکز مواد درسی مدیریت عمومی نشریات دانشگاه کابل ، ۱۳۶۸ ، ص ۲ ، ۸ - ۱۲ ، ۳- قاری عبدالله ، قواعد فارسی ، کابل: ریاست دارالتألیف وزارت معارف مطبع مفید عام لاهـــور ، طبع ثانی ، ۱۳۰۳ ، صص ۳- ه ، ۱۹-۱۱ و بعدی ، و دستورهای دیگر از همین نوع •

Eugene A. Nida, Morphology: The Descriptive Analysis of Words, Ann Arbor: The University of Michigan Press, 1978, p. 68.

۵-واژهٔ ((ساخته))معادل واژهٔ ((مشتق است ۰ بایدگفت کاربرد واژهٔ (( ساخته )) هنوزهم در مرحلهٔ آزمایش است ۰

 ۱ین جداسازی بیشتر پهلوی درزمانی دارد نه پهلوی همزمانی، پس بهتر است پژوهندهگان زبان ، از کاربرد آندرزبانشناسی تشریعی دوری کنند و گفت را تنهایكواژك
 ۱۵ شمار آورند .

۷- تألیف و تدوین دیپارتمنت ز بان و ادبیات دری، رسم الخط واملای دری، کابل: فاکولتهٔ زبان وادبیات ، چاپخانهٔ دانشگاه کابل، ۱۳۹۱ ، ص ، ۲ .

۸- در فروکاویهای ژرف و روبه درزمانی جوی دوواژك به شمار آمده میتواند: جوودی ۹- ۹- محمد رضا باطنی ، نگاهی تازه به دستور زبان ، تهران : انتشارات آگده ، چاپ اول (چاپخانهٔ زندگی) ، ۲۵۳۹، ص ، ۹۵ .

# نكته

آنچنان دی که کو رسد خواوی نخودی طسعن د شمنان بادی این تکوید سر آمسد آفسا قش وان نخندد که هان مکا فساتش آنکه داق تواش بهیساد بسوه به اذان کو غسو تسو شاد بسود

(نظامی گنجه یی)

# چراغ سعبد عشق

توغرق یورش باران اشك هسای خودی و هسای حرا نمیشنوی که باهجوم ز مان سوی قله خورشید فراز عرشهٔ خسو نسین کشتی آتش بدون ذلت احساس مسرگ میتازم

چگونه دای زنی آنکه برسپیدهٔ عشق سپاه لشکر تاریك شام چیره شود وروز گار نداند که نسل ثور بزرگ به گریهها نسپارد غم نهفتهٔ خویش ومن ترا به دلم چون چراغ معبدعشق به جایگاه خیدایان نهادهام لیکن تو غرق یورش بیاران اشکهای خیودی وهای های صدای میدای میسرا نمیشنوی

سرشك غم نبود بارش بهادانی وعشق جوهر جنگ بسقای انسا نست به آدمی نسزد تسا بسرای خوشبختی به آب اشك بشویلد بهاد فلسردا دا ومن به جنگ بر افتاده گان نظم کسهن زبان خشم هجسوم آوران د و دا نسم وبوسه گاه من اکنون زبان شمشیر است ولی تو رهرو بادان اشك هسای خسودی غیریو خندهٔ قلب مرا نمیشنوی



سليمان لايق ١٣٦٣-١٢-٨

### CONTENTS

#### Editorial:

- Concerning a Research Session.

### Prof. Dr. Jawed:

- Getting Acquainted with Bedil.

### Prof Dr. Azhar Dehl-awi:

— Amir Khusraw as a Linguist.

### Ma'el Herawi:

— Four pillars of Poety and Wisdom in the Ghorid Cutture.

### A. S. Kolikawa:

# (Trans. Prof. Rahim llahm).

 Classics of Progressive knowledge on Artistic Innocation.

## Academician I. Momin off:

## (Trans. H. Yarqin).

— The Pantheism of Bedil.

## Dr. Mohsin Z. Oghli:

Azerbaijani Translations the Middle Centuries from Dari.

### Arif Pazhman:

- Bedil, the Imaginat ive Poet.

# Ainuddin Nasr:

Verbal Apparatus of Language.

### Sulaiman Layiq:

- Lamp of the Love Temple.



D. R. A. Academy of Sciences
Center of Languages and Literature
Dari Department

# Khorasan

Bi- Monthly Magazine on Language and Literature

Editor: Nasir Rahyab Co-editor: M. S. Pakfar

Vol. V. No. 1

April-May-1985

Government Printing Press