

The same was mit.

and the second

e dia color

مجلاسط لعاس فالرولي

44

شماره اول \_ سال دهم

حمل جوزا ١٣٧٠

اکادهمی علوم ج.۱، مرکززبان و ادبیات انستیتوت زبان وادب دری

West of the fact of the same

### نما يەسطا لب اين شمار ه

| نويسنده                | نوشته                      | صفحه    |
|------------------------|----------------------------|---------|
| مدير مجله              | حراسان در آستانه دهساله کی | 1       |
| دكتور اسد الله حبيب    | مكتب وقوع                  | ٤       |
| پوهاند محمد رحيم الهام | ادبیات و جامعه (ترجمه)     | 14      |
| دكتور محمد حسين بهروز  | متن انتقادى ديوان ميلى     | 47      |
| سيد خواجه على زاده     | تحفة الحبيب فغرى           | ٤٤      |
| عبدالغنى نيك سير       | حمسه نظامی                 | ٦.      |
| زلمی هیواد مل          | تحامسی به سسروده های       | اشـــرف |
|                        | أحسان هجساء                | 77      |

مقالات نمودار آرای نو پستنده کا ن است





محلة سه ماهه

مطالعات زبان و ادبيات

حمل \_ جواز ١٣٧٠

شمساره اأول

دوره دوم

### خر اسان در آستانه ده ساله گی

با نشر این شماره، نه سال از پیدایسی خراسان به پایان می آید، نه سالیکه با فراز و فرود ها و دشوادیهای کونا کون همسراه بوده است. بدون کمان این راه نا هموار به پایمردی و همراهی شمادی از یادان همقدم و دسالتمند پیموده شده، ود نه قطع ایسسن مسافت نمیتوانست به آسانی میسر باشد.

دد این منت زمان بایست افزون بر پنجاه شماره از خراسان، به اهل ادب و پژوهش ، عرضه میگردید، ولی بنابر معظلات ناشی از وضع موجود، امکان نشر بیش از (٤٢) شماره به دست نیامنه است، معالوصف جای خوشنود یست که با وجود ناکواری شرایط، خراسان تا اکنون به حال خود باقیست و نشر آن (هر چند به کندی) ادامه دارد.

گر چه (٤٢) شماره از نظر کمیت چیسز اعتنا پذیری نیست اما از لعاظ کیفیت سا آنچه گفته آمد، نمیتوان آفرا فا دیده به شمار آورد. خـراسان در تنـد پیچهای حالات جـاری، افـزون بر مشلات روز مره، باری در معـاق توقف قرار گرفته و نزدیك به یك سال از نشر باز مانده و تا این لعظه هم روال عادی را كاملا باز نیافته است.

چاپ مجله هم اکثون در یک بین بست ادادی - حسابی واقعاًست وسعی مابرین است که داه برون رفت از این بن بست نموده آید.

مشی خراسان در نخستین شماره آن یاد آوری گردیده که باز تلب نتایج پروژه های علمی کارمندان انستیتوت زبان و ادب دری، شناخت تیودی های ادبی و هنری، نقد و بررسی آثار کهن و امروزی ادبیات دری، مباحث زبان شناسی و دستور زبان، معرفی نسخه های با ارزش کا شناخته و چاپشده (و نیز گاهی چاپ شده) ادبی و در یکسخن «مطالعات زبان و ادبیات» است و تفسیر و تشریح مطالبی از این دست و نزدیك بهاین مسایل که در بار ور گردانیدن فرهنگ و روشسن ساختن زاویه های تاریك موضوع یادی وساند.

ما علاقه مندیم که عرصه پدیرش خراسان گستره بیشتر یابد و این دریچه برای همه نسیمها باز باشد و بدین صورت کاه به کاه داستان کوتاه جالب و زیبا و شعر فا خرور تگینی را به چاپ بسپاریم و با این بهائه رابطه دوستداران شعر و داستان را نیز با مجله استوار تگیداریم.

از اینکه کار ما به هیچوجه از کمیها و کاستیها خالی نیست، اعتراف دادیم ولیسمی بکار می بریم که این نا رساییها به تدریه وبهیاری همکاران روشنفمیر وتوجهپژوهشیکرآن بیدار دل، از میان برود و علی قدر الا مکان مجامهای موثری در عرصه تحقیق زبان و ادب بر داشته شود و روزی این مجله بد انسان که آرزوی همه کان است، بدون عیب و با سیمای بهتر به خواننده کان عزیز عرضه کردد و خدمتی بایسته از این راه به جامعه و فرهنگی کشور به انجام آید.

در حال حاضر امکانات ما بسرای بهبسود وضع خراسان و نشر و تقسایم به موقع آن به خواننده گان، زیاد نیست، نبودن تخمیص لازم و به موقع، سختگیری آدادات حسابسی بسرای حق الطبع، بطی بودن کار چاپ، از دسوار یهای کار خراسان است. با ایسن

وصف ما تو میدنیستیم واز دشوادیها نمی هراسیم وسختیها را به نرمی پذیرا میشویم.

البته باور استوار داریم که سر انجام با بهبود شرایط، امکانات چاپ و نشر خراسان

بیشتر خواهد شد و مشلات طبع کمتر، و استباهات چاپ با توجه طرفین کاهشی خواهد

پذیرفت، بخصوص که زمان نشر مجله از دو ماه به سه ماه افزایشی یافته و عدد شمارههای آن در یک سال از ششی شماره به جار شماره به تقلیل آمده است.

دلبسته کی ما به صلح از همه چیز بیشتر است و امید ما آن است که هر چه ذود تر کبوتر صلح در فضای روشن و آفتابی وطن ما بپرواز در آید و در سر تا سر این مرذوبوم، صلح و صفا، جای جنگ و کینه توزی را بگیرد ومردم مابا کمال آسایشس وآدامشس خاطر به زنده کی خود آدامه بدهند و گسل خنده بر لبهای کودکان و نو باو کان رویشس یابد و خانه ها را غرق سرور و شادمانسی گرداند و آنگاه ما هم بتوانیم شماده هسای بر محتوا تر و رنگین تر خراسان را به نشسر برسانیم و به خواننده کان عزیسز پیشکشس نماییم.

محقق حسين نايل

## «مکتبوقوع»یا گوشه یی از دنیانگریسبك هندی

بعث بر دلالت واژه کان مکتب و سبک را دور از موضوع این نوشته میدانم و نیز آن مساله مستلزم پژوهشس دراز دامنیست، نه در کتب تئوری ادبی اروپایی ، و عربی ، بلکه در آثار ادبای فارسی دری، تا اکنون آنچه به فارسی درباره این دو مقوله نظریات ادبی خوانده ام برابر به صواب نیافته ام.

پژوهنده گان ادبی دری نتوانسته آند که بر زمینه کار برد خود این واژه گان دراشعار و کتب تاریخ ادب و نقد و بلاغت حسوزه دلالت های آنرا مشخص سازند. اکثر کو شیده اند بیابند که واژه سبك در ادبیات عرب به چه معانی بكار رفته است. و از کتاب هایی مانند الشعرو آلشعرای ابو محمد عبدالله بن مسلم بن قتبیه دینوری سخن سر کرده اند و سپس جستجو نمودهاند که در ادبیات اروپایی، مثلا در فرانسه نخستین بار از واژه معادل سبك و احاطه معنایی آن کدام دانشوری سخن گفته است. (۱) در برد واژه گان سبك و

همچنان بعض به ادبیات اروپا رو کرده و ساحه دلالت مثلا Style در ادبیات مطالعه نموده اند. حال آنکه مفاهیم سبک در ادب عرب و

مكتب و احیانا جریان ادبی روشسن نشده میمانسد.

انگلیسی تطابق صد در صد ندارد و همان کونه واژه سبک در ادب عربی و ادب دری با مفاهیم کاملا یکسان بکار نرفته است. و حتی واژه (ستایل) در خود ادبیات انگلیسسی و با تغییر تلفظ آن در روسی و فرانسوی و غیره تعریف ها و تفسیر های گونا کونی دارد. و حتی تنها در ادبیات شناسسی یک زبان، مثل روسی مفهوم (ستیل) به مرورزمان دیگر گونی هایی پذیرفته است.

در سال ۱۹۲۰ ژیر مونسکی نوشته بسود که : «در وحدت زنده آثری ادبی تمامشگرد ها یا فنون، اثر مندی متقابل دارند که درعین حسال به هدف واصدی راه میبرند. ما ایسسن وحدت شگردهای شعری راسبک مینمامیم»(۲)

از آن سال به بعد، رفته، رفته، شکسل مساله به نفع والایسی دست محتوای فکسری تغییر یافت. و در کناد ((وحسلت سیستم شگرد ها)، تطابق با محتوای فکری اثر نیسز در تعریف سبک راه باز کرد، که در کتاب مقدمه برادب شناسی که برای تدریس در دانشگاه ها تالیف یافته است، تعریف سبک را چنین میخوانیم: «سبک اثر ادبسی عبار سست از وحست جمالشناختی همه جزئیات تصویری ـ احساسی شکل اثر ادبی که با محتوای فکری آن ساز گار باشد.» (۳)

سو کو لوف روشن تر از آن نوشت که. «سبک نه تنها مقوله یی جمالشناختی بلکه مقوله یی ایدیو لوژیک نیز میباشد.» (٤)

در ادبیات فارسی دری، چنانکه آقای سعمد جعفر معجوب هم گفته است:

«تا زمان معاصر از سُبک سخنی نیست. اما گاهی از طرز و شیوه سخن گفته اند، که مفهوم آن غیر از مفهومیست که ما امروز در نظر داریم.» (۵)

پس در آن دوره ها که از سبک سخنی نیست واژه کانی هست که به معانی قریب به کار میرفته است. یعنی همان (طرز) و (شیوه) را باید شناخت. و با توسیع مفاهیم در نقد امروزی بکار برد.

هر کاه ضرورت افتد که برابر های متود ادبی، جریان ادبی و دیگر را داشته باشیم در بازاد پر آشوب نظریات ادبی و کار برد مصطلحات نه بهتر است که دانش واژه مانوسی را با مفهوم نزدیك تر با ارزشهای جمالشناختی و فرهنگی خویش اختیارنهاییم؟ عبارت های سبک خراسانی، سبک عراقی و سبک هندی شهرت جهانی یافته اند و اهل پژوهش باشنیدن آن به مفهوم هر کدام بخوبی پی میبرنید. و کار برد اصطلاح

«مکتب وقوع» برای بغشی از شعر سده دهم هجری هر چند پرسشی انگیز ست، مگـــر بنابر آنکه از موضوع بحث این مقالت دور است از آن هم گذشته و سخن را از چیستی و چکونگی شعر وقوع آغاز مینمایم:

در یگانه کتاب ویژه شعر وقوع تنهاهشت صفحه بحث تئوریك در چگونگی «مکتب وقوع» وجود دارد که این گونه شعر را چنین می شنا ساند: «در ربع اول قرن دهم هجری مکتب تازه یی در شعر فارسی بوجود آمسد که غزل راا از صورت خشك و بی دوحقرن-نهم بیرون آورد و حیاتی تازه بخشید و در نیمه دوم همان قرن به اوج کمال خود اسید و تا ربع اول قرن یازدهم ادامه داشت.

ایس مکتب تازه را که بسر زخیست میان شعر دوره تیموری و سبک معروف به هندی،

زبان وقوع میگفتند وغرض از آن بیانکردن حالات عشق و عاشقی، از روی واقع بود و به نظم آوردن آنچه که در میان عاشق و معشوق به وقوع می پیوندد. یعنی شعرسادمی پیرایه و خالی از صایع لفظی و اغراقات شاعرانه. و اینکه در تاریخ ادبیات ما نوشته اند پیدایش سبک اصفهانی یا هندی در اوایل قرن دهم هجری و مقارن. تاسیس دولت صفوی بوده است، درست نیست. چه سبک هندی درست یکصد سال پسی از این تاریخ ظهور و بروز یافته و جا نشین مکتب وقوعست. در زبان وقوع دیگر جناس لفظی و معنوی و ارسال المثل ورد العجز علی الصدر و ایهام و ابهام و مانند اینها وجود نداشت، بل که صاف و صریح زبان حالبود و بیان واقع. در اشعار قدما نیز کاهی به الیسن نوع شعر که جنبه وقوعی دادد بسر میخوریم.» (۲)

به پنداشت من یکی از پایه های سبک هندی دنیا نگری تازه پیست که از دنیا نگری شعرای سبک خراسانی و عرااقی فرق دارد.

از دنیا نگری تازه و کهنه سیستم هسسای فلسفی شکل یافته یی نه بل که نگرشسی نثویلا تونی و طغیان علیه آنرا در نظر دارم.

در یافت هنری از دنیای نئوبلا تونی سبك های پیش از هندی چنانست که باغ بهاد و کن و سبزه و همه طبیعت و معشوق و همه دنیا هر جا و نزد هر شاعر صور انتزاعدی واحدی دارند. باغ شعر های فرخی از باغ شعر های منوچهری و آن از باغ شعر های مسعود سعد و معزی و وطواط و سنائی فرقی نسدارد.

بهاد و خزان که از فصول محبوب شعرااند در اوج یعنی نه در آغاز و نه در اواخی، تنها در جوشس کل و سبزه، آنهم در باغ و گاهی در دشت، یکسان وصف می شوند. آنچنانکه در زمین همه پدیده های طبیعی محدود و در روابط معینی نسبت به یکدیگر قرار دارند در آسمان نیز تداعی های خیال از ابرواختر و مهر و ماه با همه یارپیکه از نجوم گرفته شده است.

در مسایل مربوط به عشق اگر عاشقست باید نیاز داشته باشد و اگر معشوق نساز خساصیت اوست و همه مسایسل در مثلث عاشق، معشوق و قاصد یا عاشق، معشوق و رقیب، حل و فصل میگردد.

معشوق باید موی و چشم سیاه و جرده سفید داشته باشد و ویژه کی های چشم و و ابرو و قامت او نیز هر گز به ذوق شاعر نیست. بل که این همه مسایل دوقی و احساسی نیز به قرار داد ادبی بستگی دارد.

به صورت فشرده دنیای ما قبل سبکی هندی دنیای کوچکی است که همه چیز ها در آن در جای معین و با رابطه معین با چیز های دیگری از قبل مرتب شده است. مگر در دنیا نگری سبك هندی دنیا واقعیت عینسی تغییر پدیریست که هر آن دگر گون میشود.

و شاعر با هر تامل در آن، رابطه هسای تازه و تازه تری کشف مینماید و با نگرشس از زأویه های جدید نما های جدید پدیدها را در مییابد و با آن رابطه بر قرار مینماید. در حوزه دنیا نگری سبك هندیست کسه صائب حق مسی یابد که عاشق چشم کبود شود و از خورشید بوسه بستاند:

هر چشم زدن چشم کبود تو بر نگیست نیلوفر چرخ اینهمه نیرنگ نـــــدارد صائب که دو صد بوسه زخورشیدگرفتست یک بوسه ز لعل لب او ننگ نـــدارد

همچنان دنیا نگری سبك هندیست کسه بیدل را اجازه میدهد که خط معشوق را سیاه نه بل که میگون وصف کند.

جـوهـر خط آخر از آيينه ات ميگـون دميـد

دو دهم أز شعله حسن تو آتشس رنگ شد

چنین نگرشی به جهان، نخست در بیان حالات عشقی در سده دهم هجری رونهاگردید. عشق آسمانی سبک عراقی جای خویشس را به عشق زمینی داد و رابطه های گونا گون عاشقانه که گذر نامه عبور به مرز شعسس نداشتند در غزل راه یافتند. یعنی همه جلوه های عشق و هوس و همه روابط عاشقانه چه با زن و چه با مرد در شعر بیان گردید و آن بود که شعر وقوع یا به پنداشت آقسای گلچین معانی ((مکتب وقوع)) نامیده شسد. علامه شبللی نعمانی در شعرالعجم می نویسد که : ((در عشق و هوسبازی حالاتی کسه پیشس یمآید ادا کردن آنرا وقوع گلویسی گویند. به هر حال موجد آن، همانطور کسه آزاد نوشته، امیرخسرو دهلو یست. شرف جهان قزوینی، ولی دشت بیاضی و وحشر نیز آنر به پایه بلندی دسانیدند. (۷) دشتوار است که موجد شعر وقوع امیس. خسرو دهلوی دا بیدیریم، چه جلوه های چنین نگرشی به مساله عشق و روابط عساد خسرو دهلوی دا بیدیریم، چه جلوه های چنین نگرشی به مساله عشق و روابط عساد شقانه در آثاد پیشینیان شعر دری چون مولانا جلال الدین محمد بلخی، سعدی و دیگران نیز دیده شده است.

در هر صورت شعر وقوع بیان لحظه هست و رابطه های عشق زمینیست که نگرشی به آثار وقوع سرایان این نکته را تابینمینهاید:

معشوقه حضوری قمی در بزم آو نشسته مگر از حیا و حجاب نه لب به سخن یی کشاید و نه دست سوی باده می یازد. حضوری این لعظه را، این لعظه خاص رادر بیتی چنین بیان داشته است :

بگوی و بشنو و جامی بنوشس و شادی کن

زمن، که محو توام، اینقدر حجاب چرا ؟

بادی دیگر حالت عکس آن پیشس آمسیده است. شاعر به بزم معشوق راه یافته است، مگر از حیا لب به سخن کشاده نمبتوآند. آرزو دارد که دوستان معشوق از وی جبزی بیرسند:

در بازم تو خوش آنکه پی رفع حجابیم پرسند زمن همنفسان تو سخن هــــا از مطالعه شعر های حضوری قمی میتو ان با چگونگی شخصیت او آشنا شد و دریافت که وی آدم کمروایی بوده است، که باد، باد از حجب خویشی در برابر معشوق کله سر داده است، مانند:

صد سخن دارم، ولی پیشس تو گویاییمنیست

سر به سرا فسونم، اما در تو گیراییمنیست و از همان حجب وی است که معشوقی بادیگری میخند دو سوی آلو مینگرد وحضوری درد میکشد:

گر نیست در دلت که دلم خون کنی ز رشك

با غیر خن*ده کر*دن و سویم نظاره چیست ؟ یقینی لاهیجی رابطه درد ناکتری را در شعرشن ا**نعک**اسن داده است، درد ۱<sup>۱۱</sup> تا

روابط حضوری قمی، چنانکه اطلاع د ده معشوقشس با حریفان معاشرت میند. ۱۰ اه ناگامی را برای عاشق لذت بخشس می پندارد وبدان پندار خویشتن را تسلیمیدهد. خوشم کان شوخ بی ما با حریقان عشر تی داره

كه ناكامي به كام عاشقان خوشس لذتي دارد

که با اغیار بودن یار را بسس آفتی دارد مشکل بورگ یقیی در آنست که معشوقشس تند خوی و اندك رنجست و یقینی نمیتواند حرف نصیعتی به گوششس زمزمه نماید:

تندی مزاج تو به حدیست که هـرگــؤ

بود بر عصمت او اعتمادم ورنه ميدانيم

حرفی به تو از روی نصیحت نتوان گفت

یا در بیت دیگری میگوید که: چون کنم عرض نیاز خود به آن نازك مزاج

**جان دهم تا یک سخن خاطر نشان او کنم** 

اما شجاع کاشی نه حضوری قمیست و نه

يقيني لاهيجي. اورابطهخاص خودرادارد،همنيكه

اندك كم التفاتي از معشوق ميبيند دل به دلدار ديگري مي سپارد: بودی تو بیخبر که کمند افگن دگــــر دل را چنان ربود که ما را خبر نبــود آوردن دل از کف همچون تویی بــرون انصاف میدهیم که حد بشر نبــــود کرد آن زمان وفا که جفا از تو یافتــــه جایی مرا گرفت که را هم بدر نبهود از یار تازه بود چنان شادمان شجاع کا مشب جدا زر وی تواشس دیده تر نبود همان شجاع کاشی سنت ناز معشوق و نیاز عاشق را می شکند و می گوید : گفته ای حالا زمن راضی تری یا پیشسازین پیشس ازاین راضی نبودم، این زمان هم نیستم

رابطه نثاری تبریزی و طونی تبریزی با معشوق نیز مانند شجاعست. آن دو شاعر نیز با معشوق بگو مگو هایی دارند. ازنثاری میخوانیم که:

به کویت پاکشان تا چند آیم، حیرتی دارم نخواهی چون مرا، من هم نیایم، غیرتی دار بدانگونه که طوفی گفته است : کاری مکن که مایه رشکم فیزون شنود صیدی چو من زدام وفایت برون شنود

کاری مکن که ۱۰ همه بنی طاقتنی دلیم سرمایه تحمل و صبر و سکنون شود آری، ایس پر خاشس ها از همان پرخاشس همای عاشقانه شجاع کاشبیست که معشوقه را هشدار میدهد و دامن نازشس را دلیرانه رها میکند:

شرا بغواره غم از تلخی شراب نسسدارد دل بلا کشس ما را به زهر چشیم مترسیان نقبی کمیره یعی نیل از آن شاعران وقبوع سرای سده دهم هجریست که دست نیاز از داهن ناز معشوق بر گرفته، سر کشی عاشق را در برابر سر کشی معشوق بنیاد گذاشته است، چنانکه در غزلی چنین می سراید:

> خیز و دیگر منشین، فتنه مینگیز و برو خویشس را میکشم از دست او جحیز، برو

شعله آتش ديوانه كيم كسته للنك خود از این آتشس جانسوز پیرعیز و برو

> نا دگر بوی معبت به مشامی نرسد مكشا سر سخنان كله آميز و بــــرو

بر حدیث گله آمیز میاور به میـــان مکن ای شمع دگر آتشس ما تیز و بــــو

> نقی این گریه کزو دامن و چشم تو پر است پیشس آن ماه به یکباره فرو ریز و برو

رسم تازه دلگسستن از معشوق در سده دهم هجری تا بدانجا بالا گرفت که ژانسر تازه شعر فارسی، یعنی وا سوخت سرایسی به ظهور پیوست.

واژه وا سوخت را اکثر منتقدان اعراض، از سوختن معنی کرده اند، در کنار معنسای باز سوختن که طرفداران اندکی دارد.

نخستین وا سوخت را به کمال الدین وحشی بافقی شاعر وقوع گوی سده دهسم (متوفی در ۹۹۱ ه .) نسبت میدهند، که در غزلی چنین یا از در معشوق کشیده است : دل وطبع خويشر. راگو که شوند نرم خوتر

گله گر کنم ز خویت به جز اینقدر نیاشد

همه رنگ حیله بینم پس پرده فریبت

برو ای دو رو که هستی زگل دور و دوروتر

که دلم سانه جو شد، من ازو بهانه جوتر

که شود اگر تو خواهی، قدری ازاین نکوتر

تو نه مرغ این شکاری پی صید دیگری رو

که عقاب دیگر آمد پی صید این کبوتر

نهخوشا مدست وحشم ، توغريب خوشس ادأيي

همه طرز تازه گویی، زتو کیست تازه گوتر

جنانکه از مثال های ذکر شده مستفاد میگردد، در شعر وقوع رابطه های عینی و عادی عاشق و معشوق انعکاس می یابد نه رابطه های قرار دادی که سنت شعری قبــل از سبک هندی قرار یافته بود. همچنان شعر وقوع بر زمینه دنیا نگری، سبک هندی، بیان لعظه هاست، لعظه های نا مکرری که مسی آیند و میروند و تنها در شعر جاودانی مسی-شه ند، مانند لحظه پیکه عاشق در کنار معشوق می نشیند و معشوق در زمان بادیگری سر گوشی آغاز می نماید، چنانکه باری در زندهگی حضوری قمی اتفاق ا**فتاده است:** 

نشستم تا برت، با غیر کردی طرحسر گوشی

ئر صحبت به این دستور خواهد بود، برخیزم

لعظه دیگری از زنده گی خواری تبریزی بدامن احساسش آتش زده است، و منبه قريحه او گرديده است كه غير با معشوق مشغول عرض حاليست و شاعر انتظار مسي کشد تا کی سخن او به پایان خواهد رسید:

غير پيشس او به عرض حال مشغولستومن

منتظر تا گفتگوی او به پایان کی رسد!

اینک مثال دیگری از آن لحظه های نا۔ مکرری که عادی و جاری نیست، گاهگاهــی و حتى بادى أتفاق افتاده است و چنان سراس هستى شاعر دا بر افروخته كه در قالب یکی از تک بیت های شرف جهان قزوینی (متوفی در سال ۹۹۸ ه .) مهر ماند گاری خورده است:

شب که میگفتم به محرم حال خوددرصحبتشس

چشم برهم داشت آن بدخو ولی بیدار بود (۸)

این لحظه ها آن معانی بیگانه ییست که شاعر سبک هندی برای شکار آن می تپد و آن خیال های ناز کیست که تنها در شعــر سبک هندی میتوان یافت.

مگر بی تر دید برای آنانیکه سبک شعر دا کاد برد غیر معمول زبان می پندارند و در شناخت سبک هندی به ایبهام تناسب وتمثیل و آنواع جناس و مبالغه و دیگر صناعات مینگرند این اسلوب شعر از سبک هندی متمایز است. به پنداد من شعر وقوعانعکاسی دنیا نگری سبک هندیست تنها در حسوزه دوابط عاشقانه.

سبک هندی نه از شعر امیر خسرو دهلوی زاده شده است و نه از غزل های بابافغانی. عبدالوهاب نورانی وصال میگوید:

«اینکه شبلی نعمانی در کتاب شعر العجم با بافغانی را از موجدان سبک هندی بهشمار می آورد یه نظر من درست نیست.» (۹)

این گفته کاملا درست است. سبک ههای شعر فارسی طی سال های متمادی با دگرگونی اوضاع و احوال اجتماعی از عناصر شکلی و معتوایی که در شعر شاعران مختلف، بنابر سلیقه ها و ذوقها یشان سیطره و غلبه آیافته است، یعنی از ترکیب آن عناصر، شکل گرفته است.

طور مثال، در اواخر سده نهم و نیمه اول سده دهم، تذکره نویسنان در شعر شعرای مختلف ویژه گی های شکلی و معنوی را به روشنی دیده اند، که از آن نتوانسته انــــد چشـم بپوشنـد. چنانکه، عبدالنبی فخیر الزمانی قزوینی در شعر عرفی و میر سنجر بسـر میر حیدر معمایی کرایشس شدید به کار برد استعاره را مشاهده نموده نوشته الست که :

((بعد از عرفی در استعاره کردن کسیی به از و مرتکب این شیوه نشده. بعضی از غمیره او دا در آین فن کمتر از عرفی نمیدا نند.) (۱۰)

تقی الدین کاشی، مولف خلاصته الاشعار، در شعر ظهودی تر شیزی مزید بر استعاره هستا «(طمطراق الفاظ و ((معانی تازه)) نیز مشاهده نموده است: «با وجود طمطراق الفاظ و استعارات متین معانی تازه و مضامین دقیقه با آن ضم نموده و در آن شیوه کوی فصاحت

در مضمار سخنوری از اقران و اکفا ربوده، همانا عمادیست یا اسیر اخسیکتی که ظهور کرده)). (۱۱)

پیدا است که توجه به گزینشی و کاربردواژه گان تا عادت ستیزی و عنول از زبان عادی شعر و شکار معانی بیگانه و وحشی از خصوصیت های معروف سبک هندیست.

همچنان امین احمد رازی در شعر میرسید. معمد جامه پاف هراتی (متوفی در ۹۷۳هجری در هند) معنی آفربنی و گزینش واژه گان شسته و بسراق را وجه متمایزی تشخیص داده می نویسد: ((از مشاهیر زمان بوده خاطرش در اختراع معانی و اقتراع الفاظ یدبیضاودم میسعا داشته.» (۱۲)

در اینجا قابل یاد آودی میدانم که بعضی محققان سبک هندی را اساسا تلفیق شاعرانه واژه گان می شناسند، چنانکه در مقاله آقای وارث کرمالی میخوانیم: «چنانکه یاد شسسه مهمترین طرح نظم سبک هندی تاکید آن بر تلفیق شاعرانه الفاظ بود. نه تنها شاعران توجه بیشتر به هنری بودن کار برد کلمات میکردند، بلکه نقادان نیز نظم را از همان زاویه مینگریستند.)) (۱۳)

تاکید بر عنصر خیال بعد دیگریست که سبک هندی را از سبک های پیشینه متمایز می سازد. شاید گفته شود که بدون تخییل آفریننده اصلا اثری هنری نمیتواند ایجاد شود. این گفته درست است. مگر در تاریخ شعر فارسی دری گستره پرواز خیال شاعر هرگز بدین فراخی نبوده است، که در سبک هندی دیده می شود. در این سبک دست خیال شاعر همه قاعده های منطقی زنده گسی نظم عادی جهان را در هم می شکند و نظام تازه هنری و ما فوق منطقی برقرار مرسازد.

این اصل را من به اصالت خیال تعبیر مینهایم، که غلظت آن درشعر شاعران مغتلف ایس سبک مختلف است.

جوانه های توجه به عنصر خیال در شعر نیز از او اخر سده نهم و اوایل سده دهسم جلب نظر نموده است، طوریکه خواجه حسن نثاری در ارزشنهی شعر همایون عراقی می- نویسد که : ((از شعرای مشهور است. و کلام خجسته فرجامشی نزد شعر اقدر تمام دارد. در شعر تخییلات غیریب دلفریب مینماید.)) (۱٤)

و بقایی در شعر میر محمد تقی به ایسن ویژه کی ملتفت کردیده است که می نگارد: 

((ازخراسانست و از سادات صحیح النسب، به غایت پاکیازه روز گار و درهیشس نهاد 

بوده شاعر پرخیال شیرین کلام است،)((۱۰)

همان مولف در شعر مولانا شعوری نیــز غلبه عنصر خیال را مشاهده نموده می نویسد: (رخیالات خوب در اُشعار مرغوب دارد-))(۱۹)،

از مثال های ذکر شده فهمیده می شود که در تشکل سبک هدی، که شاید بتوان آنرا در خصوص دیگر سبک ها نیز تعمیم بخشیا، نخست) در اواخر سده نهم و اوایل سده دهم) بعض عناصر شعری بر زمینهخاص رشد شعر و سمت بالنده گی فرهنگ جامعه و اوضاع و احوال اجتماعی که خواه مخواه ذوق و نحوه ایجاد گری شاعر را به سویسی میکشانند، در شعر این یاآن شاعر برجسته گی یافته اند. یکی را فشرده بیانی پسند آمده است و دیگری به شکار خیالهای نازك رفته وسومین به بیان تصویری و استعاری دلبسته است.

پس از این مرحله طرز های خاص به ظهود می پیوندد ، البته نه در کاد همه شاعران بل که در زمین های مساعد. طرز به پنداشت من تجمح چند عنصر یا گرایش
بیشتر به بعض عناصر و وجوه صودی و معنایی شعر است که در دواج شعری عصر
مرئی و قابل توجه نمیباشند. و یا در بعض موارد انحرافی از عادت شعری صورت میگیرد.
این مساله می تواند کمی باشد یا کیفی یعنی فزونی شکرد های خاص و یا عادتستیزی
و رو گردانی شاعر از کاد برد های آشنا. بر آن بنا طرز وحشی، طرز بابا فغانی، طرز
شرف جهان قزوینی جوانه های خام سبک هندی و یا اشکال نا تمام آنست که به
شیده غید عادی ایجاد گری فرد محدود می شود.

و طرز در شعر صائب به معنای شیوه خاص شاعری صائب مبنی بسر اصلهای بیناد یسن. رشد یافته سبک هندی شناخته شدهمیتواند.

شعر وقسوع نیز جوانه یمی بوده بوده است که در خرمی باغستان سبک هندی شرکت جسته است. یا به دیگر تعبیر شعر وقوع و چشمه ساد طرز های گونا گون شعر سده دهم هجری در او اخر سده دهم رود عظیم و خرو شان سبک هندی را ساختهاند. اما در کتاب تعول شعر فارسی، آقای زین العا بدین موتمن می نویسد که: («این تعول در هند از اوایل؟ قرن هشتم به توسط امیر حسرو و در ایران از اواسط همین قرن به

وسیله حافظ در شعر فارسی آغاز گردید. بنابر این باید گفت که نخستین سنگ بنای سبک هندی در هندوستان و ایران به دست این دو نفر استوار شد.)) (۱۷)

این گفته با نظر خود آقای موتمن پیرامون ظهور سبکهای شعر فارسی همسویی ندارد. و از دید گاه من نیز با توجه به شرحـــی که ارائه گردید قابل پذیرشس نمیباشــد.

هر گاه نپذیریم که فلان سبک از دیوان شاعری روییده باشد چه تفاوت میکند که دیوان بابا فغانی را در نظر داشته باشیم یا امیر خسرو و یا شاعر دیگری را، نظر آقای۔ موتمن را در جای دیگر کتاب تحول شعر فارستی می یابیم که چنیتن نگارش یافته است:

(رأیجاد سبک های تازه و شیوه های نو بر طبق اصول تکامل تدریجیست و ممکسن نیست گوینده یی بدون هیچ سابقه قبلسی ناگهان به اختراع طرزی خاص و اسلوبسی نو موفق شود.)) (۸۰)

برای تایید این حکم، دلچسپ خواهد بود که داوری آقای حسن حسینی را که از عدال قمندان سبک هندی و شعر بیدل است در مورد مقدمه احمد سهیلی خوانسای بر دیوان باما فغانی بخوانیم. در آن مقدمه نوشته است که : ((بعد از فغانی بیشتر شعرا سبک او را تقلید کرده اند و کم کم ایسن شیوه به وقوع گویی گراییده است. چنانکه به عقبده برخی وقوع گویی شعبه جداگانه یی از آین طرز و روش میباشد. بیان واقعات و اطواری که در عشق و عاشقی برای عاشق و معشوق در هر حال پیشس میی آید و شاعر عاشیق آثرا در غزل بیان میکند وقوع گویی نامیده می شود. وقوع گویی را میتوان به نوعی از اشعار عاشقانه وصف حالی نیز اطلاق کرد، مثل :

یار برخاست چو رفتم من بیدل بنشست غرض این بود که آز بزم کند بیرونــــم

میان شعرا ییکه طرز بابا فغانی را پیروی کرده اند، وحشی نظیری نشیا پوری، و گیدد دشت بیاضی، حکیم شفایی، عرفی، محتشم و ... شهرت بیشستری یافته اند. واما گروهی دیگر در پیروی این سبک راه مبالغه پیموده و در پی ابداع و ایجاد معانی و مضامین

تازه دور از ذهن رفتند. بالنتیجه از آن طرز منحرف شدند و شیوه ناز کخیالی اخیتار کردند که طالب آملی، جلال آسیر، کلیم، صائب، سلیم، ظهوری، زلالی خوانساری و ... از این طبقه آند.)) (۱۹)

سپسس آقای حسن حسینی بر آن نبشته چنین داوری مینهاید:

((آنچه میتوان گفت اینست که بستن پرونده ظهود سبک هندی به این شیوه و اشاره کلی به انسعاب آن از سبک وقوع کمی آسان گرفتن مطلب و ساده دیدن قضیه است. واقعیت اینست که تمام آنچه خصو صیات شکلی و معنوی سبک هندی نامیده می شود به صورت پراگنده و به درجات و وفور گوناگون در پیشینه شعر فارسیوپیشس از (وقوع) موجود و قابل استخرا جست. آنچه سبک هندی را به عنوان سبک، مطرح و متمایز میکند، جمع شدن این خصابیص در یک جا و تغلیظ آن در قرع و انبیق شعر هندیست.)) (۲۰)

با پنداشت نویسنده کتاب ((بیدل، سپهری و سبک هندی)) در این نکته ها موافقم که بستن پرونده سبک هندی تنها به نام بابا فغانصی در ست نیست. سبک هندی را منسعب از سبک وقوع دانستن نیز قریصن صواب نمیباشد، زیرا اعتقاد من چنانست که انعکاس دنیانگری سبک هندی. در روزگاران پیشس از تشکل این سبک، شعر وقصوع نامیده شده است. و فرجامین نکته اینکه خصوصیات شکلی و معنوی سبک هندی به صورت پراگنده و به حالت وفور گونا محصون در جنب شعر وقوع و قبل از وقوع موجود بوده است. چنانکه پیشس از آین از نگاشته هسای تذکره ها مثالهایی نیز ارائه داشتم. اکنون باز به مقدمه «مکتب وقوع در شعر فارسی»، یعنی به بخشی که نقل قول نمودم بر گردیم. نمیتوان شعر وقوع را مکتبی و بر زخی بین شعر دوره تیموری و سبک هندی بلایرفت، سبک هندی نه در اوایل قرن دهم و نه یک صد سال دیر تر از آن بل که بلایرفت، سبک هندی نه در دوام سده دهم هجریقمری شکل گرفته است و شعر وقوع به مثابه نگرشی به مسایل عشقی جلوه پی از دنیانگری سبک هندی میباشد.

### حساشيه ما

۱- سبک خراسانی در شعر فارسی، معمد جعفر معبوب، تهرآن، (۱۳۰۰) ص (۳).
۲- مسایال سبک ادبی، پاسپیلوف، مسکو، (۱۹۷۰) ص (۲۲)
۳- مقدمه براد بشناسی، پاسپیلوف، مسکو، (۱۹۷۰) ص (۲۳۳)

٤\_ مسایل سبک ادبی، ص (۲٤)

هـ سبکه خراسان در شعر فارسی، ص (۲۹۳)

٣- مكتب وقوع در شعر فارسى، احمه كلچين معانى، (١٣٤٨) ص (١)

٧\_ شعر العجم، شبلي نعماني، جلد دوم ص (١٣٢)

۹\_ سخنرانی عبدالوهاب نورانی وصال زیـر عنوان: سبک هندی و وجه تسمیم آن، نشر شده در کتاب صائب و سبک هندی، (۱۳۵۶) ص ۲۰۹۹

.١. تذكره ميخانه، باهمتام كلچين معانى، (١٣٤٠) ص (٣٢١)

۱۱\_ تذكره ميخانه، ص (٣٦٣)،

۱۲\_ هفت اقلیم، امین احمد رازی، جلد دوم ص (۱۵۸)

۳۰ مقاله سبک هندی و ابعاد آن وارث کرمانی، نشر شده در مجله (خراسان)، شماره دوم سال اول، ص ۲۹

۱٤\_ مذكر احباب، خواجه حسن نثارى، دكن، (١٩٦٩) ص (٢٠٤)

١٥ مجمع الفضلا نسخه خطى مربوط كتابخانه دانشگاه كابل.

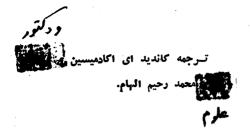
١٦\_ مذكر احباب، ص (٣٧٧)

١٧\_ تحول شعر فارسي، زين العا بديسن موتمن، ص (٣٥٢) و (٣٥٣)

۱۸\_ تحول شعر فارسی ص (۳۰۱)

۱۹\_ بیدل، سیهری و سیک هندی، حسن حسینی، تهران (۱۳۹۷) ص (۱۰)

.۲. بیدل، سپهری و سبک هندی، ص (۱۹) و (۱۹)



نـویسن**نه گان :** ـ ونـه ویلیکــک ـ آستــن ولان

### ادبياتوجامعه

ادبیات سازمانی است اجتماعی و زبانرا، که یک تغلیق اجتماعیست، به حیث واسطه بکار میبرد. وسایل سنتی ادبی، از قبیل رمز گرایی و وزن، ماهیتا اجتماعیند. اینها رسوم و معاییری أند که تنها در اجتماع میتوانند پدید آیند و بس. اما، گذشته از اینها ادبیات (نمایانگر زنده گیسته و زنده گی به میزان وسیع یک واقعیت اجتماعیست، هر چند جهان طبیعی و درون جهان ذهنی فرد نیسز موضوعات (محاکات)، ادبی را تشکیل میدهند. شاعر خودش عضوی آز جامعه و دارای موقف خاصی در اجتماع است: به یک پیمانه یی توسط جامعه شناخته و برأیش پاداش داده میشود، مغاطبش مردم است، ولو فرضی و تغیللی باشند. ادبیات واقعا با ارتباط نزدیك با سازمان های خاص اجتماعی یو بدید آمده است، و در جامعه ابتنگیی قادر نیستیم حتی شعر را از نیایشی، از جادو، أز کار، یا از بازی جدا سازیم، همچان، ادبیات رسالت یا (سود) اجتماعی دارد که نمیتواند خالصا فردی باشد. به این سبب پرسشهای گسترده یی که ادب شناسان طرح میکند، خالصا فردی باشد. به این سبب پرسشهای گسترده یی که ادب شناسان طرح میکند، کم از کم در فرجام، یا آز تعاظ تطبیق، اجتماعیند : مسایل سنن و رسوم، معیاد ها وانواع، رموز و اساطیر، میتوان چون توماسی معادله یی ساخت : (رسازمان های ذیبایسی شناختی متکی بر سازمان های دیگر نیستند: حتی اجزای سازمان های دیگر نیستند: از شناختی متکی بر سازمان های دیگر نیستند: حتی اجزای سازمان های دیگر نیستند: از

حرود این، کاوش درباده «آدبیات و اجتماع» غالبا طور مصطر و به شکل خارجی صورت میگیرد. پرسشس هایی درباره رابطه ادبیات با وضع خاص اجتماعی، با نظام خاص اقتصادی، اجتماعی و سیاسی بهعمل می آید.

كوششس هايي شده است تا اثرات جامعه بر ادبيات تشريح و تعريف و موقف ادبيات در جامعه تثبیت و ارزیابی شود. نا قدأن جهان بینی مترقی نه تنها این گونه روابط بین ادبیات و جامعه را مطالعه میکنند، بلکه درباره چگونگی چنین روابط، در حال حاضر وآينده، در جامعه بدون طبقات، تصور روشن و مشخص دارند.

در نقد ادبی مترقی ارزیابی قضاوتی بر مبنای معاییر سیاسی و اخلاقی تطبیق میگردد. گفته میشود که دوابط اجتماعی و تحقق آنها در یک أثر ادبی چگونه است، چگونه باید میبود، و چگونه باید باشد. ناقدان جهانبینی پیشرو نه تنها ۱دبیات را تحقیق میکنند، بلکه آینده را پیشگویی و نویسنده گانرا تنویر میکنند. از همدیگر جدا نگهداشتن این دو اصل دشواد الست. بعث درباره دابطه ادبیات و اجتماع، غالبا با مقوله یی از گفته-های دو بونالد آغاز میشود: ((ادبیات نمایا نگر اجتماع است.)) ولی معنای این شعار چیست ؟ اگر فرض میشود که ادبیات، در هر مرحله خاص زمان، وضع اجتهاعی موجوده را به ((درستی))، منعکس میسازد، درست نیست : اگر چنین معنی دهد که ادبیات بعضى از جنبه هاى واقعيت اجتماعي دا بر ميكزيند، سخني است مبهم، اكر گفته شود که ادربیات باز تاب یا نمایا نگر زنده گیست مبهمتر است. نویسنده ناگزیر تجارب وتصور معموعیشس را از زنده کی بیان میکند، امسا درست نیست بگوییم زنده کی را در معموع، یا حتی کل زنده کی دا در یک دوره مشخص به صورت کل و همه جانبه بیان میکند. ای گفته شود که نویسنده باید نهایانگر زنده کی زمانه خود مکملا و نهاینده عصر و جامعه خسود باشد. سخنی است متکی بر قضاوت. افزون بر این، اصطلاح «مکملا» و «نماینده» محتاج شرح مزید است: در بسیاری از نق های اجتماعی گفته میشود که نویسنده باید از اوضاع خاص اجتماعی، مثلا أز وضعطبقه كارگر، آگاهی داشته و حتی با ناقد در طرز ديد وايديو لوژي اشتراك داشته باشد.'

در نظام نقادی هیگل و همچنان از تیس عظمت تاریخی یا اجتماعی به ساده کی بسا عظمت هنری معادل قراد داده شده است. هنرمند حقیقت را و ضرورتا حقایق تاریخی و اجتماعی را بیان میکند. آثار هنری بسه (رتهیه اسناد میپردازند، زیرا یاد کار هسای تاریخی اند.)) پین نابغه و عصر هماهنگی مسلمی فرض کرده می شود. (نماینده بودن)، (واقعیت اجتماعی) هر دو، نظر به تعریف نتیجه و علت ارزش هنری آند. آثار هنری میانه حال و متوسط، هر چند در نظر جامعه شناسس معاصر به حیث بهترین اسناداجتماعی بنمایند، به نظر تین غیر نمایانگر و بنابر این غیر نماینده اند. ادبیات، در واقع، بازب تناب عملیه اجتماعی نیست، بلکه جوهر، اختصار و خلاصه تمام تاریخ است.

لیکن، بهتر چنین مینماید که مساله نقد ارزشیابانه را تا زمانی که أز بحث راجع به روابط ادبیات و اجتماع فارغ نشده ایم، معطل قرار دهیم. این روابط تشریخی (غیر قاعده وی) تصنیف نسبتا آسانتری را اجازه میدهد.

نخست، جامعه شناختی نویسنده وهشاغل ر سازمان های ادبی، مجموعه پرسشها درباده زیر بنای اقتصادی تولید ادبی، اثبات تشخص و موقف اجتماعی نویسنده، ایدیو لوژی اجتماعی او که در فعالیت ها و تبارز های غیر ادبیش ظهور میکنند، جلب نظر میکند. سپس مساله محتوای اجتماعی، تحقق یابیها و هدفمندی اجتماعی خود آثار. سر انجام مسایل خواننده گان و تاثیر واقعیی اجتماعی ادبیات پیشس نظر میایستند. این سروال که ادبیات را تا چه اندازه وضع اجتماعی، تعول و رشد اجتماع تثبیت میکند، یا ادبیات بر آنها اتکا دارد، بههر سهبخشی مساله راجع میگردد: جامعه شناختی نویسنده، محتوای ادبی خود آثار ادبی، و تاثیر ادبیات بر جامعه. باید فیصله کرد که متصور ما از اتکا یا سببیت چیست؟ و سر انجام بهمساله امتزاج فرهنگی، علی الخصوص مزج فرهنگی جامعه خود ما (اشاره به جامعه نویسنده است.) خواهیم رسید.

چون هر نویسنده یی عضو جامعه است، میتوان او را به حیث موجود اجتماعی مطالعه کرد. هر چند شرح حال او ماخدی عمده باشد، چنین مطالعه یی به آسانی به سر تا سر محیطی گسترشس تواند یافت کا از آن بوجود آمده و در آن به سر برده است. این امکان وجود دارد که راجع به تشخص اجتماعی، سوابق خانواده گی، وضع اقتصادی نویسنده گان کسب اطلاع کنیم. میتوانیم سهمواقعی ارستو کراتها، بورژوا ها، و پرو لتاریا دا در تاریخ ادبیات نشان دهیم، به حیث مثال میتوان سهمگیری بارزی را آشکار ساخت که فرزندان طبقات کسبه کاران و بازر گانان در تولید آثار ادبی امریکا داشته اند. احصائبه نشان میدهد که در اروپای معاصر آکثریت نویسنده کان از طبقات متوسط ظهور کرده نشان میدهد که در اروپای معاصر آکثریت نویسنده کان از طبقات متوسط ظهور کرده

طبقات زحمتکشس برای فرا گرفتین دانشی مجال کمتر داشتند. در انگستان این کلیه دا ب شك و تردید منطبق توآن یافت. دهقان زاده گان و کادگر زاده گان در صحنه ادبیات کهنتر انگلیبی کمتر وارد شده ابد.

استثنا آتی چون برن و کار لایل را جسز در روشنایی نظام تعلیم و تربیه آزاد منشانه سکاتلند توجیه توان کرد. سهم ارستوکراسی در ادبیات آنکلیسی بطور غیر معمول عظیم بوده است. قسما از این جهت که از طبقات حرفه یی نسبت به سایر کشور ها، که در آنها نظام ارشدیت وجود نداشت، کمتربریده بود اما با انلك استثنا آتی، تمام نویسنده گان معاصر روسی، قبل از کسو نجا روف و چخوف، در اصل ارستو کرآتیك بودند. حتی داستا یوفسکی اصلا از طرف پدر اشراف زاده بود، پدرشی در یک (بیمار ستان مسکو برای نا داران) شغل طبابت داشت و سپس ننها در اواخر عمر مالك زمین و سرف شد. سهل است که اطلاعاتی از این گونه فراچنگ آریم ولی دشوار است که آنها دا

توجیه کنیم. آیا تشخص اجتماعی به ایدیو لوژی اجتماعی و وفا داری به آن الزاما رهنمون میگردد؟ احوال شللی، کار لابل و تولستسوی مثال های زنده یسی از چنیس ((عصانها)) برضد طبقه خود أست. در خارج از اتحاد شوروی بسیاری از نویسنده گان کمونیست اصلا از طبقه کارگر نیستند. نفادان شوروی، و دیگر نقادان ایدیو لوژی پیشرو، تحقیقات وسیعی انجام دادهاند تا به صورت قاطع طبقات دقیق اجتماعی و وفاداری احتماعی نویسنده کان اتحاد شوروی را به طبقات متعلق شان تشریح کنند. در اینمیان ی . ن. ساکولین تحقیقاتشس را درباره ادبیات معاصر شوروی بر مبنای تفاوتگزار. یهای محتاطانه بین ادبیات های دهقانان، خورده بورژوا ها، روشنفکران دموکرات، روشنفکران بیطبقه، بورژوا ها، ارستوکراتها و پرولیتر های انقلابی بنا نهاده است. در تحقیق ادبیات کهنتر، دانشمندان اتحادشوروی کوشیدهآند تا تفاوت بین دسته ها و دسته های کوچکتر ارستو کراسی روسیه را که پوشکین و گوگول، تور گنوف و تولستوی بخاطر تمول ارثی و وابسته کی اوایل زنده کی شان، به آن متعلق نشان داده شدم أند، آشكار سازند. اما دشوار است ثابت كنيم كه پوشكين از منافع اشرافيت مضمحل شده و گوگول از آن مالکان کم زمین او کرائین حمایت کرده باشند. چنین استنتاجهااز خلال ایدیو لوژی مجموع آثار شان، و از همه پسندی آثار شان در ماورای چهار چیوب عقاید یک دسته، یک طبقه و یک زمانه نا درست ثابت میشود.

تباد اجتماعی یک نویسنده صوف نقش کوچکی را در مسایلی که او موقف اجتماعی، وضا داری و ایدیو لوژی او ناشی میشوند ایفا میکند. زیرا واضع است که نویسنده گان غالبا خویشتن را در خدمت طبقه یی دیگر در آورده اند. بخشی عظیم شعر درباری توسط کسانی نوشته شده است که هر چند از طبقات پائین بر خاسته اند ایدیو لوژی و نوی خامیان خود را پذیرفته اند. وفا داری اجتماعی، طرز دید و ایدیو لوژی نویسنده نه تنها در آثارش، بلکه چه بسا که درماخذ شرح حال غیر اد بیشی نیز مطالعه میتواند شد. نویسنده به حیث همشهری در مسایل مهم اجتماعی و سیاسی اظهار عقیده نموده و در وقایع زمان خویشی سهم گرفته است.

تحقیقات وسیعی در قسمت نظریات سیاسی و اجتماعی نویسنده گان بعمل آمده و اخبرا بر توجیهات اقتصادی این نظریات توجهات مزید مبلول گردیده است به این صورت ل . سی . نایسس ضمن بحث بر بن جانسن گوید، نظر اقتصادی او کاملا قرون وسطایی بود و نشان میدهد که چگونه بسان بسیادی از همکادان نمایشنامه نویسش ترقی طبقه سود خواران، انعصار گران، قمار بازان و گور کنان را به باد ریشخند و طنز گرفته است. بسیادی از آثاد ادبی مثلا (رتوادیخ)) شکسپیر و (مسافرت های گولیور) سوفت با ارتباط نزدیك به وضع سیاسی زمان از نو تمسیر شده است. اظهار نظرها، تصمیمها و فعالیت ها را نباید با تحقق یا بیهای اجتماعی واقعی در آثاد نویسنده اشتباء کرد، بالزاك مثال بارژی است از این گونه، زیرا هر چند معترف به هوا خواهی کامل کرد، بالزاك مثال بارژی است از این گونه، زیرا هر چند معترف به هوا خواهی کامل مرد نو خاسته نیرومند بورژوازی بود. ممکن است بین تیودی و عمل، بین اعتراف بهعقیده توانایی در آبتکار فرق فلاحسی وجود بهدادد.

هر گاه این مسایل تبار اجتماعی، وفاداری وایدیو لوژی تنظیم شوند، به جامعه شناختی نویسنده به حیث یک (تیب) یا به حیثیث نیپ در زمان و مکان معین رهنمون خواهدشد. میتوانیم نویسنده گانرا بر مبنای درجات امتزاج شان با عملیه های اجتماعی دسنه بندی کنیم. در ادبیات مورد پسند عامه این سخن بیشتر صدق میکند، ولی در (عصیا نگرأیی)، غیر اجتماعیکی، (فاصله اجتماعی) با (شاعر رانده شده) و نابغه آفریننده آزاد به حد افراظمیر سد. در روز گار معاصر، در کشور های غربی اکثریت نویسنده گان و شاعران تعلق شنان را از طبقات شان بصورت کل بریده اند. دوشنفگرانی (به اصطلاح)



ظهور کردهاند که حرفه یی های نسبتا مستقل بیطرف راتشکیل میدهند. وظیفه جامعه شناسی ادبیات این است که موقف اجتماعی آن، درجه اتکای آنرا باطبقه حاکم، منابع اقتصادی حمایت آنرا، منزلت نویسنده را با دقت و موشگافی تمام تحقیق کند.

طرح عمومی روند تاریخ پیشس از پیشس تاحدی روشن است. در ادبیات شفاهیخلقی میتوانم نقشس آواز خوآن، یا قصه خوان را، که اتکای نزدیکی به تمجید مردم علاقهند دارد مطالعه کنیم: را مشگر یونان باستان، شاعر عهد عتبیق توتانیك، گوینده افسانه فولکلوری شرق دور و روسیه را، در یونان باستان، که تراژیدی نویسان و آهنگسازان دیتی را مبها و سرود های دینی از قبیل پندار موقف خاص نیمه مذهبی داشتند، یکتن از آنان علی التدریج بیشتر مذهبی میشد، چنانکه ایسن امر را در مقایسه یوریپید با آشیل دیده میتوانیم. در دربارهای امپراتوران روم باید از ورجیل، هوراسی و اوید یاد کرد که بر صلات و حسین نظر قیصر ر میسیناسی \* \* شان متکی بودند.

ی آواز هایسی که در اعیاد باکوسو (پرورد گار شسراب) بدان تعننی میگردند. (مترجم)،

در قرون وسطی راهب را در حجره اشی شاعر و سراینده فرانسوی و مغنیان آلمانی را در بار و شاعران آواز خوان انگلیسی دا درکاخ ملاك، و دانشمندان آواره را در جاده های می بینیم. نویسنده یا منشی است یا دانشمند یا آواز خوان، سر گرم کننده، یا مقلد. اما حتی سلاطینی چون ونسلاوسی دوم پادشاه پوهیمیا یا جیمز اولیپادشاهاسکاتلند دراین روز گار شاعران ـ شوقیها، هنرمندان با فوق میتدل نویسی بودند. میستر سنگهای آلمانی و هنر دوستانه به صورت اسئاف شاعرو همشهری تنظیم یافتند و شعر سرایر را حرفه قرار دادند. در دوره رنساسی بک دسته نسبتا بیطرف نویسنده گان، هوما نیستها، ظهور کردند که گاهی از یک کشور به کشوری دیگر به سیاحت میپردافته و خدمات ادبی شائرا به حامیان مختلف خویشی پیشکشی میکردند. پترادك نخسنین ملك خدمات ادبی شائرا به حامیان مختلف خویشی پیشکشی میکردند. پترادك نخسنین ملك

<sup>\* \*</sup>\_ میسیناسی: (گالسی سلینوسی) رجـل سیاســی روم در ۷۳ – ٦٣ ق ۰ م. دوست و حامی ورجیل و هوا راسی، اکنــون لقب کسا نیست که به شاعران و هنرمندان جوایزز وصلات سخاوتمندانه بدهند. (مترجم)

نخستین ژونالیست ادبی دربا جگیری(بیكمبل؛ بسسر میبرد، و به عوض اینکه مورد اغراز احترام باشد، میترسید.

به حیث مجموع، تاریخ بعدی، نتقال از حمایت ادبیات توسط اشرافیان یا غیر انان به نا شرانی است که به حیث نماینده گان احتمالی عوام عمل میکردند. باینهم نظام حمایت ارسطو کراسی از ادبیات جهانی نبود کلیسا، و به زودی تیاتر از انواع خاص ادبی حمایت میکردند. در انگستان نظام حمایت در آغاز قرن هژدهم ظاهرا سقوط کرد. سرای مدنی، ادبیات، که از نظر مشوقان سابستی افتادهبود وهنوز مورد حمایت عموم خواننده گان گان قسراد نگرفنه بود، از لحاظ اقتصادی (تبویل) سقوط کرد. اوایل دوره زنده کی دکتور جانسن در (گرب ستریت) و مخافتش با لارد چستر فیلد نمودار این تحولات است. معهذا پوپ توانسته بود یک نسل پشیتر، از راه ترجمه هومربا اشتراك مبذرانه اشرید افیان و دانشگا هیان ثروت هنگفتی در اهم کند.

پاداشس بزرگ اقتصادی در قرن نـزدهم صرف زمانی نصیب ادبیات گردید که اسکات وبا یرون تاثیر ثرفی برأ خواق و آرای عامه افکندند. و وئیتر و گویته احترام و استقلال نـویسنده گانرا گسترشس فـراوان دادنـد. فزونی و رشد عامه خواننده گان، تاسیسی مجلات از برای تقریض و انتقاد آثار ادبی از قبیل (رادنبره)) و ((کوارترلی)) ادبیات را به شکـل یک سازمـان آزاد در آورد کـه پراسپر دو بارانت نویسنده (۱۸۲۲) در قرن هژدهم ادعا کرده است.

چنانکه اشلی ثورندایك میگوید ((خصو صیت بارز آثار چاپی در قرن نزدهم ابتدال و بی رسالتی آن نیست، بلکه تخصص بودن آن است: مخاطب این مواد چاپی دیگر عوام همگون و متجانس نیست: در بین گروههای گوناگون عوام و در نتیجه به موضوعات فرآوان، دلچسپیهای متنوع و اغراض متفاوت تقسیم شده است.) در کتاب ((داستان و خواننده عامی)) که میتوان آنرا در متن ثو راندایك موعظه کسالت آور خواند، خانیم لویس میگوید دهقان قرن هژدهم چون سواد آموخت بایستی آنچه را که اعیان و دانشگای هیان میخواندند بغواند، و از سوی دیگر درباره خواننده قرن نزدهم کاملا به حیث ((عوامها)) و نه عوام گپ زده شده است در زمانه خود ما به تنوع بیشتر فهارسی انتشارات و غرفه های مجلات مواجه است: کتاب های از برای کودکان ۹ تا ۱۰ ساله، از برای پسران سنین مکاتب ثانوی، از بسرای راتنانی که تنها زنده گی میکنند))؛ ژورنالهای کسب و کار، اعضای خانواده، هفته نامه های مکاتب یک شنبه، ویسترنها، روما نهای واقعی.

بدین صورت تحقیق در زیر بنای تمویلی ادبیات و موقف اجتماعی نویسنده جز لاینفك مطالعه خواننده گان مخاطب و کسانیست که او را تویل میکنند. و حتی مشوق ارسته-کراتیك خودش در گروه خواننده گان است خواننده پیست پیگیر و دقیق که نه تنها منوقع چاپلوسی شخصی از نویسنده است، طکه میخواهد با منافع طبقه اشس نیز توافق وجود مدارد. در جامعه هنوز هم بیشتر، در تروهی که شعر فولکلوری در آن شگوفسان **میگردد اتکای مولف بر خواننده بیشتر است: اگر اثرشس خواننده را فورا خوشس نسازد** آنر 1 به کسی دیگر نمیدهد. نقش تماشا گردر نمایش خانه کما بیش به عین مقیاس "محسوس است. حتی کوششن هایی از ارای تحقیق در تحولات دوره ها و سبک شکسپیر، از برای مطالعه تماشا گران ((گروه فضای باز در ساحل جنوبی)) با در نظر داشت بر اختـلاط آنان، و كاوشس راجع به ((راهبان سباهپوست)) و ((تالار سر پوشيده))يي كه طبقات ممتاز بيشتر آنجا ميرفتند، به عمل آمده است. مطالعه روابط خاص نويسنده و **مردم در زمانه های بعد، هنگامی دشتوار تسر میشسود که شماره ختوانشده عامی نساکهان** گسترش میبباید، پراگنده و نا متجانس مشود و روایط نویسنده و عامه مردم شکل را لواسطه و غیر مسنتقیمی رابه خودمیگیرد. شماره دلالان و واسطه های بین نویسنده گان و عوام الناسن فزونی میگیرد. نقشس مازمان اجتماعی از قبیل سالون، کافه، نیز کلوب، اكادمي و دانشگاه را ميتوان مطالعه كرد. نيز ميتوان تاريخ تقريظ نويسيها و مجله ها را تدقیق کرد. نقاد به دلال معتبری مبدل میگردد، شاید دسته یی از خبره گان، کتاب دوستان، و جمع کننده گان کتب مشوق انواع خاصی از ادبیات میبوده است: و شاید انحمین های خود نویسنده گان در ایجاد عامه یی از نویسنده گان، یا نویسنده گان احتمالي آينده موثر بوده باشند. در اميكا، به خصوص زنان كه به گفته ولبن جانشينان كانسبان خسته درامر عشرت طلبي واستهلاك هنسر ها بودند ذوق ادبي را فعالانه تثبيت ميكردند.

منوز سهم نمونه های کهنه کاملا عوض نشده آند. اکثریت حکومت های معاصر، به میزانهای متفاوت از ادبیات حمایت و آنرا تشویق میکنند، البته وسایل سر پرستی و حمایت، ادبیات را کنترول و از آن نظارت مینمایند. تخمیدن اثرات آگاهانه نظامهای سوسیالیستی بر ادبیات، در طول چند دهه اخیر، دشوار است. نتایج جنبه های منفی و مثبت دارد. در اتحاد شوروی ((سوسبالیست ریالیزم) مثبت ترین جنبه آن است. بدیدن صورت ادبیات در اتحاد شوروی هنری است همگانی و هنرمند بار دیگر با اجتماع امتزاج یافته است.

# متن على التقادى ديوان ميلى هروى

فکر جمع آودی، تدوین و طبع اشعار میلی هروی سال های متمادی خاطرم را مصروف مبداشت پس از پژوهش و جستجوی زیاد موفق بدست آوری دو نسخه از دیوان وی گردیدم که با ساس آنها تهیه متن علمسی انتقادی اشعار میلی انجام یافت. در ایس متاله برعلاوه اینکه در مورد دیوان های خطی میلی صحبت شده است از زیست نامه و طرز سخنگوئی و مکتب ادبی او نیز بعثهائی صورت گرفته که احتمال میرود توجه خواننده را جلب نماید.

علی قلی میلی هروی با آنکه در تاریخ ادب فارسی دری مقام بلند خاص خود را دارد و یکی از سر بر آورده های مکتب وقوع در شعر دری میباشد و هم در تذکره ها و منابع زیاد زنده گی نامه مختصری از وی وجود دارد و حتی بسیاری از معاصران و هم عصران وی درباره او چیز هائی نوشته اند، ولی باز هم متاسفانه تا امروز درباره زیست نامه و آثار او نه تنها پیژوهشی درف و تحقیق عمیق مسلکی که در خور شان و مقام ادبی شاعر باشد صورت نگرفته بلکه میتوان تفت بعا لمنسیان و فراموشی سیرده شده است. اگر هم یاد آوریی از وی در کتاب و یا آثری صورت گرفته گذشته از این کسه نهایت نا چیز و مختصر میباشد دارای اشتباهاتی هم هست که در موقعش از آنها تذکر داده خواهد شد.

از نوشته های قابل تدکر راجع به میلایی هروی نگاشته های محترم گلچین معانی است کد در مکتب وقدوع در شعر فارسیی «تتبع کرده مواد پنج ماخذ را عینا درج اثر خبود نموده است وی ۱۵۱ بیت بصورت مردف از غزلیات میلی (أز یک بیت تا غزل پدوده) نمونه میدهد. (۱)

نگارشس دیگر از محترم آقای ذبیح الله صغا است درقسمت دوم جلد پنجم تاریخ ادبیات در ابران که تحقیقی است در زیست نامه میلی با نه غزل و سه رباعی نمونه کلام او (۲)

در نگارشی زنده کی نامه میلی هروی کی شیده شده است از منابع و ماخد نهایست نادر و شان بچاپ نیرسیده استفاده بعمل بیاید بنا میکرو فیلم نسخه های خطی ایکه در کتاب خانه های اتحاد شیوروی و جهان حفظ و نگهداری میشوند بررسی گیردیسده میاد طرف احتیاج جمع آوری شده است.

نخستین اثری که میتوان گفت در زمان حیات میلی معلومات مختصری درباره وی نگاشته و نمونه آثارشس را داده است نفایس الماثر کامی قزوینی است که از میکرو فیلم نسخه دستنویسس اثر مذکور کهبه انستیتوت شرق شناسی جمهوری ازبکستان شوروی تعلق دارد، استفاده بعمل آمده و بظن غالب اگر این نسخه به خط مولف نباشد یقینا یا از نظر مولف گذشته و یا در عصر زیست وی کنایت شده است. (۳)

از نوشته های کامی قزوینی چنین استنباط میگردد که گویا وی میلی را دیده باشد. او مینویسد: «میسرزا قلی نام دارد، ترک زآده است، جوان طالب العلم وجیه خوش طبعاست و سلیقه شعر خوب دارد. ۰۰ (٤)

از عبارت بالا بغوبی فهمیده میشود که کامی راجع به کسی سخن میگوید که گویا او را دیده باشد، مخصوصا «کلمه» «وجیه» بیشتر دال برین ادعاست چه اگر مولف میلی را شخصا ندیده میبود از وجاهت او نمیتو انست صحبت کند. کامی که اثر خود را در ظهرف ربع قرن جمع آوری و تکمیل کسرده است یقینا احوال میلی را که هنوز به نظر مولف جوان طالب العلمی بوده در زمان حیات میلی درج تذکره خود نموده است. گذشته از این نفایس الماثر حینیکه از رسیدنمیلی به هند خبر میدهد و در مورد تاریخ وصول وی بدانجا اطلاع میدهد و در ینباره یگانه اثسر میباشد مینگارد: در این سال که سنه وی بدانجا اطلاع میدهد و در زمان قبل از اینجا به صورت واضح فهمیده میشود که مولف زیست نامه میلی را چهار سال قبل ازمرگشس درج تذکره خود نموده است. از همین معلور میسات مختصر میشوان هم در زمینه اینکه میلی در ظرف کمتر از چهار سال چه مقداد

فنساید در مدح سلاطین و امرای هند نوشته و قریحه سر شار او دُر سرودن اشعار چه نسوع قدرت نمائی کرده است نیز پی برد.

اگر به نوشته های مطربی سمرقندی نسخه تاریخ جهانگیری به نظر خورده گیری دیده نشود شخص جهانگیر نیز یکی از کسانیست کهمیلی را دیده و نوشته های مختصری درباره وی دارد، چه مطربی در خاتمه تاریخ جهانگیری مینویسد که امپر اتور مجموعه یی را که در دوران شاهزاده گی خود از شعرای زمان پدر خویشس جمع آوری کرده است بوی سپرده ، مطربی بر ضایت تمام به شیوه تبرك آنسرا ضمیمه اثر خود نموده است. (۱)

در ضمن احوال ۸۱ نفر از شعرائی که در مجموعه جهانگیر ذکر مختصر آنها آمده در شماره نوزدهم از میلی هروی سخن رفته است. جهانگیر در ینباره مینگارد: «میرزاقلی میلی تخلص، سالها در ملا زمت نو رنگ خان که أز امرای عالیشان این دود مان است. میگذراند. دیوان شعر از غزل و قصیده دارد. . . .» (۷)

جملله ها و عبارات بالا که در زمان حال و موجود بیان گردیده است بخوبی میرساند، که نگارنده راجع به کسی که زنده بوده حرف میزند. بهر حال اگر هم جهانگیر شاه بالمواجهه با میلی ملاقات نکرده و حضورا با هم شناسائی نداشته اند در یک روز گار زنده گانی نموده اند گذشته از آین ابوالفضل نیز که همعصر و یست مینویسد که :«میلی به ملازمت اکبر شاه رسیده است» از اینجا میتوان حدسی زدکه بظن غالب آنها در درباد اکبر با هم دیده باشند.

غالبا صاحب طبقات أكبرى خواجه نظام اندين هروى مجموعه جهانگيس شاه رأ در دست داشته و احوال عده يى از شعرا را از آنجا بر داشته تقريبا طابق النعل در اثسر خود كنجانيده است، حتى پنج بيت نمونه كلام را نيز عينا گرفته محض افعال و زمان آنها در مورد بعضى أز شعرا كه در سال تاليف اثر وفات يافته اند در اثر وى تغيير خورده كه اين موضوع درباره ميلكى نيزصورت گرفته است: «سالها در خدمت نورنگ كه يكى از أمسراى ايسن دود مان عاليشان است ميبود . . . » (۸)

تذکره یی که نسبته احوال میلی را مشرح در از سایرین تحریر نموده و هم أز اشعار وی زیاد تر از هزاد بیت نمونه ادائه کرده است با آنکه به قرار نوشته مولف ندکره دیوان او را در دسترسس نداشته، خلاصته الا شعار و زبدة الا فکار تقی ألدین کاشی میباشد که در اصل دوازدهم از خاتمه کتابت آن در ذکر سخن سرایان بلاد خراسان (۹) و نواحی آن از میرزا قلی میلی بحث میکند و غالبا همین نگاشته های تقی الدین محمد ب

بن شرف الديس على الحسيني الكاشاني المتخلص به ذكرى است كه در ساير تذكره هيا انعكاس يافته و با تفاوت كوچك كم و بيشس احوال ميلي بيان كرديده است.

به قراد نوشته وی میلی از دادالسلطنته هرات است و از آدمی زاده کان آنجاست. در اوایل حال که در شهر هرآت شهرتی حاصل کرده به قصد سبز واد می برآید و نزد شاهزاده سلطان ابراهیم میرزای صفوی جاهی تخلص ملازمت مییابد. میلی روز کادی نزد وی بسر میبرد و قصایدی در مدح او می سرآید. در دیوان میلی چهاد قصیده در مدح میرزا ابراهیم موجود است. و ایس میرساند که وی مدت مدیدی در دربار وی سپری نکرده، میلی در پایان قصیده ئی چنین طلب آجازه رفتن مینهاید: خواهم از مرک مدارا دو سه روزی که کنیم

کبیه کنوی تیرا بنار دمحر طبوف حبریم

باً قد خم شده بر کرد تو محسودم صد بسار همچــو بــر طاق فلک کردشه هفت اقلیـــم

> با قد خم شده چون دال و دل تنگ چو جیم ایس زمان هم که ز کوی تو بعزم سفرم

بعلیمی که بس افکار ضیمتر است خبیسر بسته حکیمی که بر اسرار صمیم است علیم

در قصیده یی چنین در زمینه میگوید :

جهان پناهها گیر میسروم از ایس در گاه خسدا پسرا ز قصور وفانه پنداری

کمان مبر که ز آسانی از تو میگسدرم کسه پای نوق ز پی میکشم بد شنواری

سمند عـزم فـرو مانـده را در این ره سخت بــه تاز یانه سعی آورم بر هــــــواری

بسه حیرتم که از این در چگونه خواهم رفت کسه میکند نه قدم همرهی نه دل یاری

> چــه شکـوه هـا کـه ز بـی قابلیتی دارم کنـون کـه دل ز تـو بـر میکنم بنا چاری

نه از شهست تفافل نه از رهی تقصیسر کرم ز خیل کها یان خویش نشهاری

سبه مجمع تو که جمعند اهل فضل و هنسر

کیم من و چنو منی را چرا نگهداری ؟

سفس گزیدم اگر عاری از هنر بسسودم

کسه آستان تو باشد ز بسی هند عمادی

از ابیات قصیده دیگر میلی در مسلح ابراهیم میرزا دایحه آن استثمام میشسسود کسه کویا میلی از دوری و هجران با ممدوح دنیج فراوأن برده میخواهد دوباده به آن در کاه راه باز نماید بنا به زبان قلم اهسل معانسی و کلید در مختجینه اشعار قسم یاد میکند که سلسله قافیه سنجان را بر هسم بزند. او میگوید:

تــا دلم محسته ز مخبينه وصلت محـــروم

تــا سر شکم شده در پرده هجـــرت محرم

كه رسانيده سعاب مرهام آب به آب

كــه فزون ساخته كنجور دلم غم بر غــم

نه چو فانوس دلم دأشته در سینه قسراد

نه چو پر کار برون مانده ام از خانه قدم

دست از زنده گیم شسته بخونا به دل

مردم دیده که پذوشیده لباس ماتیم

تسا شنیدم که از ایسن راه چنان تاخته ای

باز کردیده ام از نیمه ره شهر عسسدم

حِشمه طبع من آبی که از این بیشس نداشت

میتوان یافت از این نظم که آنهم شده کم

کاوشس تربیتت کی نشیود عقیده مخشای

زود باشد که از این چشمه برون نا یدنیم

سزيان قلم اهل معانسي سسبوكنسا

بكليد در مخنجينه اشعاد قسيم

کسه بجایی رسم از سلسله جنبانی نظم

كــه خورد سلسله قافيه سنجان بر هـــم

ور سحاب تـو کنـد آنقــادم دلجـوئـــ

کسه دلم وارهد از بند غم و قید الم وقت آنست که در گلشن مدحت میلسسسی سازد از بسوگ دعا نخل زبان را خسرم نا مخته نباید کذاشت که در دیوآن میلی سه قصیده دیگر نیز بنام خلیل و سمی خلیل موجود است که احوال این معدوح میلی تا. حسال دستیاب نگردید نگارنده را عقیده برینست که خلیل و سمی خلیل هم ابراهیم مبسردا است که لقب ابراهیم که خلیل الله باشد در این قصاید بکار برده شده است. جنانکه میگوید :

سپہسر قسار ابراھیم کہ آمسا بسہ بالایشن قبای کبریائسسسی

بعه یک باد اسم نامی با خلیلشی فعمرود آمید به تنزیل سمایی

و یا میگوید:

سمى خليل آنكه از فيض كالشس چكد آب حيسوان ز نيش عاسارب

و يــا:

یعنی سمی بانی بیت الله آنگه چرخ مه راز نعل مرکب او گوشوار داد

ویا: آنکه زبس گسترد خوان خلیلاللهی کرده بیرایشن نیزول اُسم خلیل از سما

بنابر رنجشی که ابراهیم میرزا نسبت به مبلی داشته و میان ایشان نا ساز گاری به ظهود رسیدهاست شاعر بطرف قزوین میرود.وی در آن دیار با مستعدان آنجا شاعری ها کرده قدرت ادبی و استعداد شعری خود را وانموده است، پس از مدتی بود و باش و قزوین بطرف کیلان رهسپاد میشود دردایت امر از طرف خان احمد میرزا گیلانی حکمداد آنچا بخوبی استقبال میگردد. شاعر نیز در مدح وی اشعادی میسراید. هنوز چند صباحی با آرامی در آنچا سپری نمیکرده باشد که بین او و میر جهانگیر خان امیرا الا مرای میرزا احمد خان بنابر توقع بیچا بر هم خورده هجویه های رکیك در مودد امیر الا مرا پخشس کرده کیلان را هم تصرف میگوید و دوباره بطرف خراسان دو می آودد.

چون بگوید کسی علی<del>غان ریسید</del> اتفاقب همان بسود تساریسیخ

در سال ۹۷۰ صورت گرفته است.

غالبا در اوایل میر جهانگیر خان امیر الا مرا در دعوت و جلب میلی بگیلان سهم بارز داشته، نظر به دو بیت ترکیب بند هجویه از میلی شفاهی و مکتوبی تقاضای مسافرت گیلان کرده میلی هم فریفته شده بدانصوب رفته است :

> کہی پیام و کہی نامه میفرستادی که خیز و جانب بیلان کن از عراق آهنگ

ز شومی طمیع خیام آمینام آخییین به مجلس تو چه مجلسی کلیسیای فرنگ

در خراسان هم روز کار بوی چندان روی خوش نشان نداده است چنانچه از سرکردانی خود در عراق و خراسان در قمیده ییکه برای سلطان حسین شاه حکمدار قندهار ساخته است چنین نوا سر میدهد :

> شد سالها که روز به روزم هوای سیس مانشد آفتاب سر ائدر جهان دهسست

که رهنمون شود ز خراسان سوی عسسراق که از عراق سوی خراسان نشان دهست

> آگنون که از عراق و خراسان دلم کرفت بغتم نشان به جانب هندوستان دهـــــ

اینکه چه مدت در قندهار مانده نیز معین نیست همچنانکه مدت ایام زنده گانی او در خراسان، قزوین و گیلان معلوم نگردید. به صورت مجموعی میتوان گفت که پسس از گیلان چهار سال دیگر در شبهر های خراسان زنده گانی کرده است.

میلی در دربار شاه طهماسب صفوی بر تبه ملك الشعرائی (۱۰) هم نایل گـردیــده ولـی در کدام سال و چه وقت نیز وافســح نست. از قراین بر می آید که وی چندان با این رتبه اعتباری قایل نبوده یا بندیـی به آن نداده است بنا ترك وطن مالوفهیگوید در قصیده دیگر از زنده کی در وطن اینطور اطهار نا رضایتی مینهاید :

بغت بد داد مرا نشو و نما دد چمنسی که کل و سبزه همان بود و خسرو خارهمان

درج دل کر چه مرا بود پر از کوهر نظم چون صِدف داشته ام مهر خموشی بدهان در عرض راه هند به قندهار رسیده بدربار سلطان حسین شاه پذیرفته میشود و چندی با وی روز گار بسر میبرد و در سال ۹۷۹ قرار تذکار گامی قزوینی: در این سال که سنسه ۹۷۹ اسست.

به هندوستان آمده به هند میرسد و چهار سال در آن سر زمین بسر می برد و با هفت کس از سلاطین هند و امرای آن سامان سرو کارپیدا نموده قصاید غرا درمدح آنانمیسراید

آنچه شیر نگر در فهرست خود مینویسد (۱۱) که میلی در سال ۹۸۳ بطرف هند سفر کرد و در عرض راه وفات یافت نا درست است، چه میلی طوریکه نوشته شد در ۹۷۹ در هند رسیده بود و سال ۹۸۳ به نظر جمهور تذکره نگاران سال فوت او شهرده شده، بندر ابن داسی خوشگو (۱۲) آمان میلی را به هند اوایل عهد آگبر شاهی درج میکند، و ایان معادلست با سال هفادهم سلطنت جال الدین اکبر، (۱۳)

اینکه میلی علاقه زیاد داشته تا بدر باد جلال الدین اکبر امپرا توری بزرگ مغلیه هند راه یافته بهلازمت پذیرفته شود از قصیده غرأی او که از لحاظ تعداد ادبیات دراز ترین قصیده دیوان اوست به خوبی ظاهر و هوید است رقصیده در ۱۱۰ بیت) با آنکه صاحب قافیه سنجان آئین اکبری، ابوالفضل از رسیدن او ملازمت در باد اکبر به ما اخبار میکند، ولی از پذیرفته شدنشی هیچ جا حرفی نیست و در دیوان میلی هم جز همین یک قصیده در مدح اکبر شعسر دیگری وجود ندارد. میلی هشت قصیده در مدح نورنگ خان که یکی از امرأی دولت کورگانی هند است سروده و با اساسی دیوان های موجود که در دسترس ماست میلی زیاد تر از همه برای وی قصیده ساخته است. نورنگ خان پسر قطب الدین خان اتکه میباشد که در سال های هزار هجری قمری حکومت ولایت جونه کده داشته و در سلاک امرای چهاد هزاری منتظم بین میلی و نورنگ بود قضیه مرگ میلی بعث مشرح است. از چگونگی رابطه بین میلی و نورنگ در قضیه مرگ میلی بعث مشرح است.

کس دیگری از امرای هندی که میلی قصایدزیاد اعنی پنج قصیده و یک ترکیب بند و ترجیع بند در مدح وی دارد، بهرواز، خسان است که متاسفانه از احبوال وی کا حال اظلاعی بدست نیامد. اینکه از امرای هندی بدوده یعنی بعضی ادبیات قصاید میلی از جمله بیت آتی حاکی بر آن میباشد.

می خمخانه هفت آسمان بهسروز دریا دل که از بزم همایون فیض او شد کامرانشیشه

جهانداًر ابسی در رونق اسلام می کوشی کنوون چون بیضه عنقاست درهندوستانشیشه در دیوان میلی سه قصیده دیگر در مدح قطب الدین خان موجود است (۱۵) که از امرای بزرگ مغولی هند بوده به منصب بیگ لادبیگی و امیر الا میرائی رسیده (۱۹) همچنین یک قصیده در مدح شاه مطلب (پسرشاه بداغ خان از آمرای دو هزاری بود. در ۱۹۹ در گذشت) (۱۷) یک قصیده در مدح قاضی صدر آلدیز لاهودی (۱۸) قاضی لاهود و یک قصیده در مدح ظفر خان دارد. در تاریخ مغلیه هند دو ظفر خان را می شناسیم یکی ظفر خان تربتی احسن تخلص حکمران کابیل (متوفی ۱۱۰۷) و دوم ظفر خان پیمی نیمی خان کوکه. این دو نفر هر دو از نظر روز گار زنده گانی با میعاد حیات میلی سرنمیخورد. اینکه قصیده میلی در مدح کهدام ظفر خان بوده هنوز معلوم نشد.

اینکه به وضوح میتوان گفت که میلی در هند در ظرف چهار سال زنده گانی بیست قصیده و یک ترکیب بند و یک ترجیع بند در مدح سلاطین و امرای هندی سروده است. اینکه چه مقدار غزل و سایر انواع شعر در هند ساخته فعلا مجهول است و اگر روزی دیوان پوره و مکمل وی بدست بیاید و بر—رسیی ژرف در آن صورت پذیرفته احتمال میلیی چه مقدار آن به هند ارتباط میگیرد.

در مرک میلی هم صراحت وجود ندارد همه تذکره نگاران به کنایه و اشاره درزمیشه حرف میزنند. آنچه به تذکار آیشان به یقین معلوم ست معل وفاتش شهر مالوه و سال رحلتش ۹۸۳ هجری قصری میباشد که در آنجا در گذشته، تابوتش را به مشهد مقدس انتقال داده اند و در جوار مزار امام ضامن ثامین مدفون ساختند (۱۹) مزارش تا حال بسر سر تپه یسی در نزدیك باغ امیین آباد موجود میباشد (۲۰) تاریخ انتقالش را میر تاریخی مشهدی چنین یافته است:

میلیی آن جسسرو زمان که بسرو بسود ملك سخن مسلسم رفسست

سال فــوتش ز عقـل جستم گفـت آه میلـی جـوان ز عـالـم رفـت (۲۱)

باید گفت که اکثر تذکره نگاران سال فسوت میلی را ۹۸۳ خوانده اند ولی از قطعه تاریخی بالا به حساب ابجد بو ضاحت دیده میشود که تاریخ انتقال أو ۹۸۵ بوده است. ممکن است چنین حدسس زده شود که تابوت او را بعسد زمانسی ۲۲ به مشهد انتقال داده اند. تاریخ دفن او در مشهد شاید ۹۸۶ بسوده باشد که میر تاریخی آنرا بیان کسرده است. بهر حال در تاریخ رحلت میلی بیسن تشدکسره نگاران و قطعه تاریخیه یک سسال

تفاوت موجود است و اینکه معترم منزوی سال ۹۸۰ را هم تاریخ وفات وانموده اند درست نیست (۳۲) و از آنجا که علت اصلی مرگ میلی را هیچ یک از تذکره نگاران نه نگاشته اند تا معلوم گردد که چرا شاعسری را با این توانائی در روز گار غلیان سلیقه و أوج ایجادیات ادبی و آموختگی زیاد تجربه شعری و آبداع مکتب خویشس سرا معکوم بنا بودی نمایند و دنیای ادب فارسی، دری را آن فنای وجود تنومند وی فقیر و داغدار بسازند.

حین موضوع مطالعه و پژوهشس آثار میلی و منابع و ماخد پیوسته در نظر بود و کـوـ شـده میشد. تا در خلال آثار و اوراق بننه کیفیت مساله یی برده شود. توجه مزید در ینباره منجر بدو نکته آتی کردید:

یکی اینکه در دیوان میلنی قصیده در حرف «ک» به مدح نورنگ خان درج میباشد حینیکه خاتمه خلاصته الا شعار تقی کاشی که درسال ۹۹۳ کتابت گردیده است و مربوط به کتا خانه اند یا آفیس میباشد زیر بررسی قرار گرفت دوازده بیت از همین قصیده به دست آمد که در مدح میرزا خان احمد گیلانی سروده شده و در سه بیت ذکر خیر خان به صراحت بيان گرديده محض مطلع قصيده عوض شده است. موضوع بيان قصيده نيز همان که گویا در وطن هم برای وی خوشس میکدشته ولی تنها، و تنها اطاعت امر مهدوح او را با آنسو (گیلان یا هند) کشانیدهاست که در مورد زنده کی شاعر هم کاملا صادق است چه وی هم به گیلان و هم به هند سفر کرده و بدربار هر دو حکمدار نیز ملازمت یافته است. پسس چنین به نظر میرسد که شاعر بدوا این قصیده را برای خان گیلان میرزا احمد خان سروده، بعدا مطلع دیگر بر آن افزوده ابیاتی هم کم و زیاد کرده باسمی نورنگ خان بر گردانیده است، چه غالبا این روشی در بین شعرای گذشته تداول داشته که قصیده قبلا بنام امیر و ممدوحی سروده شده را پس از آزرده گی و یا گذشت زمان باسمی ممدوح دیگر بر گردآنیده اند. بسه همینو تیره شعرای مسلکیقصاید سرودهشده آماده یم میداشته اند که در آن نام معدوح جدید راضع کرده بنام وی میخوانده و یا بخدمت تقدیم میداشته اند. این مسله را در دیوان دست نویسی عتیقی شاعر چیره دست و رزر گوار قرن نهم هجری که میکروفید هم آن از انگلستان از کتابخانه چستر بیتی تهيه كرديده أست كه اكر هم نسخه درزهان ساعي كتابت نشده باشد نزديك به عصر وي تهيه گرديده و بظن غالب نسخه منحصر بفرد باسد در ادبيات قصايد در جائيكه ذكر ممدوح ر القاب آن صورت میگیرد سفید گذاشته شده است بخوبی میتوان دید. حتی در سیاری از قصاید القاب مروج عصر و زمان بدون ذکر اسم مدوح یاد گردیده است.(۲٤)

پس احتمال دارد که نورنگ خان از موضوع اینکه این قصیده در ابتدا به نام مصدوح دیگری بوده و اکنون بنام وی اهدا شده آگاهی یافته آزرده خاطر کردیده هتك حرمت دانسته و در فکر انتقام افتاده شاعر را در خفا محکوم به مرک کردانیده مسموم ساخته است. احتمال اینکه شاعر در همین ردیف دو قصیده داشته نیز موجود آست چنانچه در حسرف (ه)، دو قصیده به عین قافیه و ردیف دارد (۲۰)، ولسی در آن دو قصیده ایسات مشترك وجود نداشته موضوع بیان و مضمون قصاید نیز از هم دیگر متمایز بوده هرقصیده به ذات خود مستقل میباشد. مطلع قصیده عیدیه در مدح میرزا احمد خان کیلانی ::

ز عید شد دل تنگم به ناله تیز آهنگ کهبهر تهنیتش تا که دربر آرد تنگش(۲۲)

رسید فتنه گر من بکینه تیز آهنگ چوفتنه برسر غوغا چوکینه برسرجنگ(۲۷) بیت ذکر ممدوح (احمد خان)

نام سکندر سپاه احمد خان کهبرد هیبت او هوش ازسر هوشنگ(۲۸)، بیت ذکر مهدوح (نورنگ خان)

هـ سپهــر سخا کـوهـر محیط عطا شگفته نو کل کلزار مکرمت نورنگ (۲۹) ابیات مشترك :

> ا ز جام عشق شراب امید و بیم کشسم درو مگر بهم آمیختند شهد و شرنگ (۳۰)

به لعل سنگدلان زنگ میدهد که کشـــد ز خلق کینه در این رنگ چرخ پر نیرنگ

> بیك وضا برد أز خاطسرم هسزار جغا به نیم صلح كند عدر خواهی صد جنگ

ز روز وصل مرا تا شب فراق چه فــرق که من ز بیم بسوی تو ننگرم تو ز ننگ

> ز آب بحـر ضمیـر منیر او شایـــــد که آفتاب نمایـد بـه صـودت خـر چنگــک

ز اشتیاق وی آغـوشی باز کرده ز دور به عهد او جو به شاهین فتاد چشم کلنگ به دیده رای تو گر روشنی دهد شب تار چو شعله در نظر آید پری ز صد فرسنگ

تبادك الله از آن باد پای بـرق عثـان که پـای پيك خيالست در عنانس لتگــث

به پشت او نتواند گرفت زین خسود را بهر دو دست اگر در بغلشن نگیرد تنگ

رد شود سریع السیس نشانه سم آن باد پا بـــروی النگــک چو با کلاه زر اندود و تیغ خون آلـــود بیویه کـرم کنـی آفتاب رنگ کــرنگ

طوریکه دیده میشود با ستثنای مطلع دوبیت عیدیه و یک بیت ذکر ممدوح سایسر ابیات که خلاصته ثبت کرده با ابیات قصیده در دیوان مشترک هستند.

نکته دیگر اینکه غالبا در اواخر مناسبات نورنگ خان و میلی هروی چندان رنگ و رونق دوستانه نداشته بلکه عندودانه و خصمانه بوده است. مخصوصا أین مسله از قصیده انجامی دیوان که غالبا هم آخریین قصیده در مدح نورنگ خان و هم در زنده کی ادبی شاعر بوده میلی نه تنها به صراحت از رویه نا مناسب نورنگ حرف میزند بلکه هم تشبیت قصیده را نیز در هفده بیت با شکایت و نا رضایتی آغاز مینهاید. در این قصیده میلی در بعضی از ابیات حتی ممدوح را نسبت به خود مقصر خوانده و در یک بیت به صراحت او رأ زر دوست کویا مهسك و خسیسی مینامد مسلمست که هیچ مهدوح مخصوصا سلاطین و امرا که به جرز خود خواهی و خویشتن پسندی و خود رائی هیچ نوع منطق و دلیل را نمیپذیرند این نسوع تعنت ها خوشی آیند نبوده هیچ کسی را در نوید میوادد پوزشی نمیدادند. بنا حینیکه قصیده به وی رسیده است مزاجشی بر هم خورده أمر معکومیت میلی را صادر کرده است. ممکن هم که هر دو قفیه دست به هم داده خشم و غضب نورنگ را بیشتر بر أفر وخته سبب مرک او گردیده است. اینکه نورنگ خان او را نابود کرده است شبهه یی وجدود ندارد.

ابیاتی از قصیده

بی تکلف بود امیدم که آز درگاه تسسو می پریشان آمدم با خود برم جمعیتسسی

ایسن زمسان کز آستانت با دل امیسه وار کردهام عزم دیار خسویشس بعسه از مسدتسی در تصور کی گذر بگذارد این معنی مـرا کز تو آخر کار من این رنگ یابد صورتی

از تواحسانی کهمن میخواستم نسبت بخویشس بالقائی "کرده ای نسبت به هر بی نسبتی

> تیره کی از تیره بختی های من کردی بمن همچو آن آئینه کز زنگی پذیرد ظلمتی

چشم آن میداشتم کز فتح باب دست تو زیسن درم سوی در دیگر نیفتد حاجتسی

> چون ترا دیدم در همت برویم بسته ای همسی ورزیدم و رفتم از این در همسی

گوهری بودم میرا از دست دادی رایگان گرچه گوهر این زمان پیشس تو دارد عزتی

> گرصد این مقدار هم بینم دراحسانتقصور کی از آن در اعتقادم راه یابد فترتـــی

باید تذکر داد که طبیعت حساس و نازی پسنید میلی نه تنها از نورنگ آرزده گی و نارخمایتی داشته بلکه از سایر امرا و ممد وحین نیز چندان دل خوش نداشته با صراح حت لهجه و بی پرده گی ابراز نظر کرده در ابیات خود صریحا اظهار نا رضایتی نموده شکایت سر داده است در قصیده یسی به بهروز خان میگوید :

از تو در دل کله ها هست نیاید بزیان کسه دل از تندی خوی تو محابا دارد

چه خطا سرزده ازمن کهچنین روز بروز قـدر من روی زاعلـی سوی ادنـی دارد

در مورد نورنگ میگوید:

کدام وعده که کردی و آن نبود خسلاف کدام عهد که بستی و آن نشد باطسیل و یا میگوید:

عقده ها هست مرا غنچه صفت در دلتنگ که اگر شرح نمایم گره افتد بــــــزبان از دو بیت تحسیده مـدحیه در مـدح شاه مطلب چنین معلوم میشود که وی میل داشته به زیارت حـج خانه کعبه برسد. أز اینکه میلی باین آرزو رسیده باشد در هیچ ماخدی ذكرى نيست و هم قراين چنين قضاوتميكند الماين مقصد نايل نيامده، دو بيت : بهر کفارت قدم هرزه گرد خـــویشس عـــزم طواف كعبهام افتاد در خيال

دل مبتید ز حسرت آن ما من شههریف ماننه ماهی که بود تشنه ز لال

مانند اکثر شعرا میلی نیز نتوانسته است ازخود ستایی قدرت طبع و رجحان شعر خود سخن نگوید چند بیت جهت نمونه ارائه شد:

تا به کدامین زبان شکر تو آرم بجا من بزبان آوری شهره شدم در حسریم

چها بر گرد دل گردیدم و زائدیشههاکردم ردیف این کلام دلکشس معجز بیان شیشه

مسطر صفحه انديشه كنند اهل زمسان بشكنم معركه نا دره گويان جديد

چون من از فکر به قانون سخن بندم سیم بمسلام سلسله قافيه سنجان قديهم

نی کلکم گرو از نیشکر بـــرد 

بخسوان نظم در شیریسن ادائسی

هنوزم بود اول شاعب ری هیا کیه دارم چنین میسوه آور شکوف

شود بعد از ایس نخل طبعم شگفته کسه یکسر دهد نخل نو بر شگهوفه در دیوان میلی دو قصیده در مدح ساقی کوثر مرتضی علی (ع) یک قصیده در مدح موسی کاظم (ع) موجود است. یک قصیده دیگر در دو مطلع در ردیف «واو» وجسود دارد کهما رابیاد شعر «تقسیم میراث» مشفقی سمرقندی شاعر هم زمان میلی می اندازد مشفقی در سال ۹۸۰ هجری (۳۱) بدربار اکبر میرسد و پسس از یکسال به بغارا مرب اجعت میکند گویا دو سال پسس از مرگئمیلی به هند میرود و این خود میرساند که در آن زمان قصیده میللی با مطلعیکه عینا در شعر مشفقی آمده آماده بوده و در دیوان میلی جا داشته است. با آنکه تاریخ ثابت قصیده مشفقی که در چه سال سروده شده مجبول است. ولی بیك دلیل میتوان گفت كه قصیده ٤٣ بیتی و دو مطلعی میلی پیشتر سرودم شده است چه میلی از خراسان راسا به هند رفته به ماور النهر نبوده که توانسته باشد قصیده مشفقی را التقاط نماید و یا از آن الهام بگیرد و اشعار مشفقی در آن موقعے

شهرتی که به خراسان رسیده باشد نداشته اما مشفقی دو سال پس از مرک میلی به هند بدرباد اکبر بوده و ۱۳ سال بعد تر از میلی (۹۹٦ هجری قمری،) (۳۳) وفات کرده است. در این دو شعر نه تنها مطلعهای آنها مشترکند بلکه در بعضی ایبات معانی واحد نیز افاده کردیده است. از آنجا که ایسین موضوع بر اهل ادب و علاقه خالی ازدلچسپی نمیباشید و قصیده تقسیم میراث مشفقی قسما به طبع رسیده است قصیده میلی را کامللا در اینجا درج می نمائیم.

#### قصيده

همشيره خرچ ماتم بابا از آن تـــــو در خفیه استماع وصیت از آن مــــن باب از تـو بنـده بابا از آن مــــن ٔ جنس بد بساط که پیداست ز آن مین السيرانباد خانه جو و ارزن از آن مسسن آن سبفره منقشس چرکین از آن مسن آن خم که پر شراب حرامست زان من یکمفته خرچ باده و ساقی از آن مسن این مالها که مانده بدنیا از آن مـــن ي بكهنه قباله ده ويسران أز آن مسسسن در باغ تاك پر كره كج از آن مسسن ن ي آن چوښخانه موسم يخبند از آن مـــن من الله استران قطاري از آن مسسن مُنْهُ اللَّهُ مُست خانه بر انداز از آن مـــن مجوعة كهنه كه مجز است" زاآن مسن وسعين أن أب شكون كليلة و عمنه أذ أن مسن

صبر از من و تردد و غوغا از آن تـــو در نوحه همرانی بابا از آن تــــو کالا ز بنده صاحب کالا از آن تسب نقدینه های نا شده بیدا از آن تـــو دستار خوان و چلیک و حلوا از آن تو آن قرص نان آینه سیما از آن تـــو آن کوزه ز لال مصفا از آن تــــو هفتاد ساله طاعت بابا از آن تــــو آن چیز ها که برده به عقبا از آن تـــو يسروانه معطل امضا از آن تــــــه سرو کشیده قامت رعنا از آن تــــو و آن آفتاب رو دم سرما از آن تــــو و آن قول سر کبوتر پر یا از آن تـــو و آن باد کشس خران توانا از آن تـــو طــو مار نظم و دفتر انشا از آن تـــو مجموعه جيز و لايتجزا از آن تـــــو أين عاشقانه مطلع غيرا از آن تييو

این نقد جان أهل تمنا از آن تـــــو درد تـو ز آن ما و دل ما از آن تـــو ای غیر راحت از تو جراحت از آن من أى دل بهجر كوتهي عمر از آن مــــن مست محبتم دل بیتاب از آن مـــــن در وعده انتظار کشیدن از آن مسسن دیدار یار و سایه دیوار از آن مــــن را درد یار صبر و تحمل از آن مــــن میلی حدیث عشق تکویان از آن مـــن صف نعال و بزم وسیعشس از آن مـــن و این آفتاب سایه دیوار از آن مـــن كيفيت بساط نشاطش از آن مـــن سر چشمه ز لال وصالشس از آن مسسن این آسمان سر به زمین بوسی از آن من کلنهای داغ بنده کی او از آن مـــن وی بحر از سحاب کفشس قطره ز آن من در باغ دهر شربت لطفش از آن مـــن دودی ز عود و مجمر عودشس از آن مسن وصف ملاحت لب شيرين از آن مـــن آن نور دیده دیسان رویشس از آن مسن هم خاك راه گرد سياهت از آن مـــن سر گشتگی بمهر تو چون دره ز ان مــن فتح تو از دعا به خدا خـواستن ز مـن وصف تو در جوانی و پیری از آن مین در امتیاز آن دل دانا از آن ت لطف بیان خسرو و جامی از آن مسسن

من خـوشس دلم به درد مداوا از آن تــو من عاجـزم درازی شب ها از آن تـــو ای هوشمند جان شکیبا از آن تــــو ايدل بجذب شبوق و تقاضا از آن تــو زهد و ۳ بهشت و سایه طوبی از آن من فریاد و ناله ایدل رسیوا از آن تسیو مدح و ثنای خان معلی از آن تــو باد سر زمانه سرا یا از آن تسسو طاق و رواق طارم اعلى از آن تـــو فیض و فضای گلشن خضرا از آن تــو ملك وسيع عالم بالا أز آن تــــو فيروزه مون سرير معلا از آن تـــو در های شب چراغ ثریا از آن تــــو در یتیم و گوهر یکتا از آن تـــــو چندین هزار لولوی لا لا از آن تـــو آن کان لعل آتشس حمراً از آن تــــو طوطی حدیث لعل شکرخا از آن تــو خلوت سرای دیده بینا از آن تـــــو هم افسر و سرير فلك سا از آن تــو خورشید رای مملکت آرا از آن تــــو در هم شکستن سر اعدا از آن تـــو فیض دعای خضر و مسیعا از آن مسن

منابع و اشارت :

۱- احمد گلچین معانی ، مکتب وقسوع در شعر فارسسی تهران ۱۲۳۸ ص ص

۲- ذبیح الله صفا : تاریخ أدبیات در ایران جلد پنجم بخشس دوم ص ص ۷۲۹ \_ ۷۲۹ \_ ۱۷۳۵ ، تهران ۱۳۹۶

۳- سمیونف ، ۱ ، ۱ : نسخه خطسی انستیتوت دولتی تحقیقات علمی ازبکستان نعبسر ۱۲۰ ش ،۸۰۰

٤) نغایس الماثر : اثر کامی سبزواری؛ نسخه دستنویس انستیتوت شرق شناسی
 ۱کادیمی علوم ازبکستان ص ۳۹۱

ص ۳۹۱ شس ۱۲۵

ە۔ نفايسس ا**لما**ثر

٦- تاريخ جهانگيري، ص ص ٢٢٥

٧- مجموعه جهانگير شاه، چاپ دانشگاه كراچي سال ١٩٧٦ ص ٤٩٦

۸- طبقات اکبری: جلد ۲ چاپ دانشگاه کلکته سال ۱۹۳۰ ص ٤٩٦

٩- خلاصته الا شعار : ص ص ب ٢٥٩

۱ـ نغمه عندئیب : ص ب ٤٤ موزه بر یتانیا شن (۱۸۱ ۸۰ه

الماثر ص 397

۱۱ - ۱ . شپرنگر : فهرست آثار خطی عربی، فارسی، و هندی، جلد اول او سنا روك سال ۱۹۷۹ ص ص ۶۳

۱۲- بندر ابن داسی خوشگو دفتر ثانی س ب ۸۱ بادلیان شی ۱ . ۱۱ .

۱۳- خواجه نظام الدین هروی: طبقات اکبری جلد ۲ ص ۲۳۵، کلکته، ابشائتیك سوسایتی بنگال ۱۹۳۱ ع

۱٤ طبقات اكبرى ص ص ٤٣٩ جلد ٢

۱۵ د د د طبقات اکبسری . ی ج ۲ صس ٤٣٣

۱٦ ـ د ک ، طبقات اکبری ج ۲ ص ص ۳

۱۷ ـ د . ك . طبقات اكبرى ص ص ٤٣٥ ج ٢

۱۸ ـ ر . ك . طبقات اكبرى ج ٢ ص ٤٦٠

١٩- صحف ابراهيم ص ص ب ٣٠٧،

.٢- مكتب وقوع ص ص ٥٥٨

٢١ صحف أبراهيم ص ص الف ٣٠٨

٢٢\_ صحف ابراهيم ص ص الف ٣٠٨

۲۳ منزوی: فهرست نسخه های خطبی فارسی جلد ۳ ص ۲۵۵۷ .

۲۲ دیوان عتیقی نسخه کتابخانه چستر بیتی لندن ش ۲۰ ـ دیوان

۲٦\_ ديـوان

۲۷( دیوان

٢٨\_ خلاصته الا شعار

۲۹\_ دیــوان

.٣\_ خلاصته الا شعار و ديوان

٣١\_ منتخبات مشفقي صل ١٢ استالين آساد ١٩٥٨

٣٢ منتخبات مشفقي ص ١٣ استالين آبساد ١٩٥٨

باقى دارچ

## تحفة الحبيب فخرى هروي

ادبیات فارسی گنجنیه های بسیار نادر و أز نظر ها دور افتاده یی دارد، که بعد از شناسایی و مطالعه آنها هر فرد باور منه میشود که منابع سر شار و نوی را پیدا نبوده است، منابعی که مدتها، از چشم اهل تحقیق دور مانده اند.

رخداد های خونین تاریخی که مردمان قاره آسیا از سر گذشتا نده اند باعث آن گردیده است که شمادی از میراث گرانبهای شاعران، نویسنده گان و هنر مندان این قطعه جهان در ورطه نابودی قرار گیرند. باید تــلکـر داد که در ادبیات فارسی عنعنه های خــوب ادبـی موجـود بود که به طفیل ان حــداقـل نشانه یی از شاعران گمنام و آثار از بیــن رفته شان تا زمان ما رسیده است. این عنعنه پسندیده ادبی همانا نگارشی تذکره هـا و بیاضها میباشد که با به دست دادن بیتـنی یا غزلی و گاهی هم یاد و تبصره یی از این شاعران نام و نشان آنان را زنده نگهداشته است.

اما بسیاد دشواد است با یك غول یا بیتی اندازه مهادت و سخن سنجی شاعران در تعیین نمود. هنگام مطالعه تاریخ ادبیات فادسی با یک نوع نوق و کاد ادبی دیگر آشنا میشویم و آن عبادت أز جمع و تصنیف اشعادی است که شاعران در جواب و یا استقبال از شعر پیشینیان یا همروز گادان شان سروده اند. زیرا در دوره های پیشین، شاعران بیشس از همه میکوشیدند که یا به پیروی از مضمون غزل گذشته گان و استادان گلام و یا به اقتفای وزن و قافیه و ددیف غزلهای آنان طبع آزمایی نمایند.

نزد اکثر محقیقین تاریخ ادبیات نظری موجود است که فخری هروی (۱) با تالیف کتاب های تحفة الحبیب و بوستان خیال در این عرصه نخستین اقدام را نهوده است، اما در سفر نخستین به ج ۱۰ و شناسایی با نسخه های خطی موجود در آن کشور خصوصا با نسخه های قلمی آرشیف ملی و دانشگاه کابل و صعبت های مفید با محقیقان بر جسته تاریخ ادبیات فارسی چون پوهاند جاوید، مایل هروی، حسین نایال، ناصر رهیاب، و پوهاند سرور ههایون بعضی معلومات جدیدی را به دست آوردم ومنجمله به یک نسخه بسیار نادر (سفینة القرایف) (۲) آشنا شدم. این نسخه قیمت بها و نادر فعالد تحت نمبر (۱۶۷۱) در کتابخانه دانشگاه کابل معفوظ است.

نسخه حجما بزرگ و دارای ابیات زیادی مباشد. به قول سید امیر حسن عابدی (۳) متاسفانه تا كنون اين مجموعه لطايفوسفينه ظرايف ازچشم اهل تحقيق بعدور ماندماست. هر چند أين بياض بزرگ از لحاظ ساخت و شكل با تحفة الحبيب فخرى هم مانندى تام ندارد، مگر در شمار اولین اقدامی است که مولف آن سیف جام هروی (ایس شخص تخمينا در زمان حکمرانی فيروز شاه تغلق ٧٥٠ ـ ٧٩٠ زنده کي نموده است.) در همچو زمینه یی به فرجام آورده است. سیف جام هروی یکی از دانشمندان بزرگ درفن عروض و فتاوى زمان خود بسوده است. (٤) ((سفينه طرايف))، تغمينا به صدو يكك قسمت تقسیم میشسود که در آن اشعار از لحاظ موضوع و انواع شعری و مسایل بدیعی و صنایم شعری ترتیب و تصنیف شده اند. شعرایی که در این بیاض از آنها نام برده شده از فردوسی تا حافظ میباشند. بر علاوه در میان آنان تعدادی از شعرای هندی نیسز هستند که در خارج از هند شهرت چندانی نا استند. اما این نسخه خطی در چند میورد دارای نقص و افتاده گــی میباشـد، بغض قسمت های آن از بین رفته است و عناوین درست خوانده نميشود. بعض محققين تاريخ ادب فارسى، كه از نسخه كابل اطلاع نداشتند، نسخه شماره ۳۷۶ موزیم برتانیا را که نسخه دیگری از همین اثر است دستور الشعرا ناميده أند. (ه) به هر حال لازم به تذكر است كه نسخه كابل بسيار نادر و برای پژوهشن های بعدی هوا داران علیم و ادب فارسی مفید میباشد. بعد از گذشت ایام مجموعه دیگری (بیاض)، به نام بوستان خیال (\*) تالیف گردید (۲). درباره مولف و مصنف این مجموعه تذکره نگاران و محققان ادبیات فارسی دو عقیده

مختلف دارند. عدم یی از مولفان از جمله ریو (۷)، ، عبدالحی حبیبی (۸)، محمد علی\_ تبریزی (۹)، تقوی(۱۰)، سعید نفیسی (۱۱)، خیام پور (۱۲)، میکلوفا ۱۵کلی (۱۳)، و دیگران روستان خیال را تصنیف فخری میسدانند. (۱۶) باید تذکر داد که محقق بر جسته ادبیات فارسی، مرحوم سعید نفیسی در کتاب تاریخ نظم و نثر در ایران و در زبان فارسی تا پایان قرن دهم هجری (۱٥) باور منسد است که بوستان خیال، که فقط شامل مطالع غزلیات است از فخری هروی میباشد. و در همین کتاب در قسمت ((شعر در قرن دهم)) (١٦) مينوسد : برخي از تذكره نكادان كتاب بوستان خيال دا كه شامل مطلع هاي غزليا\_ تیست که به استقبال یکدیگر سروده شدهاندئیز به او نسبت میدهند، اما ایس کتاب از بیکتاشی قلی عبدال بوده و در سال ۹۱۱ تالیف آن به پایان رسیدهاست (۱۷)، ازاین بر می آید که محققین بر جسته ادبیات نیز بعضی اشتباهات را در تالیفات خود جای داده اند. یک عده دیگر محققین نیز موجودند که نظر تماما مخالف دارند. با تاسف باید یاد کرد که به بیشتر سر چشمه های نگاشتا شده درباره آثار فغری هدوی دستسرسی میسر نگردید (۱۸) زیرا این سر چشمه ۱ در هند تالیف کردیده و در کتاب خانه های افغانستان و اتحاد شوروی موجود سستند. بنابران نا گزیریم به معلومات حسام الدین راشدی (۱۹)، اتکا نهائیم که بیشترین سر جشمه های راجع به فخری دا به دسترسی داشته و مطالعه نموده است پسس با توجه به مطالعات حسام الدین داشدی همان نظری را تائيد ميكنيم كه بوستان خيال مال فخرى نيست، مخصوصا اينكه أشعار شعرايي در آن گرد آورده شده که پیشس از زمان فخری زنده گی نموده اند و هیچ ضرورتی نبود که فخسرى مطلع غُزليات تتوى را جداً و خود غزل ها را جدا مرتب سازد.

پیشس از پرداختین به مطلب اساسی ضرور پنداشته میشود راجع به تصنیف دیگری که در گستره ادب فارسی پدید آمده است معلومات مختصری ارائه گردد. آیسن تصنیف گلستان مسرت عبدالرحمانشاکر(۲۰) میباشد که به نوع دیگر ادبی نوشته شده أست. گلستان مسرت شامل پنج قسمت است که مولف هر قسمت را به نام حدیقه مسمی کرده است. مثلا حدیقه اول طراوت افزای مشام آشفتگان بهار اسرار به نفحه بیزی اشعار حمد و نعت و منقبت.

حدیقه دوم ـ شکفتکی بخشس لاله زار افکار بهرنگینی اشعار صفت عشق و سرا پا و دیگر حالت عاشقان دلفگار، حدیقه سموم ـ نفارت بخشس چینستان افادت، به توضیح

مير نجات

توفيق

مسلا واءثق

حشمت

أشعاد خط و كتابت، حديقه چهادم \_ سـر سبزى بخشن نهال انبساط فصحا و طراوت افـران آبشاد نشاط بلغا به آبيادى اشعاد صنايع و سوال و جواب و مطايبات شاعران و صفت فصول ادبعه و مسكرات و اغانى و ديگر اشيا. حديقه پنجم \_ نـزحت بخشن بهاد ستان خواطراد كيا، به كل كردن اشعاد نصايح ونگا دنگ و منظـومات والد شكـر جناب كبريا. (۲۰)

سچنانیکه عناوین بخشی ها نشان میدهد، در این اثر در موضوعات مختلفه ، اشعار شعرای فارسی زبان جمع آوری گردیده است. مشلا در حدیقه اول (۲۱) از شعرای ذیال چنین آورده است :

اینچنین آیینه مهر کجا صاف بسسود گردنت صبح بهشت است گر انصاف بسود ماند ای ماه ز پهلوی رخ روشن تسسو شمع کافوری افروخته را گردن تسسو از لطافت میتوان چون شمع در فانوس دید از بیاضی گردن او شعلیه آواز را بیاض گردن او صبح روشن گیسو است بیاض گردن او صبح روشن گیسو است بشب کهدید، جزاو روشن آفتاب کسی، (۲۲)

همین گونه پلاچه های شعری از میر جلال اسیر، مسیح، میرزا غیاث الدیسن فکسرت، نظامی، میرزا گرامی، نعمت خان عالی، لا اعلم و دیگران آورده شده است.

طودی که در بالا تذکر دادیم، مکتب ادبی هرات به حیث مرکز بزرگ علمی و ادبی در آمده بود، که سر پرستی آنرا مولانا عبدا لرحمان جامی و میر علی شیر نوائی به عهده داشتند.

در چنین معیط پیشرفته ادبی، که ژانرهای مختلف ادبی رشد و رونق یافته بود، نائیر سرایسی نیز دواج پیدا نمود. (۲۲) نظیره سرایی نه تنها در آیجاد خمسه هه (هفت اورنگ جامی، خمسه نوایی، خمسه عاظفی و غیره ـ سر، علی زاده بلکه در دیگر اشکال شعری، در ایجاد نوع ویژه داستان های خورد، قصیده های فلسفی و غیزل، مخصوصا غزل های تبعی وشد و تکامل پیدا کرد، نمونه غزل های جوابیه یا تتبعی را از

دیوان شاعران سده های مغتلف میتوان به دست آورد، آما در این بغشس توجه بسران است تا درباره مجموعه های شعری که به شکل ردایف الاشعار مرتب گردیده انسد، معلومات بیشتر به دست داده شود.

ب آنکه آموزشی و تحقیق این تصانیف برای انکشاف هر چه بیشتر تادیخ ادبیات زبان فارسی مهم و ضروریست، تا کنون ((ردایف الا شعار)) نه در اتحاد شوروی مورد تحقیق همه جانبه محققین قرار گرفته است. و نه در سایر کشور ها.

جای تذکر است که محققین تاریخ ادبیات زبان فارسی عبدالغنی میرزا یف، در رساله بنایی طبع مسکو ۱۹۰۷ و ۱۳ مقاله (که بعدازفوت استاد ع . میرزا یف، در دوشنبهمر تب گردیده و به سال ۱۹۷۶ مجموعه مقالات جداگانه وی به همین نام به طبع دسیدهاست سس . علی زاده) اعلا خان افصحزاد در غزلیات عبدا لرحمان جامی (دساله دکتودا)، ایرکشعلی شادی یف در مقاله ردایفالاشعار نواینینگ فارسی غزلری ـ مجله اوزبیك تلیی و ادبیاتی شماره ه سال ۱۹۸۳ در تحقیقات خویشی از تحفة الحبیب استفاده نموده اند.

تحفة الحبيب و تاثير آن بر ادبيات فارسى:

چنانیکه در بالا تذکر داده شد هر چند بیش از زمان فخری به این نوع ادبی اقدامی شده باشد. (۲۶) به حیث عنعنه ادبی آن دور و زمان قبول نشده است اما بعد از فغری این نوع کوشش ادبی در حکم عنعنه روز گار در آمد. مشهور گشتن تحفقا لحبیب فغری هروی از آنجا آشکار است که آیسن تصنیف در بیشتر ممالك فارسی زبان و ترکز بان ایران و عراق، خراسان و ماورا النهر و هند کتابت کردیده است (۲۵) درباره ایس تمنیف فخری ، حاجی خلیفه چنین نوشته است :

((تحفة الحبيب مجموعه الشعرا الفارسيه جمعها الفغرى من دوا وين الا كابر ورتبها على اربعه مجالس)) (٢٦). يعنى اين مجموعه اشعار فارسى كه بنام تحفة الحبيب موسوم است، شامل چهار مجلس ميباشد.ولى حقيقت امر غير از آن است و حاجى خليفه با تعبير نارسا از اشعار زير كه مبو لف جزو ديباچه كرده است، چنين اشتباهى را كه تحفة الحبيب محتوى چهار مجلس مى باشد، مرتكب شده است و اشعار مزبور حيين است.

کم از چار گوهس در ایس رشته نیست جنان چار گوهس که کویا یکیست که آمسد در انسان طبایع جهار بسرو چار خد جهان دا قسسراد

حقیقتا کتاب مذکور در چهار مجلس تر تیب داده نشده، بلکه غزلهای همردیف و هم طرح به ترتیب حروف تهجی گرد آمده، در عسر ردیسف و هسر طسرح حسداقسل جهار غیزل آماده گسردیسده اسست.

معهد داود رهبر و مرحوم قاضی اختر نو شته آند که چون فغری نتوانست بیش از سه شاعر که غـزل های ایشان در بحر و ردیف و قافیه یکسان باشد پیدا کند غزل چهارم را که ساخته خودش بود، جز و آن نهـود (۲۷). ولی مطالعه نسخه های متعـد تحفق الحبیب نشان داد که بیشی از چهار غزل هم دریک مورد بدست دادهشده است. حقیقت امر این است که فخری حداقل چهار غـزل ولی در مواردی هر قدر بیشتر به دست لو آمده جمع و مرتب کرده است. چنانیکه بر وزن غزل شیخ سعدی به مطلع زیرین :

مشتقاقی و صبودی از حد گذشت ما رأ کر ترو شکیب داری طاقت نماند ما را خواجه همام، حافظ شیرازی، مولانا کاتبی، جامی، سید میر حاج و بنایی چواب گفتهاند. (۲۸) یا به پیروی یک غزل امیر خسرو و دهلوی که به مطلع ذیل است:

باز دل کم کشت در کویشس من هیوانه را از کجا کردم نگامان شکل قلاشخانهدا (۲۹) بدون چهار غزل اول، غزل ۸ شاعر دیگر رأ که جمعا ۱۲ غـزل میشود آورده اسـت (خواجه حسن، خواجه سلامان، جامی، عبد الله خان، هلالی، امیری، آهی، قبولی، مولال صبحی و مولانا سروری،

چگونگی درج غزل ها و تـرتیب اثـر در دیباچه کتاب مدکور به صورت روشن افـاده یافته است. جنانگه در مقدمه تحفه العبیب در سبب ترتیب کتاب گفته است.

> چنیــن ماشتم روز و شب در خیال که هـر جاسـت تظمی ن اهـل کمال

همه جمع سازم به سعسی تمام نمایم در آن غایت اهتمسسام

> و از آن جا گریشم گهر های ناب که باشد ههه یکدیگر دا جواب

مسرتب نمایم یکسی مغزنسسی ز تعل و درشس هر طرف محلشنی (۳۰) أز این گفته فخری بر می آید که او برای ترتیب کتابشس نقشه معینی داشته و بسه اكمال و عملي ساختن آن موفق كشته است.

ليسن اثر اشعار شعرايي را در صحايف خدود منعكس ساخته است كه در خراسان، ماورا النهر، ايران و عراق عمو مسربردهاند. ((تحفة الحبيب))، كواه بر آنست كه مولانا\_ فخری هروی به مسایل بدیعی و عروضی (۳۱٪ آشنایی کامل داشته و دیوان شعرای پیشین ه همزمان خود را همه جانبه مطالعه نموده از میان آنها اشعار هم وزن و همردیف را جدانموده و کار نهایت پر زحمت و أرزنده یی در آنجام داده است. پس از اتمام کار کتاب، ممدوح وى خواجه حبيب الله آثرا سرا با مطالعه نموده گفته است:

در این مجلس از هر کسی گفته یی است به هر جو هری ، جوهری سفته یی است ن کار سخن آن چه دانسی بکسن که در ملك نظمت نبود ست راه (۳۲)

زهـر **کلفتنی کلبنی فــواست**ی تکـو بـوستانـی بیا راستــــــــــ تو هم در چنین گار گاه سخی مبادا به بعضی شوه اشتباه

و فخرى بعدا نوشته است :

هودم ز بعد زمین بوسس عسسوض کسه ای خاك بسوس جناب تو فرض

اذ ایسن جام زریسن گیتسی نمسلی که شد مجلس آرای شاه و گدای

> مسرا دم همه ذکستر ایام تست در ایسام پسائیسال نسام تست

و گسر نبه که باشم که گوید ز من پر کسه گویم سخن در چنین انجمسن (۳۲)،

#### خسواجه گفت:

که خود را در این باب فارغ مدار (۳٤) دیگر باره گفت آصف روز گساد به همین دلیل فخری بعد اذ تکمیل کتاب، تصمیم گرفت که باید در هر زمینه اقلا حبار غرل باشد و در صورتی که غول چهارم م<sub>وسر</sub> نگودد از قریحه خود اضافه نماید.

اكسسسر جبار نبامسه ممهسسي انتظام

منشس چاک میسو را نمسسودم قیام

ز بعسد جهاد است 🐞 نیکنام

نوشتم وكن شاعي آنرا كيسيلام

تمغای تحسین السسدارم ز کسی

امیدم همای بغیس است و بس (۳۵)

فغری این کتاب را نیز هم مانتد ((لطایف (۳۹)، برای خواجه حبیب الله ، ارجی هنو خراسان نوشت وبه نام ((تحفةالعبیب)) مسوسسوم کرد.

حسام الدین راشدی مینویسد که محمد داود رهبر عبارت ((تحفة الحبیب)) یعنی نام کتاب را به حیث ماده تاریخ تالیف کتاب ذکر نموده است، که سال ۹٤۱ ه را به دست میدهد (۳۷).

(مقاله محمد دواد رهبس در مجله اردو، چاپ اوریقل، ۱۹۲۰ ص ۱۲۳) اما محمد داود متوجه نشده که شخصی که کتاب به نام وی مصدر گردیده (۹) منال پیشس از این اریخ چشم از جهان پوشیده است (۳۸).

هرهیچ نسخه یی از تحفة الحبیب که بدست رسی ما قراد داشت کاریخ کتابت آن ذکـر نشده است، ولی بنابر معلومات حسام الدین راشدی در پایان نسخه کتاب خانه سپهسالار ایران بیت زیر که ماهه تاریخ تالیف کتاب دا در بر داره درج است. (۱۹۹۸)

تادیخ این صحیفه کسی را شود عیان کو بی - حد ـ آورد به نظر تحفة الحبیب پسراز وضع قیمت (حد) که ۱۲ میباشد،سال ۹۲۹ ه بر میاید. کویا فخری یکسال بعد از تکمیل لطایف نامه (در سال ۹۲۸)، یعنی در سال ۹۲۹ ه تحفة الحبیب را مسرقب کـرده أست.

به بیان داشدی، آقای گلچین معانی این کتاب فخری را معتوی اشعار ۱۳۸۹ شاعر و آقای داود رهبر مثتمل بر سروده های یکصد و هشتاد شاعر دانسته اند، که قاضی اختر نیز نظر داود راهبر را تائید نموده ست. (۵۰)

آوازه و شهرت کتاب فخری در همان دوران زنده کانیشس همه اطراف و اکناف رافر ا گرفته بود. دوستی بخارایی همین مجموعه را اساسس قرار داده تحفة الخوانین را در سال ۱۹۵۵ آماده کرد.

این نوع کوشش ادبی بعد از زمان فخری به دو نام بیشتر شهرت پیدا کرد: درماورات النهر به نام ((ردایف الا شعار)) نویسی، چنانچه ردایف الا شعار حاجی قربان انصاری (قرن ۱۸)، ردایف الا شعار میرزا معزالدین فطرت (اخیر قرن ۱۸ و اوایل قرن ۱۹) وسه نسخه دیگر از اینگونه (٤١) تنها در گنجینه دستنویسی های اکادمی علوم اتحاد شوروی معفوظ است.

در سند و هند زیر نام ((محك)) چندین مجموعه به پیروی ا زتحفة الحبیب فخری مرتب شده است. مثلا محك كمال از محسن تنوی، محك قانع أز قانع تتوی، محك خسروی از میر غلام خان تالپوز، محك مرتضایی از غلام مرتضی شاه مرتضایی تتوی (۱۲).

الن همه موید این نظر است که ایجاد و تصنیف همچو مجموعه ها بعد از فخری، به حبث عنعنه ادبیدر ادبیات فارسی پذیرفته شد.

نسخه های خطی تحفة الحبیب که دسترسی به آنها میسر آمد از لحاظ حجم از یکدیگر متفاوت بودند. در اکادمی علوم ازبکستان شوروی دو نسخه تحفة الحبیب زیر شماره های (۲۳۰) (۲۳) و (۷۸۹) (٤٤) حفظ است. در نسخه شماره ۷۸۹ غزل های ۲۰۱ شاعر که دارای ردیف و قافیه مشترك آند آورده شده است. این شاعران اساسا نماینده گان محیط ادبیسی نیمه دوم قسسرن ۱۰ هسسرات میباشنسد، از جمله در این مجموعه ۹۲ غزل جامی، ۲۰ غسزل حافظ، ۸۰ غزل خسرو دهلوی ، ۵۰ غسزل بنایی، ۳۰ غزل حسن دهلوی، ۲۶غزل سهیلی، ۱۲ غزل سیفی، و ۱۰ غزل نوایی، (فانی) جمای گرفته است.

نسخه نمبر ۸۸۱ گنجینه دستنویس های شرقی تاجکستان که بسیار ناقص هم میباشد ۱۲۸ غزل شعرایی را در بر میگیرد که به غرل های سعدی، خسرو، خواجو، و حافظ قاسم، جامی، انسی، کاتبی، حالی، آصفی، و کامی نظیره سرائیده اند. (۵۰)

نسخه دیگر و بسیار جالب، که میخواهم د رمورد آن مفصلتر توقف نماییم، نسخه کتابخانه شخص ایسر کشعلسی شادی یف استاد انستیتوت پیدا گوژی شهر نینین اباد جمهوری تاجکستان شوروی است که نیزد مالك آن بنام ردایف الاشعار شناخته و حفظ میشود. (٤٦) این نسخه در سال ۱۲۳۱هجری (۱۸۱۰ م) از طرف میرزافاصل بن محمد فید شهر سبزی در ۳۸۳ برگ کاغد سفید مایل به زردی نوع سمرقندی با خط نستعلیق خوان نوشته شده است. قطع نسخه ۲۶ در ۱۲ سانتیی بوده، پشتی آن مقوای قرمزی است. که علاوه از سه مهر اطرافش زنجیر بندی دارد.

نسخه بدون مقدمه یا دیباچه بوده درکدام جای کتاب نام آن ذکر نشده است ولیی بعضی محققین ایس نسخه را به ردایف لاشعار (٤٧)، تذکره داده اند.

در مورد این نسخه شبهه یی پدید میآید کسه ((تحفه الحبیب))، و مال فخری نباشد.

به دلیل اینکه: اولا تمام نسخه های تحفة الحبیب که در برتانیا، پادیسی، ش شودوی، ایران، پاکستان، هند و افغانستان محفوظ اند با غزل مشهور سعدی به مطلع: مشتاقی و صبوری از حد گذشت ما را گر تو شکیب داری طاقت نماند ما را شروع میشوند در حالیکه این نسخه با غزل معروف حافظ به مطلع:

الا یا ایها لساقی ادر کا سا و ناولها که عشق آسان نمود اول ولی افتاد مشکها آغاز میگردد.

دوم اینکه نظر به اطلاع حسام الدین داشدی در مقدمه تذکره های فخری (مجله دانشکدهادبیات و غلوم انسانی مشهد، شماره ۲٦ سال ۱۳۰۰)، صیت و شهرت این کتاب فخری
در دوره زنده گانیشس عالم را فرا گوفته بود و آقای دوستی بخارایی همین مجموعه را
اساسی قرار داده ((تحفة الخوانین)) را در سال ۹۰۰ آماده کرد. (۱۸۶)

چون مرتب این نسخه هم فقط مجموعه فخری را مکمل نموده است و در همه جا نام نخری را چنین تذکر میدهد که لی جامع الفخری کوید یعنی جمع کننده این غزل ها فخری میگوید. پس کمان میرود که احتمالا این نسخه همان نحفة الخوانین مال دوستی بخارایی باشد. متاسفانه راجع به تحفة للخوانین معلومات دیگری میسر نگردید شاید بعدا بر این نکته نا روشن نیز روشنی پدید آید.

در سرا سر آین نسخه نام شاعران با دنگ سرخ نوشته شده، گاهی هم نام مشهور ر تخلص گوینده گان (مثل میسر اکبر با تخلص فانی گوید و غیره) نوشته شده است، اما در بیشتر موارد نام مشهور شاعران از قبیل عبدالله مروارید، میر حاج، شاه جهاد نگیر، میر پورانی، و غیره ذکر شده و در مقطع غزلها تخلص آنها چون بیانی، نرگسی، حکیمی، عارف و غیره به بیان آمده است. این نسخه اشعار شاعران بعد از زمان فخری را ندارد و در آن ۲۳۵ غزل اصلی جای داده شده است، که ۱۳۸۲ غزل جوابیه را به وجسوم آورده انسد.

از شعرای پیشس از زمان سعدی تنها اشعاد ظهیر و انودی در تحقة الحبیب حای کرفته اند. فهرست اشعاد اساسی و جوابی این نسخه (نسخه کتاب خانه شادی یف علی زاده) از طرف شرق شناس معروف تاجیك، دکتور علوم اعلا خان افصحزاد در رساله لیریکه عبدالرحمان جامی (٤٩). مرتب گردیده است. نسخه قلمی متذکره مکمل و

خالی از نقایص و زواید است و هر مقایسه با دیگر نسخه های قلمی ((.ه) تفاوت نهایت زیساد دارد.

شعرایی که در این مجموعه اشعار تتبعی آنها آورده شده به دوبخشرقابل تفکیكاست: یعنسی شعرایسی که در نیمه اول قسرن ۱۰ زنده کی نموده اند و شعرایی که در فیمه دوم قسرن ۱۰ و اوایل قرن ۱٦ زنده کی کردهاند فهرست غزلهای آنان درجدول ادانه میگردد، طوری که معلوم تردید به ۲۳۰ غیزل شعرای معروف ۱۳۸۳ جواب کفته شده است. مثلا بر غزل حافظ با مطلع ذيل :

الا یا ایها لساقی ادر کا سا و ناولها که عشق آسان نمود اول ولی افتادمشکلها چندین شاعر جواب گفته اند که نام بعضی از آنها با مطلع غزل های شان از این قرار است:

مو لا نا عبدا لرحمان جامي:

هولانا محمد بن حسام :

مولانا كاتبى:

مولانا سيفي بخارايي :

مولانا طبوسيى:

شاه جهانگير با تخلص حلمي:

مولانا شاه حسين كامي:

شراب لعل باشد قوت جانها قوت دلها الا یا ایها لساقی ادر کا سا و ناولها به امیدی که بکشاید ز لعل پار مشکله،

خيال آن لب ميگون چه خون افكند در دلها بیا با نیست رأه عشق و از هم دورمنزلها در این ره رکعبه جویان را رود بربادمحملها دلا درعشق اگرخواهی، گهسازی حل مشکلها چو مردان همتی در یوزه میکن از در دلها زهی از شمع رخسار تو روشن خانه دلها برافشانذلف مشكينداو حلكنجمله مشكلها الهي از كعبه و بتخانه در كوى تو منزلها

به حرد اهل دل کشتیم چون افتاد مشکلها که باشد کار درویشان، طدایی از در دلها

زهس منسزل ترا راه دگس در کعبه دالها

ولانا هلالی: 

ز آب چشم من گلشد به رامعشق منزلها

ندانم تا چه گلها، بشکفد آخرا زین گلها

زشرح درد من خون شد دل مردم بهمعفلها

سخن گزروی دردآید گندتاثیردردلها (۱ه)

کسخه دیگر تحفة الحبیب فخری که نسبت غلط فهمی در کتلاك آدشیف ملی افغانستان بنام جنگ (۵۰) معرفی گردیده، از لعاظ قدامت تاریخی خیلی جالب و پسر ارزشس است. این نسخه تحت شماره ۰ ، ۱ /۱۳ در آدشیف ملی افغانستان محفوظ میباشد. نسخه دارای قطع (۰ ر ۲۱ در ۰ ر ۱۲) سانتی و ۱۸۰ ورق است. کاغذ آن مایل به زردی سمرقندی و هر صفحه دارای ۱۶ الی ۱۰ سطر می باشد. از روی شکل و نمود خط چناخ می نماید که این نسخه قریب به زمان خود مولف (قرن ۲۱) تهیه شده وشاید دو قرن های بعدی دوباره از طرف صحاف م سوادی صحافی گردیده باشد زیرا برگهای دو قرن های بعدی دوباره از طرف صحاف م سوادی صحافی گردیده باشد زیرا برگهای آن مخلوط و نا مرتب شده ائد.

متن اساسی نسخه با لوحه شروع و در دوستون نوشته شده واطراف متن با رنگهای آبی، نسوادی و طلایی، جد و لکشسی شده است. متن نسخه عبارت است از دیباچه و دو مثنوی : یکی در سبب تالیف کتاب و دیگری در مدح خواجه حبیب الله (۱۵)، متن اساسی با غزل سعدی به مطلع :

مهنتاقی و صبودی از حد گذشت ما د ۱ گر تو شکیب، دارای طاقت نمانید ما را آغاز میگردد، بعد از مطالعه کامل این نسخه فهرست غزلیات آن در دو بخش، بعنی فهرست غزلهای شاعران نیمه دوم قرن فهرست غزلهای شاعران نیمه دوم قرن ۱۰ ترتیب گردیده که درجد اول جدا گانه ارائه میگردد بی :

از مقایسه نسخه ها چنین بر میاید که نسخه آدشیف ملی افغانستان کاملا تکمیل است و کاتب آثرا از دوی نسخه بسیاد مکمل کتابت نموده است. چون از دیگر نسخه های خطی که حسام الدین داشدی و احمد گلچین معانی استفاده نموده اند مکملتر میباشد برای تحقیق و آموزش بسیاد مهم است. در آدشیف ملی افغانستان علاوه بر این یک نسخه دیگر تحت نمبر ۲۱ / ۱۳ موجود است که در اخیر قرن ۱۷ در ۲۹۶ ورق کتابت کردیده است. از اینکه فرصت مطالعه کامل آن میسر نگردید در این مقاله تشریح آن مقدور نمی باشد. تنها همین قدر قابل گفتن است که این نسخه اغلاط فراوان دارد.

افرون بر آنچه ذکر شد نسخه های دیگر تعفه العبیب نیز در سایر کتاب خانه های چهان موجود اند که شرح آن چنین است :

۱- در کتابخانه اوده دو نسخه (۱۶)

٧- در موزيم برتانيا زير شماره ٥٨٥ ـ ٢٤٤٤ او \_ آر (٥٥)

۳- در کتاب خانه ملی پاریس، زیـر شماره ۱۹۷۸۸ . به قول راشدی این نسخه قیمت ترین نسخه هاست و در ماه ربیع- الثانی ۹۹۸ نوشته شده است. (۹۰)

٤ در کتاب خانه سپهسالار یک نسخه به شماره ٤٥٤ ثبت شده است که در پایان آن سال تالیف آن در یک بیت ذکر شده است. (٥٧)

ه در موزیم ملی کراچی، در کتابخانه مرحوم مولانا معمد شفیع (راشدی)، کتا... خانه تالپودی، در کتابخانه او ستاد معمد فسرح و غیره (۸۸)

تحفة الحبيب اثس يست مهم كه بسراى تاريخ ادبيات زبان فارسى تحقيق همه جانبه آن از اهميت خالى نيست.

#### منابسع

- (۱) مجله خراسان شماره (۱۹)، اهمیت ادبی لطایف نامه فغری هروی، مجله آدیانا مقاله عبدالحی حبیبی، فغری هروی ص ۱ ، افغانستان، ص ۱۷۶، کابل ۱۹۵۰.
  - (٢) کتابخانه دانشگاه کابل نسخه شماره (١٤٧٦١).
  - :٣) مجله کتاب، سال دوم، شماره ٦ ص ٢٧٠ مقاله ((سفينة الظرايف)).
    - (٤)، همانجـا .
    - (٥) تكمله فهرست نسخه های خطی فارسی بر تانیا (ص ۲۳۲).
- \* بوستان خیال تالیف بیکشاشی قلبی عبدال رومی است و در سال ۱۹۹۱ ه . تالیف گردیده است.
- (٦) فهرست نسخه های خطی فارسیی ، ائستیتوت شرق شناسی اکادمی علوم اتعادی سوروی، طبع هشتم، ص ۳۸۰
  - (۷) ریو، فهرست نسخه های خطی موزیم برتانیا، جلد اول ص ۱۳۹۲۰.
  - (A) عبدالحی حبیبی، مقاله فخری هروی، مجله آریانا، سال ۲۰ شماره ۳۰
    - (٩) مير على تبريزى، ريحانة الادب، جلد چهارم، ص ٤٣١ . \_
  - (۱۰) نقوی، تذکره نویسی فارسی در هندو پاکستان، تهران، ۱۲۸۳ ص ۹٤۰

- ۱(۱۱) سعید نفیسی، تاریخ نظم و نشر.
- (١٢) خيام پور، روضة السلاطين، تهران
- (۱۳) میکلو فا ماکلی، توصیف نسخه های خطی انستیتوت شرق شناسی اکادمی علوم اتحاد شوروی، طبع هشتم.
  - (١٤) أفغانستان، ص ١٧٤، كابل ١٩٥٥
- (۱۰) سیعد نفیسی، تاریخ نظم و نثر در ایران و در زبان فارسی تا اخیر قرن ۱۰ ، تبران ۱۸ نصر ۱۷۴۶ ص ۱۷۰
  - (١٦) همانجا ص ٤٣٩ ـ ٤٣٨
    - (۱۷) همانجا، ص ۲۳۹
  - (۱۸) خزانه کنج الهی از میر علی همدانی متسوفسی ۱۰۹۳
    - \_ خلاصة الشعراء تقى كاشى، ١٠١٦
    - \_ صحف ابراهيم، ابراهيم على خان، ١١٠٥
      - \_ مجمع النفايس، خان آرزو، ١١٦٤
    - \_ خيلامة الا فكار، ابنو طالب خان تبريزي، ١٣٠٧
      - \_ تاریخ سند، میر مغضوم بگهری، ۱۰.۹
- (۱۵) حسلم الدین راشدی، مقدمه روضة. السلاطین و جواهر العجایب، قراچی، ۱۹۹۸ ( ترجمه اخمه کلهیتن معافتی هر مجله دانشنگاده اذبیات و غلوم النسانی مشتهد:شنماد دوم ، سنال هفتم.)
  - (٢٠) كلستان استسترت، سنال ١٩٣١نـ لاهستور ، من ٥
    - (۲۱) گلستان مسرت ، ص ۱۱۹
    - (۴۲) گلستان هسرت ، ص ۱۱۷
    - (۲۳) عبدالغنى ميرزا يف ، بنايسى، ستالين آباد.
  - (٢٤) سَفَينَة الظَرايَف، سيف جام هـروى، نسَخُه كلمي دانشگاه كابل ، ١٤٧٦
    - \_ بوستان خيال، خواجه بيكتاشس قليي عبدال، نسخه آرشيف ملي.
- (۲۵)، نسخه های آرشیف ملی افغانستان، تاجکستان، اوزبکستان، ایران، هند، برتانیا، یتاکستان و غیسوه.
  - (٢٦) گفيف النگون ٢ : ٢٦١
- (۲۷) مجله اردو، ۱۹۶۵، مقالبه افسال مشاغرة، أذ داود رهير و ارمفان علمس اذ

#### قاضى اختر (از مقدمه حسام الدين راشدي)

- (۲۸) نسخه نمبر ۱۰۰ / ۱۲ آرشیف ملی از برگ ؛ الف الی برگ ه ب
  - (۲۹) همان نسخه برگ ۱۶ ب
    - (۳۰) همان نسخه برگ ۱ ب
- (۳۱)، واقعا فخری اثری بنام منایع الحسن در کلام بدیع تالیف نموده است که تاکنون به دسترسی ما نرسیده است.
  - (۳۲) نسخه آرشیف ملی ۱۰ / ۱۲ بسرگ ۲ ب
    - (۳۳) و (۳٤) همان نسیخه برگ ۲
      - (۳۵) همان نسخه برگ ۳ ب
- (۳۹) مجله خراسان، سال چهارم، شماره پنجم، مقاله ارزشی ادبی لطایف نامه، ص۹۷ ـ آریانا شماره ۳ سال ۲۰، مقاله عبدال لحی حبیبی، ص ۱
  - (۳۷) مجله ادبیات و علوم انسانی مشهد، سال ۲ شماره ۷ ص ۵۰
    - (۳۸) همان مجله ص ۱۹۷
- (۳۹) ص ٤٢٧، داشدی این معلومات دا ازمقاله احمد النجین معانی که درنشریه فر۔ هناک خبراسان بنام تحفة الحبیب منتشس کردیده، کرفته است.
  - (٤٠) راشدی، ص ۲٦٨
  - (٤١) فهرست كتابخانه آستانه قدس، جلد هفتم، ص ٢٣٧، شهاره ١٩٧
- فهرست نسخه های خطی اکادمی علوم جمهوری تاجکستانشوروی، جلد ۱٬۵وشنبه، ۱۹۷۶ نمبسر ۱ / ۲۳۱۹ / ۱۳۲۹ ، ۱۹۷۷ ، ۱۹۲۹ و ۲۲۰۹
  - (٤٢) رأشدی ، ص ٤٦٨
  - 127 آثار دستنویس های خطی اکادمی علوم ازبکستان شوروی، جلد دوم، ص۲۵۸ علاء ۱۲۵۸ همانجا ـ جلد ۳ ص ۷۸ ـ ۷۷
- ۵۶ فہرست نسخه های خطی اکادمی علوم تاجکستان شوروی، جلد سوم، دوشنبه،
   مسال ۱۹٦۸ ص ۷۷ ۷۷
  - ٤٦ مجله اوزبيك تيلي ادبياتي، تاشكند، شماره ه ، سال ١٩٨٢
- ۷۱ اعللا خان افحازاد، لیسریکا (غزلیات) عبدالرحمان جامی (دساله دکتودی)، ایرکشس علی شادی یف، مجله در بالا ذکر شده اوزبیك تلی و ادبیاتی، تاشكند. ۸۱ جلد هفتم فهرست كتابخانه آستانه قسیدس.

آقـای کلچین معانی، ص ۲۳۷ ـ

٤٩ رساله متذكره در بالا

۰۰ نسخه های آرشیف ملی افغانستان نمبسر ۱۰۰ / ۱۳ فهرست نسخه های خطی تاجیکستان. اوزبیکستان شوروی، جلد ۲ ص ۲٤۱ نمبر ۲۳۰ و فهرست نسخه های خطی تاجیکستان.

٥١ انسخه كتابخانه شخصى ايسركشس علسي شادى يف.

۰۲ فهرست نسخه های خطی آدشیف ملی نمبر ۱.۰ / ۱۳

٥٣ همان نسخه برگ (٢) الف ، ب

٥٤ - اشپر نگر ، ص ١٢

٥٥ ريو، فهرست ضميمه اي، ص ٢٣٣

٥٦ - كتلاك پرچ، جلد دوم، ص ٥٠٠٠

٥٧ فهرست سيهسالار : ٣ : ٣٥٨

٥٥ اطلاع داشدى. مجله ادبيات و انسانى مشهد.

\* جداول ترتیب شده نسبت مشکلات فنی مطبعه از چاپ بازماند. (اداره)

and the second of the second o

ادیت از: حسین فرمند

## خمسه نظامى وشعراى تركى زبان

نظامی از جمله شاعران بلند آوازه قرن سشم هجری است، که در سرایش مثنوی حیره دستی ویژه یی از خود نشان داده، و نمود متمایز ادبی او در آن است که دست بسرایشس پنج گنج (خمسه) زده و از خود لیاقت و افر و استعدادی بی نظیر در ایس بخشس شعر کلاسیک نشان دأده است. زیرا روحیه رومانتیك گونه یی که در این نوع شعر، نظامی ارایه داده مختص به خود أوست. بدین واسطه شعرای زیادی خواسته اند از او در این روال پیروی کنند، که هرگز به مقام او نرسیده اند.

نام اصلی نظامی الیاس و کنیت اش ابو معمد و لقبش نظام ألدین است، که تخلص خود را از آن بر گزیده است. (۱) پدر نظامی یوسف بن زکی موید و مادرشس رئیسه نام داشت و گویند مادرشس کرد بوده، چنانچه خود گوید:

از لا به کسری کسرا کنم بساد تا پیش من اردش به فریساد

در بسیاری تدکره ها جای تولد نظامی را شهر کنجه گفته اند. ولی تادیخ ولادتشی در بسیاری تدکره ها جای تولد او را هم هجری درست معلوم نیست. تنها ((ریبکا)) و ((برتلسی)) سال تولد او را ۱۵۰۰ هجری برایس با (۱۱٤۰ ـ ۱۱٤۱) میلادی نوشته انسد. (۲)

همانگونه که در بسیادی متون ادبی و نهادهای عاطفی بشر و به ویژه شعر (عشق) به منزله بنیاد اصلی بود، در سرودن مثنویهای پنج گنج (خمسه) نیز این عشق بوده، که نظامی را یادی رسانده است تا آثادی چنین بیافرنید. چنانکه مهر (ستاره افاق) نخستین همیر نظامی، وی را وا داشت، تا دست به سرودن مثنوی معروف :خسرو و یشیرین) بزند و آن را به حساب خاطره گرامی همسرشی در سال (۷۷ه) موقف جاودانگی بخشید. (۳)

تا آنجا ئیکه شواهد دست داشته و متون ادبیی نشان می دهد در حدود چهل و دو شاعر دری زبان، سیزده شاعر ترک (٤)ششی شاعر پشتو و نیز تعدادی شاعران اردو زبان از شیوه خمسه سرایی نظامی تقلید نموده و استفاده برده اند. (ه)

باید گفت که اصل سخن در این نوشته برای شعرای ترکی زبان است، که آز حمسه نظامی یا پنج گنج پر بار و پر از دهزو راز او پیروی نموده و آن را مورد توجه قسرار داده انسید.

طوریکه از و رای مطالعات ادبی بر میاید، تعداد خمسه سرایان ترك به ۲۰ شاعر می رسد، که به همین نام نیز شهرت یافته اند.ایین شاعران بر گزیده و نظیره گویان ترك، در جایی کاملا پای به جای پای نظامی گذاشته، و هر پنج موضوع خمسه نظامی را به تقلید گرفته اند. یا اینکه به یکی یا دو تأی آن چون لیلی و مجنون و خسرو و شیرین اکتفا نموده، و مثنوی های دیگری از خود بر آن افزوده اند. عده یی در بعضی موارد از خود مضامینی بر این داستان ها افروده اند. ولی در همه ایس خمسه ها، نهادهای شعری نظامی به هیچ گونه فراموش نشده است. (۲)

در اینجا مختصری از هر کدام از ایسن شعرای ترک زبان که به پیروی از نظامی از قسرن ۱۲ میلادی به بعد به گویشس خمسه دست یا زیده اند، یاد آور می شویم : ۱- چاکری : وامق و عدرا ـ یوسفوزلیخاحسن و نگار، سهیل و نوبهار، گیلیو مجنون ۲ ـ لامعی محمد چلبی : شمع و پروانه ـفرهاد نامه، وامق و عدرا، ویسی و رامیس . اسال و سلامان.

۳ حمیدی زاده جلیلی : خسرو وشیرین، لیلا و مجنون، کل صد برگ، جوهر نامه، یوسف و زلیخا.

٤- دكاكين زاده تاشليكانى يحيى بك : گلشن راز \_ منجينه راز \_ كتاب اصول \_
 يوسف و زليغا شاه و كدا .

و أركسي محمد افتدي : نهالستان ـ اكسيـر سعادت ـ مشاق المشاق ـ قانـون رساد ـ غزوات مسلم ـ الوصف الكامـل (نشـر) (۷)

کتابی بنام ((دانشمندآن آذربایجان)) تالیف(:تربیت)) نیز از تعدادی شعرای آذربایجان یادمکند، که به پیروی از نظامی گنجه یی، خمسه هایسی سروده اند. ولی متاسفانه از هیسج یک آثار شان ذکری به میان نیست.

خارج از این معلوده، مولانا تاثیر، یکیدیگر از شعرای آذربایجانی دوران سلطان \_ حسین صفوی و معاصر صایب تبریزی بوده، که دست بدین کار زده است. او خمسه یی دارد با معتویات زیر:

ثمـره العجاب (در بحـر هفت پیکـر) ، حسن اتفاق (در بحر لیتی و مجنون)، جهان نما (در بحر مغرن الا سرار)، منهاج المعراج(در بحر تقارب) و چند مثنوی دیگر.

درویشی آشرف نیز یکی دیگر از شعرای آذربایجان است، که در قرن نهم هجری مثنوی هایی به گونه زیر به تقلید از نظامی گفته است.

منهاج الا برار، شیرین و خسرو (ریاض العاشقین)، لیلی و مجنون، هفت اورنگث، عشتق نامه ، ظفر نامه.

سالم تبریزی نیـز سه مثنوی به همیـن دوال سـروده است :

مهر و وفا (هموزن مغزن الا سراد نظامی) یـوسف زلیغا (بروزن خسـرو و شیریـن) لیکـی و مجنون.

یکی هم صادقی افشار است که از قوم خدا بنده او معاصر شاه عباس صفوی می باشد. و تنها مثنویی بنام سعد و سعید در وزن خسرو وشیرین نظامی سروده است.(۸)

نوایی شاعر شبیر قرن پانزدهم میلادی و نمایانگر عروج فرهنگ دوره تیموریان هرات نیز به روش نظامی به خمسه پردازی دست زده، و در سال های ۱٤۸۳ ـ ۱٤۸۰ میلادی به زبان ازبکی (ترکی جغتایی یا ترکی شرقی) خمسه خود را به شیوه نظامی و در عین حال مانند هفت اورنگ جامی به میان آورده است.

او با تقدیم مضامین بکر در مثنوی های خویش، بیادی خصایص منفور در جامعه را چون ظلم و بیداد گری و خواص بدی چون حرص و آزرا ادائه داده است. (۵) نوایی در حدود سی جلد اثر به نثر و نظم دارد، که همه آنها به زبان ترکی جنتایی (اوزبیکی) نوشته شده، و تنها دیوانغزل هایش به زبان دری است، که در آن فانی تخلص کرده است.

در بعضی جاها علیشیر نوایسی پیشرو نهضت خمسه سرایان نظامی می گفته شده که بسیادی شعرای ترکی زبان و آذزی ازو در آیس مورد پیروی کرده اند، که نمسونه های آن قبلا تذکر داده شد.

در آین جا تذکری مختصر از مثنوی های پنج گانه نوایی داده می شود، که به روشی نظامی ارایه گردیده، و از این قرار اند.

۱- خیره الا براد : که کاملا با بر داشت از مفاهیم مغزن الا سر اد نظامی سروده شده و بیشتر زمینه تعلیمی دارد. طوریکه در بسیاری بخشس های دیباچه و دیگر مسایل عرمانی و اخلاقی، دوق و فکر نظامی را پیاده نموده و حتی در بعضی موارد، کلمات و جملات نظامی نیز ارایه شده است.

۲- فرهاد و شیرین : این مثنوی از نقطه نظر مفاهیم عشقی آن، که بر بنیاد معاشقه شیرین و فرهاد استواد است، نظیره ایست از خسرو و شیرین نظامی . ولی در مثنوی نوایی، فرهاد در نخستین وحله داستان خود نمایی می کند. و ارتباط عشقی خسرو و پرویا به شیرین، در ماورای صحنه های قرعی جنگ فرهاد با دیو و اژد ها و غیره تبارز می کند. که این مساله تزایدی دا نسبت به داستان نظامی نشان می دهد .

۳- لیلی و مجنون : بر داشت نوایی از مثنوی لیلی و مجنون نظامی تا حدودی بگونه کامل انجام پذیرفته است، بر علاوه نوایی تا جای امکان نکات فرعی و جزیی دا بس داستان خویشس افزوده، و با المقابل پاده بی نکات را از داستان نظامی حدف کرده است، همچنان گفته می شود که نوایی در این مثنوی از ((گوهر نامه)) خوا جـوی کرمانی نیــز متاثر بوده است.

نظامی حالات عاطفی قهرمانان داستان را بر ملا نموده، در حالیکه نوایی با فر گذاشت از این مطلب، بر خورد بین دو قبیله یا دو خانواده را به گونه فاجعه بار منعکسس نه-وده است.

2- سبعه سیاره (بهر امشاه) : در ایس انسر نوایی از مثنوی هفت پیکر نظامی متاثر گشته، ولی بخشس تاریخی آن را نا دیسده گرفته است، که خود در این زمینه یاد آور مسی شدود.

دد اثر نوایی، دوایات افسانه یی توسط مردان مسافر باز کو می شود، که هر کدام

أز اقليمي جدا كانه كرد آمده انسد. و در بايان داستان بهرام كنيز خود را بيدا مي كند، در خاليكة هسته مركزي مثنوي نظامي هفت داستان مي باشد. و نظامي جيون خواسته آن را صغه عشقی و عاطفی بدهاد، هفت دختیر را تصویر سازی کرده است. ه سد استکنفر : نوایی در این اثر از استکندر نامه نظامی بهره گرفته، و در آن شرف نامه و اقبال نامه با هم یکجا سروده سده است. و گذشته از حکایات کوچک، دیگی جوانب و موضوعات هر دو مثنوی به هم نزدیکی دادند. نوایی در عین حال، درین اثر أز ((خرد نامه)) جامي نيز متاثر بوده، كه خود آن را در محاكمته اللغتين تـذكـر داده است. (۱۰)

فضولی آذری یا بغدادی، شاعر دیگر ترکی زبان است، که مثنوی لیلی و مجنون نظامی را مطمح نظر قرار داده، و به سه زبان عربی و ترکی و دری ، بعدازاینکه مثنوی لیلی و مجنون را به آغاز گرفته، در خلال آن، اشعاری نیز در این سه زبان سروده است. آوردن غزل های پر شور و سوز ناك در اثر ((فضولی)) بر جستگی خاص دارد. زیرا در فواصل زیاد، سرایشس غزل را زینت شکل داستان و دل انگیزی مفهوم آن ساخته، و در مقطع هر غزل نام خود را تذكر داده أست. ولى روال داستان بكونه عموم اقتباسی است از لیلی و مجنون نظامی : تا جائیکه مفاهیم و عبارات نیز از نظامی گرفته شده است.

در این جا نکاتی چند از این نشانه های اقتباسی تذکر داده می شود :

نظامی: لیلی به گرشمه زلف بر دوش فضولي: ليلي همه عشيوه و كرشمه مجنون و سير شكث چشمه ، چشمه نظامی: کیلی نه که صبح محبت اضروز فضولی: لیلی نه که شمع مجلس افروز مجنون نه که آتش جگر سوز نظامی: لیلی خو میثاره در عمسساری فضولی: لیلی چو ههی آمنت در عمادی

مجنون به وفاش حلقه در گـــوشن مجنون نه که شمع خویشتن ســـوز مجنون چو فلك به پرده دادى ـ مجنستون فعلىك زده بعه زارى (١١)

در این جا بی قایدم نخواهد/بود، تا از ترجمه بعضی از مثنوی های خمسه نظام،، بوسیلله محوینده محان ترکی زبان نیز یاد آودی کنیم. زیرا بخشی از ترجمه های قرون میانه به دسترسس است، که یک نوع آن دا به اینگونه شاهد می آوریم:

«قطب خوارزمی در قرن هشت هجری، مثنوی خسرو و شیرین نظامی گنجوی را بگونه آزاد به زبان اوزبیکی ترجمه کرده، که در جریان بعضی حوادث ، متن اصلی تغیراتی به خود دیده است.

طوریکه مثنوی نظامی حاوی هفت هـزار بیت بوده، در حالیکه ترجمه قطب در حدود چار هزار و هفت صد بیت است. (۱۲)

بدینگونه دیده می شدود که مقام والای نظامی در سخنوری و گویش گنج نامه ها بسی بلند آوازه بوده است. زیرا او شاعری بدوه پا بند به اصول و موازیدن درست شعری، دارای شخصیتی متعادل و انسانی اخلاقی حمیده و مردم دوست. که نفوذ معنوی و ادبی اشی پیروانی را به خود کشیده و از و به تقلید های گونا گون با بر داشت های متفاوت به زبان های دری، ترکی، و عربی، دست یازیده اند. که این مساله در زبانهای دری، و ترکی بر جستگی ویژه یی خسسود را دارد.

#### منابسع:

۱- در بسیادی متون و تذکره های شعرا او رأ جمال الدین ابو معمد بن یوسف بن زکی بنی موید گفته اند.

۲- پنج مخنج نظامی و پیروان او دوکتور عضمت ستار زاده، مجله ((نگین)) شماره (۱۲۰) ارد یبهشت ماه (۱۳۰۶) ص (۳۶)

۳- سیمای بنشته بر چکاد های زیبایی، پروین سینا، مجله (خراسان)، شماره سوم (ثور - جوزا) (۱۳۹۲) ص (۹۹)

٤- در تنها ماخذی که به خط لاتين و جاپ استانبول موجود است. تعداد شعرای ترکی زبان (۲۰) شاعر نام برده شده است.

ه باز تاب منشس های انسانی در برخی از لیلی و مجنون ها. حسین فرمند، مجله (خراسان) شماره دوم (جوزا - سرطان ۱۳۹۳) ص (۷۰)

٦- مجله (نگين) شماره (١٢٠ - ارديبېشت ساه ١٣٥٤) ص (٣٤)

٧- همان مجله ص (ه٣)

٨- همان مجله همان صفحه

۹- تاجیکان (تاریخ قدیمترین، قدیم و قرون وسطی) بابا جان غفوروف . دانشگاه کابل، میزان ۱۳۹۳ ص ۷۰۶

۱۰ مجله نگین شماره (۱۲۰) ص (۳۹)

١١\_ همان مجله ، همان صفحه

۱۲- ترجمه های سده های میانه آذربایجان از زبان دری . دوکتور محسن زین العابدین او علی مجله ((خراسان)) شماره اول (حمل، و تـور ۱۳۹۶) ص ۸۱

## نگاهیبه سرودهای دری اشوف خانهجری

یکی از بزرگ ترین شاعران زبان پشتو اسرف خان هجری است، که افزون از زبان مادری خود به زبان دری نیز اشعاری سروده در هر دو زبان دفتر های شعر از خود به جا گذاشته است.

هجری فرزند خوشحال خان ختگ (۱۰۲۲–۱۱۰۰ ه . ق) به تاریخ هفدهم رمضان المبادك سال ۱۰۶۱ ه . ق در موسم بهار درزاد گاه پدری چشم به جهان کشوده پدر بزر گوارشی در تاریخ تبولدشی به زبیان دری سروده ببود :

چـو بـود وقت بهار و شگفتـن گلهـا حساب سال وی آمد بهار اهل شگفت (۱) اشـرف در خانواده دانشی و سیاست و بزرگ مردی چون خوشحال خان زادهشد،واز ابــن مدرسه آموخت.

هجری در معیط فرهنگی وآموزشی مساعدی زنده کی کرد، و از این زمینه سود و افر برد و در نتیجه شخص عالم، دانشمند و پر معلومات پا به میدان ادب و علم گذاشت و گامهای استوادی را دراین راه برداشت. (۲)

اشرف هجری افزون بر سیمای فرهنگی مرد میدان سیاست نیز بود، زیرا خانواده

هجری از زمانه هایی بسیار قدیم سرداری ریاست قبیله ختک را بدوشی داشت و از مدت زمانی با دود مانهای شاهی وامپراتوران منولی هند نیز در ارتباط بودند.

این روابط گاهی حسنه میبود و گاهی رو به سردی می گرائید. اشرف خان هجری سخص بر جسته خانواده خود بود، و در بر قراری تمام روابط سیاسی و اجتماعی سهم میگرفت. بنابر نبشته سر فراز خان عقاب ختك هجری أز سن ده سالگی تجربه جنگ را فرا گرفته بود. و در غیاب پسدر (ایام حبس ۱۰۷۶ – ۱۰۷۹ ه . ق) سردار قسوم بود، بعد از رهایی پدر نیز تا زمانی ایسن سمت را داشت.

اشرف خان هجری در طول حیاتش سه ۱۰٫ گرفتار و زندانی شده است، البته گرفتاری های اولی و دومی آن تصادفی رخداد، اسا گرفتاری سومی آن که به دوره حبس طولانی چهارده ساله انجامید تصادفی نبود، بلکه در اثر غلط فهمی و خصومتهای شخصی بین هجری وحکام دربار دهلی صورت گرفت.

هجری به تاریخ آخر ثور یا اول جوزای سال ۱۰۹۲ ه . ق در پشاور گرفتار شد و چون یک زندانی سیاسی روانه هندوستان گردیده و در قلعه گوالیار زندانی شد. زما نیکه در سال ۱۰۹۷ ه . ق اورنگ زیب عالمگیر، قلعه بیجا پور را گرفت، همراه با دیگر زندانیان هجری باین قلعه برده شد، و تا دم مرگ در این زندان بماند.

هجری چهارده سال عمرشی را در زندانها و قلعه های گوالیار، کرکی، و بیجا پـور سپری کرد و در فرجام به سال ۱۱۰۶ ه ق چشم از جهان بست، و در بیجا پور مدفون گشت،

بر شرح حال و زنده گی نامه هجری، کتابها نبشته شسده اسست مسن در سطور بالا کوتاه گفته هایی را در شرح حال وی آوردم، و بر همین بعث در زمینه بسنده میشسود و بر میگسردم بسر سخنوری هجری و آثارشن.

اندر باره آثار و اشعار هجری : \_

هجری سرایشس گر عالیمقام، به زبان های دری، پشتو، گفتو دربرخی از علوم زمانخود معلومات وسیع داشت زبان های پشتو،دری تازی ولاید یکی از زبان های هندی را نیز محر فهمید.

بنابر گفته اکادمیسین دکتور جاوید: (( ۰ ۰ ۰ این گوینده توانا مانند اغلب افراد دود مان خود از آدب و فرهنگ تازی و دری اطلاع و بهره کافی داشته و به مورازین و دقایق بدیعی سخت پا بند بوده است.)) (۳)

هجری در شعر، پشتو پدرشی را به مقام استادی می پذیبرد، و در سخنوران دری

زبان از خاقانی (وفات ۹۰۰ ه ق) و انوری (وفات ۸۳۰ ه . ق) یادی دارد و خود را همتای آنها میدارند، طوریکه گفته بود:

گوته می په لب کره ماوی زه خاقانی نهیم چی ختمه کرم په تن د زمانی سخنودی وی یی خاقانی انوری سرد سرو په ژبه هجری کلیاتی از شعر پشتو دارد، که در ته یی خاقانی د پشتو هیم انبودی دو دفتر تنظیم شده و قسمتی از آن بسه سال ۱۹۰۸ به همت همیش خلیل در پشاور به چاپ رسیده، و در شماری از پژوهشس همیای ادبی از مکتوبات هجری نیز سخی گفته شده است. (۱)

همان گونه که در آغازین بخشی هسای این نبشته بدان اشاره رفت هجری به زبان دری نیز شعر سروده، وخود برسرودههای دری خود می بالد، و در یک رباعی چنین سروده بسود :

په اشعار چی د پارسی سخنرانی کـرم په لحدکی ادواح خوش د خاقانی کـرم دپشتو ژبی شاعـر په زمان کـوم دی چی یی زه به دا هنر دحان ثانی کـړم (ه) بنابـر گفته های پژوهش گران تادیـخ ادبی، هجری به زبان دری نیز دیوان شعـر دارد، دانشمند همیش خلیل، مدون دیـوان پشتوی وی گفته اسـت، که در سه نسخه خطی دیوان پشتوی وی ۳۳ پارچه شعر دری وجود داشت، که تنها دو پارچه آزا در اخبر دیوان پشتو بچاپ رسانیده است. اگر تمام نسخ خطی موجود دیوان هجری را بررسی نماییم، میتوان دفتر چه شعر دری ویرا از آن استخراج کرد.

فرزند هجری ، افضل خان ختك در تاریخ درصع نیز سروده های دری ویرا غرض تقویه قولش به گزینشی گرفته است، سروده های دری اشرف خان چون كلام پشتویشی پختگی و صلابت دارد، و از سوز و درد خاصی بر خوردار است و حتی در برخی از سروده ها بالا تر از آن، طوریکه شاعر خود گفته بـــود :

هسی نه چی سحر کـرم په خپله ثپه تر پشتو می د پارسـی شعر والا دی نمونه های شعر دری او:

هجری در تاریخ وفات پدرشن قطعه یسی را به زبان دری سروده، که در تاریخ مرصع درج است و من آنرا در ینجا میاورم:

رفست آن میسسر روه شساه ختیک مساه و تساریخ فسسوت او جستم روز آدینسه از ربیسسع دؤم

که به خوبی امیر افغان سود خسردم زین قبل سخنران بسود بیست و هشتم او آن آذ ان بسود بهره شاه شسود دولست دارا اعسزاز گشت تفویض همان دم به کلا عانی چند ما زالفاذ چنین حکم به صد حیرانی ميكند جنبش هفت اخير بسيار بدور ای ختك كيست كز أد وار سپهر بيداد انکشاف گره کار چه جـویـی ز انـام

سال هجسران او اگسس خسواهسسی موطن خیر و مجدو احسان بسود (۲). در دیوان چاپی پشتوی هجری نیـز دو سروده دری به چاپ رسیده است که یکی آن از نگاه شکل یک قطعه پنج بیتی ،و دیگر آن قصیده ۲۲ بیتی است. أز قطعه آن در پنجا منصرف میشوم و تنها برخی از قصیده آنرا به گزینشس میگیرم: عرصنگی هست رهی را به شهنشا غفور ٠٠٠ ما زشادى وخوشى پابهفلك بنهاد بم عازم بار کهت گشته به امیدی تمام گرچه اصدار چنین حکم پسس از عفو گناه از صحبان خداوند و نسبسي امين باد تکیه بر را فت او کن که اجرای امهور

زنده کانیش فزون باد ز حد انداز سایه عدل به فریاد غریبی آنداز تارك فخرم از چرخ برين كشته فسراز تا شـوم از ره لطفت با ماثـل ممتاز اختیار به نگه داشتن و مجلس باز دور بود از کرم شاه به صد تیر انداز مانده در دایره حزن به اندوه دمساز هـزدم از مللك فنا حادثه نـوا بـر از درد صد گونه ندارد بهدل خویشس طراز هـر نقس دار بدر گاه خدا دست نیاز نیست مر ذات و را هیچ شریك و انبار هر دعایی که کنم بعد سر انجام نماز (۷)

این قصیده در واقعیت امر عریضه ایست، که شاعر در آغازین روز های سال دهم حبسشی به پادشاهی زمان سروده است، اماطوریکه از رخداد هایی زنده گی شاعر بسر میاید اثری بجا نگذاشته است، و سرایشگر ما همچنان تا آخرین لحظه حیات در زندان به سس برد.

گفته هایی درباره سخنوری شاعر:

سر فراز خان عقاب ختك گفته بود : اگر هجری در هر زمان زنده گانیشس آغاز به سخنوری نموده باشد، مگر ناملایمتی روزگار و فراق و دوری از دوستان و میهن و خا نـواده یـادان و چهارده سال حبس پیهـم به شعرش فروغ خاصی بخشیده و سـوز و گداز خاصی بان داده است. (۸)،

بیشس ترینه سرود های هجری در دوران غربت و حبسس در زندان های گوالیا، کرکی و بیجاپور سروده شده است و حالات روانی شاعر در زندان برین سروده ها باز تاپ خوبي يافته أست. سروده های هجری از نگاه شکل، غزل، قصیده، قطعه، مغمس و رباعی را در بسر میگیرد، و درون مایه آن سر شار از روحیه میهن دوستی، بشر دوستی و ایده های دیگر انسانی می باشد. پرداخت های لسانی و ادسی آن از ارزشس های بلند هنری بهسره دارد و به مخته دانشمندی: ((در سراسسر دیوان این شاعر شیوا بیان که سرشار از باد عاطنی و اندیشه والای انسانی است، احساسات رقیق و تغیل لیطف چنان جسا دادد و پرورده شده است که کلام او را بدیع و بی نظیر ساخته، سایه روشن هایی از نازك خیالی، مضمون آفرینی و بادیك اندیشی که در نسج سخن او دویده سروده ها و ترانه های او دا رنگین و دلپذیسری خاصی بخشیده است. بطور کلی چامه های و چکامه های او از نظر جزالت، استواری و شیوایی شایسته عنایت و اعتنا بوده و در رسته صوافان معانی چیده و ممتاز است.) (۹)

ویژه گیهای که این ادبیات شناس مابرای سرود ها و سخنودی هجری بر گزیده است، همه آن را در گفته ها و سرایشس های پشتو و دری وی میتوان سراغ کرد.

(۱) ختك، افضل خان، تاریخ مرصع بـه کوششس ، مرحوم استاد کامل مومند، یونیو رستی بك ایجنسی پشاور، ۱۹۷۶ ع ص۲۰۸۰

- (۲) هیواد مل، زلمی، فشرده یی از زنده <sup>ب</sup>ینامه هجری ، در (دهجری یاد) بکوششس هیواد مل، اکادمی علوم، کابل، مطبعه آریانا، ۱۳۹۶ هشی، صبی ۲۷۲.
- (۳) جاوید، اکادمیسین دکتور عبدالا حمد، نگاهی به دیوان هجری، درد هجری یاد، صـی . ه .
- (٤)، انحور ، زرین، د زنجیرونو شاعبر، اکادیمی علبوم افغانستان، کابیل، مطبعه دولتی، ۱۳۹۶ ه . شس ، ص ٦٦
- (ه) هجری، آشرف خان، دیوان هجـری، بکـوششی همیشی خلیل، پشاور، شاهیـن برقی پر بسی، ۱۹۰۸ ع ، ص ۷۷۰۰
  - (٦) تاريخ مرصع ص ٤٧٢٠

سـر چشمه ها :

- (۷) دیوان هجری ص ص ۸۶ه ــ ۸۹۰.
- (۸) عقاب، سر فراز خان ختك، خوشحال نسامه، بكوشش زلمسى هيواد مسل، وزارت سرحدات، كابل، مطبع دولتى، ١٣٦٥ هشى صس ٢١٠٠
  - (٥) جاويد ، همانجا.



هيئات تحرير

الله حبيب المحافظة الله حبيب الله حبيب الله حبيب المائديد الكادمسين پوهاند محمد رحيمالهام المعاون سر محقق حسين فرمند المعاون سر محقق پروين سينا المحقق حسين نايل

مدير مسئوول : محقق حسين نايل

مهتمم : ناجیه اندیشه

بهای اشتراك :

کابل ۳۰ ـ افغانی ، ولایات ۷۰ ـ افغانی، ، خارج کشور ۲ دالر بسرای محصلان و متعلمان نصف قیمت ، بهای یک شماره ۱۵ ـ افغانی

نشانی : اکادمی علوم ج . ۱ . انستیتوت زبان و ادب دری

### Contents

| Euroot,                                     |    |
|---------------------------------------------|----|
| Khorasan in the treshold of its tenth year. | 1  |
| Dr. Asadullah Habib,                        |    |
| School of Realism                           |    |
| Prof. Dr. Mohammad Rahim Elham,             |    |
| Literature and Society (trans.)             | 18 |
| Dr. Mohammad Husain Behroze                 |    |
| Critical Text of Mayli's Dewan.             | 26 |
| S2yid Khwaja Alizada,                       |    |
| Fakhri's Tuhfat-ul-Habib.                   | 44 |
| Abdul Ghani Neksiyar,                       |    |
| Khamsa-i-Nizami                             | 60 |
| Zalmai Hewadmal,                            |    |
| A Glance at Ashraf Hejri's Poems.           | 66 |

# Academy of Sciences of Afghanistan Center of Languages and Literature Dari Institeute

## Khorasan

Quarterly

on Language and Literature

Editor: A. Husain Nayel

Vol. 10, No. 43. April—June 1991.

Government Printing Preses

A Glouce at Arbret Hetri's Poster.